
UniR o 
editora

2 al 6 de Diciembre de 2024
Hotel Luz y Fuerza de Villa Giardino
Córdoba

Guillermo Ricca, Tomás García y Francisco Rivera
Editores

   ISBN 978-987-688-641-3

e-
b

o
  k

e-bo  k

El XIX Coloquio Internacional Spinoza, realizado en Villa 
Giardino del 2 al 6 de diciembre de 2024, propició un espacio 
de encuentro, discusión y debate entre intelectuales, 
investigadores y estudiantes de Argentina, Brasil, Colombia, 
Chile, Venezuela y Costa Rica. Reunió un conjunto heterogé-
neo de lecturas de la obra de Spinoza y una re�exión activa 
sobre sus efectos teóricos en el abordaje de nuestra realidad 
social, política y cultural.
El libro Spinoza: democracia, despotismo, memoria recoge y 
proyecta esas discusiones como una invitación a leer a una 
�gura central para el pensamiento �losó�co moderno, como 
lo fue Spinoza. Al hacerlo desde los márgenes geográ�cos y 
teóricos construidos durante varios años a través de un 
espacio de encuentro entre disciplinas diversas y campos del 
saber en América Latina, los textos habilitan mojones de 
re�exión en torno del derecho, la política, la epistemología, la 
ética, la ontología, la estética y la religión. Su publicación 
busca ampliar el acceso a los debates que se desarrollaron 
durante los días del Coloquio, contribuyendo a la consolida-
ción de un spinozismo latinoamericano entendido como un 
proyecto teórico abierto y en curso, en diálogo con otras 
tradiciones globales de estudio.

Sebastián Torres
Bautista Alberione Schiavi

Agostina Aldana Griguol
Yamil Román Gonzáles Busto

 Camila Rocío Torres 
Pilar Zárate

Cristina Pósleman 
Marcela Rosales

Emanuel Carlos Balducci
Ramiro Gentile 

Daniel Santos Da Silva
Nicolás Lona Kleinert 

Carlos Mauricio Ferolla
Esteban Domínguez 

Luís César Guimarães Oliva
Pablo Pires Ferreira 

Fernando Alfón
Rodrigo Miguel Benvenuto 

Franco Cardozo 
Natalia Romé

Carolina Re 
Francisco Ferraz 
Natalia Sabater 

Ricardo Polidoro Mendes 
Alex Lib 

Antonio Miguel
Dana Ibarrola Colman

Boris Papez 
Ericka Marie Itokazu  

Diego Tatián 
Guillermo Ricca

José Parrota
Ezequiel Detez

Mariana De Gainza 
Hector Cartin 

José Basini

UniR o 
editora

Universidad Nacional de

Río Cuarto
Secretaría

Académica

XIX Coloquio 
Internacional Spinoza

Spinoza: democracia, 
despotismo y memoria

XVIII Coloquio Internacional Spinoza

Spinoza: democracia, 
despotismo y memoria



2025 ©  	UniRío editora
Universidad Nacional de Río Cuarto
Ruta Nacional 36 km 601 – (X5804) Río Cuarto – Argentina
Tel.: 54 (358) 467 6309 
editorial@ac.unrc.edu.ar
www.unirioeditora.com.ar

Primera edición: noviembre de 2025

ISBN 978-987-688-641-3

Este obra está bajo una Licencia Creative Commons Atribución 2.5 Argentina.
http://creativecommons.org/licenses/by/2.5/ar/deed.es_AR

Spinoza : democracia, despotismo y memoria : XIX Coloquio Internacional Spinoza /
   Guillermo Ricca ... [et al.] ; Editado por Guillermo Ricca ; Francisco Rivera ; Tomás
   García. - 1a ed. - Río Cuarto : UniRío Editora, 2025.
   Libro digital, PDF - (Actas)

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-688-641-3

1. Filosofía Moderna. 2. Actas de Congresos. 3. Democracia. I. Ricca, Guillermo II.
Ricca, Guillermo, ed. III. Rivera, Francisco, ed. IV. García, Tomás, ed. 
   CDD 190

http://creativecommons.org/licenses/by/2.5/ar/deed.es_AR


Consejo Editorial

Uni. Tres primeras letras de «Universidad«. 
Uso popular muy nuestro; la Uni.
Universidad del latín «universitas» 

(personas dedicadas al ocio del saber),
se contextualiza para nosotros en nuestro anclaje territorial 
y en la concepción de conocimientos y saberes construidos 

y compartidos socialmente.

El río. Celeste y Naranja. El agua y la arena de nuestro 
Río Cuarto en constante confluencia y devenir.

La gota. El acento y el impacto visual: agua en un movimiento 
de vuelo libre de un «nosotros». 

Conocimiento que circula y calma la sed.

Equipo Editorial
Secretario Académico: 	 Pablo Pizzi

Director: 	 	 Gabriel Carini
Equipo: 		     	 José Luis Ammann, Maximiliano Brito, 
           			   Ana Carolina Savino, Lara Oviedo, Roberto Guardia,
			   Marcela Rapetti y Daniel Ferniot

Facultad de Agronomía y Veterinaria
Prof. Alicia Carranza

Facultad de Ciencias Económicas
Prof. Clara Sorondo

Facultad de Ciencias Exactas, 
Físico-Químicas y Naturales

Prof. Laura Dalerba y Prof. Clarisa Bionda

Facultad de Ciencias Humanas
Prof. José Di Marco y Prof. Claudio Asaad

Facultad de Ingeniería
Prof. Marcelo Alcoba y Prof. Martín 

Broglia

Biblioteca Central Juan Filloy
María Eugenia Somaré y Sandra Murúa

Secretaría Académica
Prof. Pablo Pizzi y Prof. Gabriel Carini



4

Nota de presentación

 Las ponencias aquí reunidas fueron oportunamente presentadas y debati-
das en el XIX Coloquio Internacional Spinoza “Democracia/Despotismo/
Memoria” realizado en Villa Giardino, Córdoba, en diciembre de 2024. 
Vaya esta breve anotación para un lector futuro, o no informado: una vez 
más, como sucede desde hace dieciocho años, investigadores, docentes, 
estudiantes, becarios y gentes de otras procedencias académicas y no sólo 
académicas, se reúnen en torno a un amor intelectual común por la in-
tempestiva obra de Spinoza y por la tradición que abre su pensamiento. Se 
reanuda así una conversación tramada en la amistad filosófica y en la hos-
pitalidad spinozista, en la que convergen personas provenientes de diversos 
puntos del país y de América Latina, animadas por deseos y pensamientos 
comunes y, a la vez, diversos.

La convocatoria no oculta la interrogación por la fragilidad de nuestras 
democracias en un contexto de retorno de las derechas al poder, por vía 
electoral, primero en Brasil, luego en Argentina. Dada la amplitud de la 
temática y, como la lo hemos hecho en otras ediciones, ésta se desagrega en 
diferentes bloques temáticos: Política y derecho, Democracia, Epistemolo-
gía, Ética y ontología, Estética, Religión, Afectos.

Agradecemos a los integrantes del Centro Latinoamericano de Estudios 
Spinozistas (CLES), a la Facultad de Ciencias Humanas de la Universidad 
Nacional de Río Cuarto, a Uni Río Editora y, especialmente a José Di Mar-
co, director del Comité editor de la Facultad de Ciencias Humanas, por el 
apoyo para la realización de este libro.

 Guillermo Ricca, Tomás García y Francisco Rivera. 



5

Índice

Nota de presentación...........................................................................4

I. Política y Derecho..........................................................................8
Rerum novarum cupiditas. Imaginación, política y novedad, 
de Maquiavelo a Spinoza

Sebastián Torres...........................................................................9
El lugar del derecho consuetudinario en el Tratado 
Teológico-político

Bautista Alberione Schiavi.........................................................20
¿Qué lleva a un Estado al caos? Análisis del conflicto entre 
Palestina e Israel desde una perspectiva spinoziana

Agostina Aldana Griguol...........................................................28
Guerra y muerte de las naciones en Spinoza. El advenimiento 
traumático de la modernidad en el Japón de posguerra

Yamil Roman Gonzalez Busto....................................................36
Martín Fierro: una lectura crítica sobre la conformación del 
Estado nacional argentino desde una perspectiva spinoziana

Camila Rocío Torres..................................................................45
Obediencia y temor de la multitud argentina en la Guerra 
de Malvinas

Pilar Zárate..............................................................................57
Si Lenin hubiera sido Spinozeano

Cristina Pósleman.....................................................................65

II. Democracia.................................................................................74
Nación y democratización. Memoria(s) y olvido(s) del 
cuerpo político

Marcela Rosales.........................................................................75
Decepción y democracia: por una potencia política de los
afectos tristes

Emmanuel Carlos Balducci........................................................85



6

Esbozos de un proyecto para una democracia radical: Spinoza 
frente a la ideología, el poder y el obrar

Ramiro Gentile ........................................................................94
Memória instituinte, civilidade e democracia

Daniel Santos da Silva............................................................102
La fundamentación de la democracia en Spinoza

Nicolás Lona Kleinert..............................................................112
El problema de la democracia y la democracia como 
problema en Baruch Spinoza

Carlos Mauricio Ferolla ..........................................................120
El comienzo de la democracia

Esteban Domínguez Di Vincenzo ............................................130

III. Epistemología..........................................................................141
La creencia verdadera en el Tratado Breve

Luís César Oliva.....................................................................142
Spinoza y el escepticismo de Francisco Sánchez

Pablo Pires Ferreira.................................................................151
Spinoza, lector

Fernando Alfón.......................................................................159
Sobre los usos de la memoria y la utilidad de las historias 
en Spinoza

Rodrigo Miguel Benvenuto.......................................................164
La razón como espejo de la naturaleza

Franco Cardozo.......................................................................173
Materialismo de lo imaginario. Cinco Tesis para una 
investigación

Natalia Romé y Carolina Ré ...................................................183
Espinosa e a Agudeza Paradoxal

Francisco Guerra Ferraz...........................................................198

IV. Ética y Ontología.....................................................................210
La contingencia y lo político

Natalia Sabater......................................................................211



7

Da ontologia da relação à trama política. A ontologia 
política espinosana

Ricardo Polidoro Mendes.........................................................220
Responsabilidad ético-política en el derecho argentino: un 
análisis de la AUH en clave spinoziana

Alex Lib .................................................................................228
Ignorancia, educación y democracia (libertad) en Spinoza 

Antonio Miguel.......................................................................238
Spinoza y el siglo XXI. Las nuevas supersticiones de una 
sociedad en ruinas

Dana Ibarrola Colman ...........................................................245
Sobre la teoría de la acción en la ciencia social spinozista

Boris Papez.............................................................................254
El negativo común de distintos retratos

Ericka Marie Itokazu..............................................................262

V. Estética, Religión, Afectos.........................................................271
Spinoza íntimo. Una experiencia de escritura teatral

Diego Tatián...........................................................................272
Teatro, política, risa y melancolía

Guillermo Ricca......................................................................283
Spinoza en Gotas

Orlando Perrota......................................................................291
El paso del mythos al logos, puntos de corte y continuidad

Ezequiel Detez........................................................................300
Incertezas. Del reconocimiento al resentimiento

Mariana Gainza.....................................................................309
Afectos, ciudad y vida cotidiana. Conceptos para el estudio 
histórico de los habitantes de la ciudad de San José, Costa Rica, 
entre 1960 y 1980

Héctor Ferlini Cartín..............................................................321
Algunos comentarios sobre etología, movilidades y afecciones 
en Spinoza

José Basini..............................................................................330



8

I

Política y Derecho



9

Rerum novarum cupiditas. Imaginación, 
política y novedad, de Maquiavelo a 

Spinoza

Sebastián Torres (UNC)

I. ¿Qué hay de nuevo viejo?

Comprender la dinámica política a partir de una explicación de los afectos 
colectivos reduciéndolos al miedo y la esperanza no permite acceder la 
textura de los efectos complejos, en los que están implicadas una multi-
plicidad de relaciones. En particular, nos interesa interrogar los modos de 
la esperanza, que Spinoza afirma que pueden guiar a una multitud libre, 
aunque se encuentren tan sujetos a las fluctuaciones del ánimo como los 
del miedo (y también a causa de los distintos modos del miedo). Se trata 
de explorar las afectividades democráticas en su ambivalencia constitutiva, 
tramas en las que se juegan las mutaciones que la comprensión clásica del 
gobierno intentó determinar a partir de su forma. Desde esta perspectiva 
releímos la crítica a la utopía que abre el Tratado Político (TP), mostrando 
que ésta puede persistir como una disposición a partir de la cual un modo 
de la esperanza, la imaginación y la razón, permite distanciarse del realis-
mo conservador (Torres, 2025). Pero un realismo democrático, racional y 
crítico, debe afrontar las ambivalencias afectivas. De acuerdo a esta exigen-



10

cia, abordaremos una dinámica pasional, cara al pensamiento moderno -y 
poco atendida en Spinoza- ligada a la figura de la novedad. 

Anterior al naciente espíritu prometeico de las utopías, las revolucio-
nes y el ideal de progreso, un deseo complejo perturba el orden político y 
cultural: el rerum novarum cupiditas (o rerum novarum cupidus), el «deseo 
de cosas nuevas», también nombrado como «avidez por la novedad», está 
presente en cosmovisiones que -suponemos- vivieron el mundo a partir del 
tiempo circular de la naturaleza, en cuyas mutaciones no habría espacio 
para las novedades. Un deseo presente y negativo que expresa el rechazo 
hacia lo que altera la unidad de la experiencia entre el presente y el pasado, 
a partir de un apego a la naturaleza y la tradición (los hábitos y costum-
bres). Su origen antropológico no es muy claro, pero su campo semántico 
latino se encuentra asociado al ámbito social y político, sin una relación 
evidente con la curiosidad y el asombro, ese originario deseo de conoci-
miento reconocido por los griegos. Una sentencia de Salustio en La cons-
piración de Catilina (37.3) sintetiza la idea, tal como aparece en el mundo 
latino: «En cada comunidad sucede siempre así: quienes no poseen riqueza 
ni poder odian lo viejo, desean lo nuevo (vetera odere, nova exoptant), y es 
por odio a su propia condición que aspiran a que todo cambie» (cit. en 
Romano, 2006). 

Será a partir del siglo XV, y especialmente en el XVI, que puede recono-
cerse un amplio cambio de perspectiva. Las novedades e innovaciones ad-
quirirán un carácter positivo, movilizando el asombro, la admiración y la 
aventura, considerándolos caracteres propios de la naturaleza humana y de 
un tiempo en el que despunta una idea positiva del presente y el porvenir 
(Maravall, 1966). Sin embargo, este entusiasmo por la capacidad inventi-
va del género humano no se traslada a un juicio político sobre los deseos 
de los pueblos. Puede entonces resultar paradójico que, en la temprana 
modernidad, a pesar del reconocible cambio de actitud, la rerum novarum 
cupiditas perdure como una expresión negativa, particularmente en pen-
sadores que fueron muy conscientes de que sus novedosas intervenciones 
producían una ruptura con la tradición1. 

1   La diferencia entre el «deseo de novedades» y la recuperación moderna de las pasiones 
del asombro y la admiración, nos conduciría a otro interesante desarrollo, cuyo punto de 
partida podría encontrarse en la diferencia entre Spinoza y Descartes: mientras que, en 
Las pasiones del alma (1997, pp. 133, 143-151), Descartes les otorga una centralidad an-
tropológica fundante del conocimiento, Spinoza (como Hobbes) las aborda como parte 
de una analítica general de los afectos. Esta vía podría ligarse al presente desarrollo, inte-



11

El innovador Montaigne, que profesa ese humanismo abierto al mun-
do de las experiencias, es terminante al respecto: «La novedad me hastía, 
sea cual sea su rostro, y tengo razón, pues he visto algunas de efectos muy 
perniciosos […] Quienes agitan el Estado son con frecuencia los primeros 
absorbidos en su ruina» (2007, I. XXII, p. 151). También para Hobbes «la 
constitución de la naturaleza humana está, por sí misma, sujeta a desear la 
novedad» (2019, XXIX, p. 307), siendo una de las causas de la inestabili-
dad y disolución de las repúblicas. Desde otra perspectiva, Naudé asociará 
a la plebe con un teatro, en el que surgen toda una serie de impostores que 
fomentan la superstición: «en una palabra, todos aquellos que vienen con 
un nuevo proyecto» (1998, IV.154, p.172).

La revolución francesa cambiará el mapa de las ideas políticas frente a 
la novedad. Basta señalar aquí que, en la historia del concepto de revolu-
ción, además del señalado pasaje del uso astronómico al político, persis-
tirá el más clásico lenguaje social y político de la res nova: el movimiento 
radical que acontece en la mutación del tiempo humano se debe también 
a que las rerum novarun producen acontecimientos por el deseo humano 
de transformar una situación dada. Esta idea es contestada por el discurso 
contra-revolucionario, como es el caso de Burke en las Reflexiones sobre la 
Revolución Francesa: «El espíritu de innovación es en general el resultado 
de un temperamento egoísta y de visiones limitadas. Los pueblos que no 
vuelven hacia atrás a sus antepasados no sabrán ni siquiera mirar al futuro» 
(cit. en Bodei, 1995, p. 447).

II- Maquiavelo: más allá de lo nuevo.

No vamos a reconstruir aquí el reconocido lugar que tiene la novedad en 
Maquiavelo. Son distintivas las figuras del nuevo príncipe y los nuevos or-
denamientos, tanto como las exigencias que la ocasión impone a la acción 
en relación a ajustarse a «la condición de los tiempos [para que pueda 
conciliarse] con su proceder» (1999, XXV, p. 329), por lo que es necesario 
«tener un ánimo dispuesto a cambiar según lo que los vientos de la fortuna 
y las variaciones de las cosas le manden» (1999, XVIII, p. 251), y las difi-
cultades presentes en la misma pragmática, pues «habiendo siempre uno 
prosperado caminando por una vía, no puede persuadirse de apartarse de 

rrogando de qué manera en la modernidad se establece una división social del deseo, entre 
la verdadera disposición hacia la novedad del sabio y las falsas e incontrolables novedades 
que mueven al vulgo. 



12

ella» (1999, XXV, p. 331)2. Una ontología de la mutación y el movimiento 
constante, de la que forma parte la división social del deseo y los conflictos 
que de ella se siguen, porque «los hombres están inclinados naturalmente 
a tomar partido, allí donde ven una división, prefiriendo una de las partes» 
(2000, III.27, p. 397). Se trata de la materia misma de la política, no de un 
elogio de la contingencia radical, cuyos efectos son difíciles de gobernar, 
ya porque los seres humanos «son impacientes y no pueden diferir mucho 
sus pasiones» (2000, III.8, p. 347), ya porque en la profunda crisis de 
un determinado orden «las novedades alteran las mentes de los hombres» 
(2000, I.25, p. 103). 

En los Discursos encontramos la recuperación maquiaveliana del locus 
clásico del rerum novarum cupíditas a partir de una analítica del deseo ya 
siempre pensada a partir de la división: 

[…] los hombres desean novedades, y tan deseosos de cosas 
nuevas [desiderosi di cose nuove] se muestran los que están bien 
como los que están mal, pues como he dicho otras veces, y es 
muy cierto, los hombres se cansan del bien y se lamentan del 
mal (2000, II.21, p. 380). 

Dos motivos muestran la relevancia que posee la lectura de Maquiavelo. 
En primer lugar, porque aborda este deseo como un rasgo común de los 
seres humanos, es decir, de los humores de la vida en común, que no pue-
den ser atribuidos exclusivamente a la plebe (al igual que trata toda otra 
serie de pasiones, de las que no están exentas gobernantes y gobernados). 
En segundo lugar, porque se trata de un deseo que puede determinar un 
estado general de la sociedad, más allá de que inicie en un grupo particular. 
El carácter extensivo y, por ello, político de las pasiones está ligado a su 
más propia dinámica material e imaginaria, representando la cualidad de 
los tiempos y las cosas.

Esta lectura no contradice el antagonismo presente en toda ciudad, en-
tre el «deseo de dominar» y el «deseo de no ser dominados», por el con-
trario, se trata de una pasión compleja que modula de una determinada 

2   Una idea que es reiterada en los Discursos a la primera década de Tito Livio: «un hombre 
que está acostumbrado a obrar de una manera, no cambia nunca, como decía, y necesa-
riamente fracasará cuando los tiempos no sean conforme con su modo de actuar» (2000, 
III. 9, p. 349).



13

manera el conflicto, extendiéndolo al conjunto de la comunidad. Si -si-
guiendo la lectura de Lefort (1988, pp. 112-113)- para el pueblo el deseo 
de no ser dominados carece de objeto (a diferencia de la ambición, el deseo 
de riquezas, etc., que caracteriza el deseo de dominar), podríamos consi-
derar que el deseo de novedad carece de un objeto determinado o, más 
precisamente, su constitutiva indeterminación que puede ser ocupado por 
cualquier cosa que revista esta particular cualidad temporal: ser percibida 
como novedad, una cualidad tan voluble como el deseo mismo. Se trata de 
una indeterminación que posibilita la universalización extensiva e intensi-
va del agotamiento y rechazo al tiempo pasado, posibilitando la aparición 
de una novedad. En el caso del príncipe, la novedad no sólo hace referencia 
a su origen (popular) sino, en un sentido más propio, a su saber (virtú). 
Sin embargo, la fuerza de este deseo es tal, que puede arrastrar a quién, en 
principio, podría satisfacerlo:  

[…] en el principado nuevo se encuentran dificultades. [...] 
sus variaciones nacen en principio de una dificultad natural, 
la cual existe en todos los principados nuevos: ésta es que los 
hombres mudan voluntariamente de señor creyendo mejorar; 
y esta creencia los hace tomar las armas contra él (1999, III, 
p. 59). 

Esta cuestión resultará central para la comprensión que el propio Ma-
quiavelo tiene de su tiempo, de la cualidad de un nuevo tiempo, a la vez de 
crisis y de posibilidad. Como lo será también para Spinoza, si seguimos la 
pista de Maquiavelo en el TP, tanto en el §5 capítulo I, donde reformula 
esta enseñanza del «agudísimo florentino», que muestra de qué manera se 
cambia un tirano por otro creyendo mejorar, sin cambiar la tiranía (y que 
cabría extender a la interpretación del §1 del cap. 10, sobre la figura del re-
torno a los principios, aunque no nos detendremos en este último pasaje3).

III. Descontento y novedad en el Tratado teológico político.

En la obra de Spinoza hemos podido constatar que la fórmula latina que 
venimos siguiendo aparece solo una vez. Se trata de un pasaje más que 

3   «Pero como la memoria se olvida de los castigos, los hombres cobran ánimo para in-
tentar novedades [tentare cose nuove] y para hablar mal, y por eso es necesario prevenir los 
males, volviendo el estado a sus principios» (2000, III.1, p. 308). 



14

significativo del Tratado teológico político (TTP), presente en el capítulo. 
XVII. Después de enumerar largamente los efectos de la inconstancia del 
alma que, dominada por pasiones tristes, explican la dificultad para un Es-
tado de mantener la fidelidad de los súbditos, al final, Spinoza reconsidera 
y resume:

Pero no es necesario enumerarlo todo, ya que todos saben 
cuánto crimen aconsejan a los hombres el descontento con 
lo presente y el deseo de novedades, cuánto la ira desenfrenada, 
cuánto la pobreza despreciada y cuánto dominan e inquietan 
sus almas (animus) (1986a, XVII, pp. 253-354; cursiva nues-
tra).

Una descripción final que sintetiza esta singular dinámica afectiva: la in-
quietud del ánimo resultando de un descontento con el presente (fastidium 
praesentium) que, a causa del rechazo a la pobreza (quid contemta pauper-
tas frequenter suadeant hominibus), produce el deseo de novedades (rerum 
novandarum cupiditas). Si, por una parte, Spinoza se mantiene dentro de 
la semántica heredada de la fórmula latina, por otra parte la explicación 
retoma el cuadro más general que había trazado en el Prefacio, donde esa 
argamasa de inseguridades, temores, e imaginación, resulta el fundamento 
del poder teológico-político. Una memoria mitológica de un tiempo preté-
rito, de cuyos bienes o males, se desprenden los augurios sobre el porvenir:  

Por otra parte, el más ligero motivo les hace esperar mayores 
bienes o temer mayores males. Y así, si, mientras son presa del 
miedo, les ocurre ver algo que les recuerda un bien o un mal 
pasado, creen que les augura un porvenir feliz o desgraciado; 
y, aunque cien veces les engañe, no por eso dejarán de consi-
derarlo como un augurio venturoso o funesto (1986a, Pref., 
p. 62).

También en el Prefacio, Spinoza amplía el alcance de la superstición en 
un sentido más próximo a la referencia del capítulo XVII, pues la insatis-
facción del presente encuentra una representación imaginaria más en las 
novedades que en la memoria:



15

De ahí que, cuanto más fácil es que los hombres sean presa 
de cualquier tipo de superstición, tanto más difícil es conse-
guir que persistan en una misma. Aún más, como el vulgo es 
siempre igualmente desdichado, en parte alguna halla descan-
so duradero, sino que sólo le satisface lo que es nuevo y nunca 
le ha engañado. Esta inconstancia ha provocado numerosos 
disturbios y guerras atroces (1986a, Pref., p. 64).

Bajo ciertas condiciones, la «inconstancia de la superstición» nos mues-
tra la estructura temporal más propia de la imaginación y las pasiones mo-
vilizadas. Los contenidos de la superstición pasan a ser secundarios, por lo 
que los seres humanos mudan de una superstición a otra; el miedo deja de 
ser la causa para abrazar el orden existente y las novedades, aún inciertas, 
movilizan los ánimos del cambio hacia lo todavía desconocido. La desdi-
cha, que significa tanto «mala fortuna» como «pobreza» -siempre igual-
mente presente en el pueblo- nos habla de las condiciones particulares que 
determinan el carácter más general de la imaginación humana. 

El locus moderno de la superioridad del presente sobre el pasado, de lo 
nuevo frente a lo viejo, incluso de la razón frente a la autoridad, no estará 
exento de las formas imaginarias surgidas del deseo de cosas nuevas. Spinoza, 
en el capítulo XVIII, retomará el razonamiento maquiaveliano que había-
mos mencionado (luego, explícitamente atribuido al florentino en el TP): 

Por eso es un hecho comprobado que el pueblo ha logrado 
cambiar muchas veces de tirano, mas nunca suprimirlo; ni ha 
podido tampoco transformar un Estado monárquico en otro 
de estructura distinta. El pueblo inglés ha dado de ello un 
ejemplo fatal. Ha buscado razones para quitar de en medio, 
so capa de derecho, al monarca; pero, una vez eliminado éste, 
no pudo menos de cambiar la forma del Estado. Pese a lo cual 
y tras derramar mucha sangre, se terminó por saludar a un 
nuevo monarca bajo otro título (como si todo el problema se 
redujera al nombre) (1986a, XVIII, p. 389).

El juicio negativo de Spinoza sobre la revolución inglesa, que instaura 
el régimen republicano de Cromwell (1653), puede parecer contradicto-
rio a sus apuestas republicanas en Holanda, pero más allá del análisis que 



16

requeriría este pasaje, por lo pronto no resulta casual que esté encabezado 
por esa crítica maquiaveliana que reaparecerá como corolario del primer 
capítulo del TP, en la que el deseo de cambio no implica la supresión de 
la dominación.

IV. Democracia y novedad en el Tratado Político

Es discutible la tesis de Bodei, cuando sostiene que a Spinoza ya no le re-
sulta necesario, como a Maquiavelo, ocultar la novedad bajo viejas formas 
(1995, p. 133). Efectivamente no recurre a los clásicos, sin embargo, a 
diferencia de Maquiavelo, en el TP Spinoza evita el lenguaje de la novedad: 

Así, pues, cuando me puse a estudiar la política, no me pro-
puse exponer algo nuevo o inaudito, sino demostrar de forma 
segura e indubitable o deducir de la misma condición de la 
naturaleza humana sólo aquellas cosas que están perfectamen-
te acordes con la práctica (1986, I, §4, p. 80; cursiva nuestra).

La aclaración sobre la intención de esta obra nos dice algo interesante 
sobre la diferencia existente entre el orden de la exposición del TTP y el 
TP: éste último no inicia por la crítica a la superstición del vulgo, para 
explicar por qué esta natural debilidad resulta el fundamento del poder 
teológico-político monárquico; comienza con la crítica a la «razón secu-
lar», razón filosófica (§1) y política (§2), que también produce ilusiones 
limitantes para la potencia de la multitud y su organización política. Así 
el TP no solo traza una demarcación de un nuevo campo de batalla teó-
rico, también nos habla de un tiempo crítico, en el que se multiplican las 
novedades filosóficas y políticas, y los pueblos se encuentran en un estado 
de permanente inquietud. Evitar presentar su teoría como una cosa nova 
ac insolita adquiere una particular significado, por lo que está implicado 
en esta afirmación: la inquietud es un estado constante de la multitud, 
y puede conducirla a una nueva esclavitud, resultante de la crisis en el 
que el rerum novarum cupiditas la hace menos temerosa a lo desconocido, 
movilizando conflictos y rebeliones que no necesariamente conducen a la 
libertad. La secularización de la esperanza no implica per se la liberación. 

Pensar una política acorde con la práctica, ser realista, involucra la com-
pleja relación entre transformación y conservación del poder político. Así, 



17

para la conservación del derecho que es propio a cada forma de gobierno, 
recomendará para la monarquía que los jefes de ejércitos tengan la sufi-
ciente edad como para «preferir lo antiguo y seguro a lo nuevo y peligroso» 
(1986, VII, §17, p. 152), al igual que para los síndicos en la aristocracia, 
pues con la edad avanzada «prefieren lo presente y seguro a lo nuevo y 
arriesgado» (1986, X, §2, p. 214). La democracia, por el contrario, se en-
cuentra al borde de la dinámica misma de la mutación, motivo por el cual, 
si estos Estados no se encuentran bien ordenados, «será inevitable que el 
poder del Estado pase con frecuencia a la multitud, lo cual supone un 
cambio radical y, por lo mismo, sumamente peligroso» (1986, VII, §25, p. 
156; cursiva nuestra].

Conservación y cambio son las premisas de toda dinámica política, pero 
ésta no resulta idéntica para cada forma de Estado, cuya esencia no solo 
está definida por aquello que la conserva, sino también por el carácter dife-
rencial que posee el cambio, la mutación y la novedad en cada una de ellas. 
Sin embargo, no es otra la multitud, por lo que el rerum novarum cupiditas 
es siempre riesgo y, solo en ocasiones, posibilidad. Más aún cuando se trata 
de la democracia y de las esperanzas que ésta moviliza. Por más que Spi-
noza evite el lenguaje maquiaveliano de lo nuevo, es en la dinámica demo-
crática donde el TP deja entrever otra dimensión y otro problema presente 
en la novedad. Porque, a diferencia de la monarquía y la aristocracia, en las 
que conservación e innovación se oponen, en la democracia esa tensión se 
encuentra en el corazón mismo de su institución y en las pasiones de una 
multitud libre: 

La experiencia, sin embargo, parece enseñar que, si se atiende 
a la paz y la concordia, interesa que todo el poder sea entre-
gado a uno solo. Ningún Estado, en efecto, se mantuvo tanto 
tiempo sin ningún cambio notable como el turco; y, a la inver-
sa, ninguno ha durado menos que los Estados populares o de-
mocráticos, y en ninguno se han producido tantas sediciones. 
Claro que, si hay que llamar paz a la esclavitud, a la barbarie y 
a la soledad, nada hay más mísero para los hombres que la paz 
(1986, VI, §4, p. 124; cursiva nuestra).

Difícilmente Spinoza pueda evadir la novedad que se encuentra en la 
palabra democracia. Pero el problema no se encuentra en el nombre, tam-
poco en la necesaria prudencia que se impone a todo régimen que pretenda 



18

durar; se encuentra en la naturaleza misma del deseo de novedad, que es 
siempre inicio y desvío, apertura temporal y reproducción, potencia crea-
dora y materia para imaginarias formas de libertad que impulsan a los 
pueblos, en este caso más por la esperanza que por el miedo, a «que luchen 
por su esclavitud, como si se tratara de su salvación» (1986a, Pref., p. 64). 
Quizás, la figura más compleja de la ideología de la libertad. No encontra-
mos en Spinoza el clásico rechazo al rerum novarum cupiditas presente en 
el idealismo y el realismo conservador, sino un realismo crítico que obliga 
a sostener una constante vigilia sobre las promesas redentoras del progreso 
y la libertad moderna, que anidan en el corazón mismo de la democracia. 

Referencias bibliográficas

Bodei, Remo (1995). Geometría de las pasiones. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Descartes, René (1997). Las pasiones del alma. Madrid: Tecnos.

Hobbes, Thomas (2019). Leviatán. Buenos Aires: Colihue.

Lefort, Claude (1988). “Maquiavelo: la dimensión económica de lo polí-
tico”. En Las formas de la historia. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Maquiavelo, Nicolás (1999). De Principatibus. México: Trillas.

Maquiavelo, Nicolás (2000). Discursos sobre la primera década de Tito Li-
vio. Madrid: Alianza.

Maravall, José Antonio (1966). Antiguos y modernos. La idea de progreso en 
el desarrollo inicial de una sociedad. México: SEP.

Montaigne, Michel de (2007). Ensayos. Barcelona: Acantilado.

Naudé, Gabriel (1998). Consideraciones políticas sobre los golpes de Estado. 
Madrid: Tecnos.

Romano, Edoardo (2006). “L’ambiguità del nuovo: res novae e cultura ro-
mana”. Laboratoire italien. Politique et société, 6, 17-35. https://doi.
org/10.4000/laboratoireitalien.191

https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191
https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191
https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191


19

Spinoza, Baruch (1986). Tratado político. Madrid: Alianza.

Spinoza, Baruch (1986a). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza.

Torres, Sebastián (2025). “Spinoza y la utopía: una hipótesis de lectura”. 
En Luiz Carlos Guimarães Oliva [et al.] (orgs.), Spinoza: natureza, 
trabalho e liberdade. Río de Janeiro: Ed. PUC-Rio.



20

El lugar del derecho consuetudinario en el 
Tratado Teológico-político

Bautista Alberione Schiavi (UBA)

Introducción

El presente trabajo es el resultado de una serie de lecturas cruzadas entre la 
Ética y el Tratado Teológico-Político de Baruch Spinoza. Nuestro objetivo 
consiste en resaltar el vínculo y las tensiones que se presentan al pensar el 
lugar del derecho en general y el derecho consuetudinario en particular a la 
luz de la teoría de los afectos, y más puntualmente de los que consideramos 
centrales para este análisis: el Miedo y la Esperanza. Así, si hemos de loca-
lizar un capítulo preciso del TTP en el cual se advierte el tratamiento de 
la cuestión de los usos, las costumbres y el derecho, éste ha de ser el XVIII 
titulado “Las enseñanzas del Estado hebreo” (1997, p. 381).

Tal capítulo, al formar parte del bloque final del libro en el cual pode-
mos encontrar otros con muchas más conclusiones célebres y sustantivas, 
suele ocupar un protagonismo secundario a la hora de su lectura y análisis. 
En este trabajo, sin embargo, reivindicamos la relevancia de tal capítulo 
pues, según nuestra lectura, en él podemos advertir cómo Spinoza apela 



21

al pasado en la figura del Estado hebreo para extraer de este cuerpo polí-
tico elementos inalterables de la naturaleza del hombre y para advertir su 
operación en la conformación, preservación y disolución del Estado, todos 
ellos genéticamente vinculados con la teoría de los afectos del autor.

Dicho esto, ¿cuál es la enseñanza del Estado Hebreo? ¿Cuál es su excep-
cionalidad? Arriesgando una hipótesis, sostengo que Spinoza no intenta 
decirnos que el Estado hebreo tiene una particularidad que otros no, sino 
precisamente lo contrario, esto es, que en la particularidad del Estado he-
breo podemos advertir elementos universales de la conducta y naturaleza 
política del hombre que son lo suficientemente fuertes como para que ha-
gamos de ello únicamente una lectura histórica de los mismos. Es por eso 
que hablamos de las enseñanzas y no meramente del Estado hebreo, como 
en el capítulo XVII. Así, la intención de este trabajo es echar luz sobre 
aquello que, entre líneas y mediante este caso, Spinoza intenta destacar y 
que, en definitiva, corresponde a un histórico problema político y jurídico: 
el problema del cambio y la conservación.

El argumento y la materia del capítulo XVIII del Tratado 
teológico-político

A lo largo del capítulo, Spinoza realiza una serie de postulados y argu-
mentos de notable impacto para el lector. En efecto, allí nos dice que un 
pueblo no acostumbrado a vivir bajo monarquía y que ya cuenta con un 
corpus legal, el caso del Estado hebreo, no puede someterse sino muy dis-
funcionalmente a un régimen monárquico, pues de inmediato aparecen 
dos problemas. En primer lugar, la idiosincrasia particular de tal pueblo 
anula y rechaza el poder que conlleva el sometimiento a una monarquía; 
y, en segundo lugar, el monarca no puede apelar, para su favor, a las leyes 
vigentes previas a su institución, pues de esa manera socavaría su propia 
autoridad, que es lo que diferencia especialmente a la forma del monarca 
en relación a otros tipos de gobernantes: su autoridad absoluta. Spinoza 
ilustra muy bien este punto argumentando que si el rey defendiera los anti-
guos derechos del pueblo, se aproximaría más a ser su esclavo que su señor 
(1997, pp. 388-89). En este planteo se destacan los riesgos de instituir un 
monarca en una sociedad que idiosincráticamente rechaza tal clase de co-
mando y dominio. Este es uno de los principios políticos que se deducen 
del caso particular del Estado hebreo.



22

Ahora bien, inmediatamente después Spinoza sostiene que así como 
es peligroso instituir un monarca en donde formalmente no corresponde, 
también es peligroso destituir un monarca –aún sea tirano– de donde sí 
lo hace (1997, p. 389-91). El caso es ilustrado de la siguiente manera: un 
pueblo acostumbrado a la autoridad regia no podría más que verse obli-
gado a ampliar su sometimiento en el caso de una destitución, pues for-
malmente despreciará una autoridad incipiente y menor y, concretamente, 
precisará de una figura aún más tiránica, pues quien ocupe el poder en tal 
caso deberá desestimar lo que lo llevó hasta esa instancia, esto es, el poder 
del pueblo en tanto juez de reyes. Semejante acto de desestimación, por 
ende, obligaría al nuevo monarca a arremeter contra los responsables de la 
destitución del antecesor, en función de que el pueblo no ose cometer el 
mismo acto, mediante acciones aún más tiránicas. Así, Spinoza sostiene ex-
plícitamente hacia el final del capítulo XVIII que la forma de cada Estado 
debe ser necesariamente mantenida y no puede ser cambiada sin peligro de 
su ruina total (1997, p. 391).

Los afectos consuetudinarios

A la luz de este desarrollo, la hipótesis que buscaremos sostener es que 
Spinoza se vale de esta serie de argumentos con fuertes implicancias, no 
para reivindicar el valor del orden absoluto -eso va de suyo-, ni el valor del 
cambio absoluto, sino para destacar los complejos mecanismos de acción 
de cada uno y su ligazón con los afectos y las idiosincrasias colectivas, tal 
como iremos viendo a continuación. Estamos hablando, entonces, de una 
labor estrictamente analítica y descriptiva por parte del autor. En este sen-
tido, siempre resulta oportuna la cita del Tratado Político en la cual Spinoza 
manifiesta que la intención de su obra siempre ha sido esmerarse en no 
ridiculizar ni lamentar ni detestar las acciones humanas, sino en enten-
derlas (2013, pp. 80-81). Dicho esto, veamos si podemos verificar nuestra 
hipótesis en el marco de la teoría de los afectos y la teoría político-jurídica 
del autor.

Así, es importante comenzar distinguiendo dos tipos de cambio social: 
el cambio dentro de las circunstancias sociales reales y el cambio caracte-
rísticamente idiosincrático, esto es, el de la racionalidad social con respecto 
a ideales e intereses. Los dos niveles no necesariamente se desarrollan de 
manera simultánea. Como sabemos, existe un desacuerdo significativo en-
tre quienes sostienen que existen normas éticas absolutas, universalmente 



23

aplicables a cualquier situación particular y quienes creen que tales nor-
mas están histórica y sociológicamente condicionadas. Este dilema resulta 
importante para la teoría jurídica en la medida en que su respuesta fun-
damentará el caso a favor o en contra del valor del cambio y de la conser-
vación en el Estado y su derecho.

Spinoza nos ofrece un interesante aporte en este punto. Como vemos, 
reconoce la necesidad de una estabilidad definida o un núcleo estable en el 
derecho en su discusión sobre la función de las leyes fundamentales como, 
valga la redundancia, fundamento del dominio. Esto es, toda la legislación 
del Estado debe estar en armonía con estas leyes básicas que definen la 
forma o estructura jurídica del mismo. No obstante, dado que las leyes de-
ben estructurar el Estado de una manera que satisfaga a los ciudadanos, al 
menos en la medida necesaria para asegurar la obediencia suficiente como 
para validarlas en tanto leyes, a medida que fluctúa el nivel de comprensión 
o racionalidad de una comunidad, diferentes leyes les resultarán más atrac-
tivas o más antipáticas. Por ende, habrá una fluctuación correspondiente 
en el contenido de las órdenes que pueden imponerse. En términos am-
plios, esto aseguraría que la legislación se orientase aproximadamente a la 
noción de justicia prevaleciente en una mayoría. Spinoza aprecia la demo-
cracia precisamente por este punto: en una democracia la legislación tiende 
a permanecer más cercana a la voluntad general, y la ley natural tiende a 
considerarse a la luz de una racionalidad colectiva cambiante.

Sin embargo, es preciso insistir en que el reconocimiento de Spinoza 
de ciertas características constantes de la naturaleza humana garantiza un 
conjunto mínimo, aunque importante, de principios necesarios que cual-
quier sistema jurídico debe incorporar. Estas condiciones están compren-
didas en la ley natural del ser humano que es a la vez necesaria y universal. 
Así, hay límites circunscritos que definen la clase de órdenes que pueden 
convertirse en leyes válidas; límites que no dependen esencialmente de cir-
cunstancias reales o condiciones históricas, sino que están intrínsecamente 
relacionados con la naturaleza o, más precisamente, con el derecho natural.

Existe, entonces, un núcleo necesario y permanente en todos los siste-
mas jurídicos, así como límites naturales que definen los límites de la legis-
lación posible. Sin embargo, esta estipulación de un contenido necesario 
y de una clase general de ‘leyes’ vacías no tiene una relación intrínseca, en 
tanto condición necesaria de la legalidad, con las nociones de ideales éticos 
inmutables manifestadas a lo largo de la historia. Dicho de otro modo, 
dado que para Spinoza la ley natural es esencialmente amoral, es perfec-



24

tamente posible que los sistemas jurídicos sujetos a condiciones naturales 
incluyan leyes injustas; en otras palabras, una ley válida puede ser injusta.

No obstante, Spinoza reconoce que no es posible que un sistema jurí-
dico incorpore leyes que no sean consideradas ‘justas’ por la mayoría de los 
ciudadanos; ¿qué quiere decir esto? Que en la normatividad y codificación 
del derecho también se refleja la lógica del primer y segundo género de co-
nocimiento. De esta manera, según los principios de la Ética, no existe una 
relación necesaria entre leyes válidas y justas, excepto, quizás, en el caso 
ultra-hipotético de una sociedad absolutamente racional en la cual la com-
prensión de la justicia coincidiría plenamente con su valor; sociedad que, 
dicho sea de paso, no precisaría un Estado. Habiendo considerado esto, 
veamos qué función cumplen los afectos en tanto elementos constitutivos 
de, en primer lugar, los individuos, en segundo lugar, los cuerpos políticos 
y, en tercer lugar, el derecho.

Los afectos y la constitución del Estado y su derecho

Para este fin nos valdremos de dos afectos puntuales, el Miedo y la Espe-
ranza, pues Spinoza analiza cómo estos configuran tanto las voluntades y 
comportamientos individuales como las estructuras colectivas. En la Ética, 
el Miedo es definido como una tristeza incierta y la Esperanza como una 
alegría incierta, ambas basadas en la duda sobre eventos futuros. Este aná-
lisis de los afectos revela que los mismos, a pesar de sus constantes fluc-
tuaciones, son determinantes en la configuración de las costumbres y las 
leyes. Apelando a este marco teórico, Spinoza posibilita la comprensión de 
cómo el Miedo refuerza la adhesión a normas preexistentes mientras que la 
Esperanza moviliza hacia el cambio de las mismas aunque, como veremos, 
es preciso realizar una corrección en el caso de este último afecto.

Es preciso comenzar, pues, por advertir las imbricaciones entre la insti-
tución del derecho, la persistencia de las costumbres y la influencia sobre 
ellos de los afectos. Así, en el Tratado teológico-político Spinoza argumenta 
que el Miedo y la Esperanza, al surgir de la incertidumbre, resultan los 
motores principales del comportamiento colectivo. Estos afectos no solo 
condicionan la percepción de justicia de los ciudadanos, sino que también 
actúan como herramientas políticas que los gobernantes pueden utilizar 
para mantener el orden o perpetuarse en su poder. Así, el Miedo a la inse-
guridad impulsaría a las comunidades a conformar sistemas jurídicos que 
se centren, aun ilusoriamente, en valores tales como el orden y la pro-



25

tección. Este miedo común crea un terreno fértil para la aceptación de 
normas que proporcionen continuidad y previsibilidad. Sin embargo, este 
mismo Miedo puede ser manipulado por autoridades tiránicas para sofocar 
el progreso y reforzar la dependencia de los ciudadanos hacia las institucio-
nes preexistentes.

Por otro lado, la Esperanza, siempre y cuando se cultive adecuadamen-
te, puede contrarrestar los efectos negativos del Miedo. En este sentido, la 
Esperanza en un futuro mejor no solo moviliza a las comunidades hacia el 
cambio, sino que también fortalece la legitimidad de las reformas legales. 
Este equilibrio entre Miedo y Esperanza es crucial para garantizar que las 
transformaciones sociales y políticas no conduzcan a una desestabilización 
total del sistema político-jurídico. Ahora bien, es preciso realizar en este 
punto una corrección pues, por más que Spinoza pareciera abogar por la 
instrumentalización de la Esperanza por sobre la del Miedo como recurso 
político, esto lo hace en tanto tal afecto representa no un bien en sí mismo, 
sino un relativo mal menor.

En efecto, aquí no hay una defensa de tales afectos como operadores 
políticos, sino simplemente una descripción del funcionamiento real de 
los Estados -recordemos la susodicha cita del Tratado Político-. En este 
sentido, Spinoza posiciona Esperanza por sobre el Miedo, es cierto, pero 
no lo hace sin antes destacar el carácter igualmente malicioso de ella. De 
tal manera, podemos sostener que la Esperanza es un afecto de doble filo: 
sólo hace falta una acción para que la Esperanza devenga en Miedo pues, 
cuando la racionalidad de una comunidad es baja -o se encuentra despo-
tenciada-, el Miedo y la Esperanza pueden ser explotados de igual modo 
para manipular a los súbditos.

La conformación afectiva de una costumbre

Volvamos ahora a la cuestión del derecho consuetudinario puesto que este, 
en tanto expresión de las costumbres y tradiciones de una comunidad, 
refleja la interacción constante entre Miedo y Esperanza. En efecto, en las 
comunidades políticas las costumbres se perciben como un anclaje necesa-
rio que garantiza la cohesión social. Tal anclaje, sin embargo, no es estático, 
ya que las costumbres evolucionan en respuesta a disímiles circunstancias 
históricas y a los afectos predominantes en cada una de ellas. Por ejem-
plo, como hemos visto al comienzo, Spinoza observa que en comunidades 
acostumbradas a vivir bajo un determinado régimen, cualquier intento de 



26

imponer un sistema alternativo puede generar fuerte resistencia. Esto po-
dría deberse, según nuestra lectura, a que las costumbres, conformadas 
por generaciones de prácticas específicas, refuerzan el Miedo al cambio y 
promueven la conservación del orden preexistente.

Al mismo tiempo, Spinoza reconoce que la Esperanza en una mayor 
libertad puede actuar como una fuerza transformadora que impulse a la 
reinterpretación de estas costumbres en favor de nuevas estructuras lega-
les. La función político-afectiva del Miedo y la Esperanza nos ayuda, en 
este sentido, a entender cómo las costumbres funcionan como un puente 
entre la estabilidad y el cambio, esto es, mientras que el miedo ancla a la 
comunidad en el pasado, la Esperanza abre posibilidades para el futuro, 
futuro que, sin embargo, puede resultar en una desilusión colectiva más 
perjudicial aún que la mera instrumentalización del Miedo. De este modo 
advertimos cómo ambos afectos pueden operar como las dos caras de una 
misma moneda.

Conclusión

Llegados a este punto, notamos que el marco teórico que nos ofrece la obra 
de Spinoza permite que la discusión en torno a la estabilidad y el cambio 
se expanda al análisis de la función de los afectos, de la racionalidad y de la 
idiosincrasia colectiva. Así, de situarnos en el sistema de Spinoza, debería-
mos sostener que el cambio o la conservación no son ni buenos ni malos 
per se, es decir, el cambio no puede identificarse a priori con el progreso, 
ni la conservación con la estabilidad. La cuestión del valor del cambio o la 
conservación se refiere, en definitiva, a la concepción de ventaja que está 
detrás del deseo de cambio o conservación, deseo que se materializa en el 
famoso criterio de utilidad que evalúa positiva o negativamente acciones 
que, en última instancia, reflejan el estatus actual del conatus colectivo.

Asimismo, desde el spinozismo podemos sostener que este criterio y 
sus consecuencias están proporcionalmente implicadas con el nivel de ra-
cionalidad alcanzada por la multitud. A lo largo de toda la obra se halla 
el llamado a que las personas y las comunidades se esfuercen por alcanzar 
niveles más elevados de racionalidad, más sin atentar o violentar, como 
hemos visto, el orden preexistente de convivencia, el que adquirimos por 
hábitos y costumbres constituyentes de nuestra idiosincrasia, incluso en 
casos de tiranía, lo cual es, por lo menos, llamativo.



27

Los argumentos que hemos expuesto al comienzo refieren directamente 
a esto y su objetivo es, precisamente, demostrar que la apelación a la vio-
lencia, en estos casos, solo puede derivar en una espiral viciosa que finali-
ce destruyendo al Estado. Nos queda pendiente para un próximo trabajo 
pensar y determinar cuál podría ser la postura spinozista ante una efectiva 
disolución estatal, esto es, qué podría resultar de semejante escenario irre-
soluto en su obra.

Referencias bibliográficas

Spinoza, B. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico (Trad. 
Atilano Domínguez). Madrid, España: Editorial Trotta.

Spinoza, B. (2013). Tratado político (Trad. Atilano Domínguez). Madrid, 
España: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (1997). Tratado teológico-político (Trad. Atilano Domínguez). 
Barcelona, España: Altaya.



28

¿Qué lleva a un Estado al caos? Análisis del 
conflicto entre Palestina e Israel desde una 

perspectiva spinoziana

Agostina Aldana Griguol (Universidad Siglo 21)

Quien con monstruos lucha, 
cuide de no convertirse también en monstruo. 

Y si miras largo tiempo a un abismo, 
el abismo también mira dentro de ti.

-Friedrich Nietzsche

El conflicto entre Israel y Palestina es un paradigma de las tensiones geopo-
líticas contemporáneas en el que convergen factores históricos, territoria-
les, religiosos y políticos. Aunque su origen se remonta a la antigüedad, 
el presente trabajo delimita los hechos del conflicto ocurridos después de 
la Segunda Guerra Mundial, con la partición del Mandato Británico de 
Palestina y la creación del Estado de Israel en 1948. Este conflicto, persis-
tente y multifacético, no sólo afecta a las poblaciones involucradas, sino 
que también tiene implicaciones globales. A la luz de la filosofía política 
de Baruch Spinoza, abordaremos las causas subyacentes del conflicto y su 



29

perpetuación, explorando conceptos como el poder político, el derecho 
natural, la soberanía y, particularmente, el caos estatal.

Breve contexto histórico

Tomando como punto de partida para nuestro análisis hechos post Segun-
da Guerra Mundial, analizaremos desde 1947 hasta la actualidad. En el 
año antes mencionado, la ONU, con la poca experiencia que en ese mo-
mento crucial poseía, propuso la Resolución 181, que sugería la partición 
del Mandato Británico de Palestina en un Estado judío y otro árabe, con 
Jerusalén bajo régimen internacional. Mientras que los judíos aceptaron 
dicha resolución, los árabes la rechazaron, considerando que favorecía des-
proporcionadamente a los judíos, quienes representaban una minoría po-
blacional y poseían menos del 10% del territorio. Este desacuerdo desató 
la guerra de 1948, en la que Israel proclamó su independencia, marcando 
el inicio de la Nakba, el desplazamiento de cientos de miles de palestinos, 
y dejando sin resolver la cuestión de los refugiados.

En 1967, la Guerra de los Seis Días transformó profundamente la re-
gión. Israel ocupó Gaza, Cisjordania, Jerusalén Este y los Altos del Go-
lán, consolidando su dominio territorial, mientras la población palestina 
quedó bajo una ocupación militar que generó un sistema de asentamien-
tos y administración restrictiva. La frustración derivada de esta situación 
desencadenó levantamientos como la Primera Intifada (1987) y la Segun-
da Intifada (2000), que visibilizaron la resistencia palestina pero también 
profundizaron el ciclo de violencia y represalias. Intentos de paz, como los 
Acuerdos de Oslo de 1993, buscaron establecer un marco para la creación 
de un Estado palestino, pero las divergencias sobre el estatus de Jerusalén, 
las fronteras y el retorno de los refugiados dejaron sin resolver los puntos 
más críticos del conflicto.

En los últimos años, las tensiones se han exacerbado considerablemen-
te. Los Acuerdos de Abraham (2020), que normalizaron relaciones entre 
Israel y varios Estados árabes, fueron vistos por los palestinos como un 
abandono de sus aliados tradicionales. Y, como fue de público conoci-
miento, el día 07 octubre de 2023, Hamás lanzó un ataque coordinado 
contra Israel, utilizando tácticas híbridas que incluyeron incursiones mili-
tares y ciberataques. 



30

Este ataque, junto con la contundente respuesta israelí, ha llevado a una 
nueva escalada del conflicto, sumiendo a la región en una guerra de alta in-
tensidad que evidencia no solo la acumulación de tensiones históricas, sino 
también la incapacidad de ambas partes para encontrar un camino hacia 
una paz sostenible, debido al desarrollo de dos identidades mutuamente 
excluyentes entre sí. Estamos, entonces, frente a un conflicto generacional, 
de 5ta generación con modalidad híbrida, teniendo como nuevos campos 
de batalla las ciudades, donde se usa a las víctimas de secuestro como mo-
neda de cambio para negociar territorios, y en los que las redes sociales y la 
mediatización se ha convertido en una nueva arma. 

En el análisis de las dinámicas sociales y políticas, pocas perspectivas 
son tan lúcidas como las ofrecidas por Baruch Spinoza. Este filósofo de 
la modernidad temprana, conocido por su enfoque radical en el enten-
dimiento del poder y el orden social, nos invita a reflexionar sobre los 
elementos que sostienen o derrumban un Estado. Desde su concepción 
del derecho natural hasta su visión sobre la paz y la justicia, Spinoza pro-
porciona herramientas valiosas para desentrañar las tensiones entre el caos 
y el orden en las relaciones humanas. En el caso del conflicto entre Israel 
y Palestina, sus ideas adquieren una relevancia inquietante, ya que este 
conflicto representa una convergencia de intereses políticos, territoriales y 
religiosos que perpetúan un ciclo de violencia y desorganización.

Para el autor neerlandés, el poder político no es una creación abstracta 
ni un derecho otorgado divinamente, sino una manifestación concreta de 
las capacidades individuales y colectivas dentro de una sociedad. Según su 
pensamiento, expresado en el Tratado Político, el derecho y la ordenación 
de la sociedad política deben deducirse de la naturaleza y la condición 
general de los hombres. Esto implica que la organización política de un Es-
tado está inextricablemente ligada a las capacidades humanas de obrar en 
conjunto para maximizar su potencia colectiva.4 Un Estado perdura mien-
tras estas capacidades se organicen en un marco coherente y racional.

Sin embargo, cuando esta organización se descompone, el caos emerge. 
Pero entonces, ¿qué era el caos para Spinoza, y qué provoca que un Estado 
caiga en él? Spinoza no define el caos como mera ausencia de orden, sino 

4   Para una lectura de Spinoza sobre el vínculo entre la composición política de la mul-
titud y la importancia de la obediencia al común decreto de igualdad en la consecución 
de la paz y la libertad del pueblo, ver Rosales, M. (2020). Spinoza-Hobbes entre retórica y 
necroscopia. Ensayos mínimos, pp. 53-63. Bs. As.: RAGIF.



31

como un estado en el que la desorganización social prevalece debido a la 
irracionalidad y las divisiones internas. En su visión, el caos surge cuando 
las emociones y los intereses particulares dominan sobre la razón colectiva, 
generando un colapso en las estructuras políticas y sociales que sostienen 
la cohesión de la comunidad.

El caos, desde esta perspectiva, no es solo el resultado de conflictos ex-
ternos, sino también de un mal funcionamiento interno. Según Spinoza, 
las pasiones humanas como el miedo, la ira y la ambición desmedida desa-
tan dinámicas destructivas cuando no son reguladas por una organización 
política que canalice estas emociones hacia fines útiles socialmente. Este 
caso en particular es un ejemplo muy claro de cómo las pasiones irracio-
nales han perpetuado un ciclo de violencia y venganza, alimentando la 
desconfianza y dificultando cualquier intento de reconciliación.

Este conflicto no puede entenderse sin examinar cómo la relación entre 
poder y justicia se desenvuelve en un contexto de asimetrías. El Estado 
de Israel, proclamado en 1948, se estableció mediante una articulación 
efectiva de su potentia colectiva, en términos spinozianos, logrando unir 
los esfuerzos políticos, económicos y militares de sus habitantes y ganando 
reconocimiento internacional, sumado ampliamente al respaldo brindado 
por Estados Unidos. Sin embargo, la población palestina ha enfrentado 
limitaciones estructurales significativas para consolidar su propia potencia, 
derivadas de desplazamientos masivos, ocupación militar y divisiones in-
ternas que han obstaculizado su autonomía como cuerpo político.

En este contexto, la ocupación prolongada de territorios como Cisjor-
dania y Gaza ha generado un estado de tensión permanente. Aunque Israel 
ha fortalecido su poder soberano mediante la construcción de asentamien-
tos y la implementación de medidas de seguridad, estas políticas también 
han exacerbado las divisiones internas y externas, perpetuando el conflicto. 
Desde la perspectiva de Spinoza, el poder político no debe medirse úni-
camente por el control territorial, sino también por la capacidad de un 
Estado para garantizar la paz y el bienestar de todos sus habitantes.

Por otro lado, leyendo a Spinoza, podemos interpretar que el caos tam-
bién puede ser provocado por la inestabilidad del poder en el ejercicio 
de lo que llama «las supremas potestades» originada en una constitución 
defectuosa. Por consecuencia, la fragmentación del poder, las divisiones 
internas y la polarización aumentan la probabilidad de un colapso. En el 
caso palestino, la división entre facciones como la Autoridad Nacional Pa-



32

lestina (ANP) y Hamás ha debilitado significativamente su capacidad para 
consolidar un poder político efectivo. Esta fragmentación no solo dificulta 
la negociación con Israel, sino que también refuerza las dinámicas volátiles 
en la región.

La comunidad internacional también juega un papel crucial en este 
entramado. Para Spinoza, los Estados no existen de forma aislada, sino que 
están interconectados en una red de relaciones que pueden ser tanto fuente 
de cooperación como de conflicto. En el caso del conflicto israelí-palesti-
no, la intervención de potencias extranjeras ha tenido efectos contradic-
torios. Por un lado, la mediación internacional ha sido fundamental en 
intentos de reconciliación, como los Acuerdos de Oslo. Por otro lado, la 
política exterior de actores como Estados Unidos ha alimentado las tensio-
nes al priorizar intereses estratégicos sobre el bienestar de las comunidades 
locales. 

Según Manfred Walther5 (2024, p. 8), siguiendo a Spinoza, los conve-
nios entre naciones solo son efectivos en tanto los Estados encuentren be-
neficios mayores en su cumplimiento que en su ruptura. Esto se explica en 
términos de poder y dependencia: los Estados conservan su autonomía en 
la medida en que no dependan del poder de otros. Walther analiza cómo, 
en el pensamiento de Spinoza (2014, p.100), la cooperación interestatal es 
esencial para reducir los temores y los conflictos entre naciones: «Cuantas 
más sociedades firman un tratado de paz, tanto menos temible resulta cada 
una de ellas a las demás; en otros términos, menos poder tiene cada una de 
hacer la guerra».

De este modo, se destaca que la paz solo puede lograrse mediante la 
creación de estructuras que equilibren las relaciones de poder entre los Esta-
dos, fomentando la interdependencia y la cooperación como, por ejemplo, 
ONU. Pero, sin duda cabe recalcar que Walther (2024) también menciona 
lo siguiente: «Mientras existan Estados que superen considerablemente a 
otros en poder y, por lo tanto, sean “sui juris” [autónomos jurídicamente], 
no habrá un derecho internacional confiable, es decir, efectivo».

Spinoza también analiza el papel de la religión en la dinámica del poder 
y caos. En su Tratado Teológico-Político, advierte que, cuando la religión 

5   Cfr. Walther, M. (2024). DERECHO NATURAL, DERECHO CIVIL Y DERE-
CHO INTERNACIONAL EN SPINOZA [trad. Marcela Rosales]. En Akal, C. B., An-
talyali, E. y Rosales, M. (2024). ¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 17-30). Villa María: 
Eduvim.



33

se instrumentaliza para fines políticos, puede convertirse en una fuente 
de discordia y conflicto. En el caso de Jerusalén, una ciudad de enorme 
importancia religiosa para judíos, musulmanes y cristianos, las reclama-
ciones territoriales basadas en fundamentos religiosos han exacerbado las 
tensiones. 

Según Spinoza, la religión debería fomentar la convivencia y la mora-
lidad, no la exclusión ni la supremacía de un grupo sobre otro, y en este 
sentido, la instrumentalización de la religión en el conflicto israelí-pales-
tino representa un obstáculo para la paz. La reivindicación de Jerusalén 
como capital exclusiva de uno u otro pueblo no solo refuerza la desconfian-
za mutua, sino que también perpetúa una visión excluyente que dificulta 
cualquier forma de reconciliación. Para Spinoza, la verdadera paz requiere 
superar estas divisiones y actuar conforme a la razón y la justicia.

Ante este panorama, ¿cuál podría ser el camino hacia la paz? A través de 
lentes spinozianos podríamos ofrecer una visión un tanto optimista, pero 
exigente: la paz es un objetivo racional que requiere comprender mejor las 
pasiones y guiarlas para actuar según principios de justicia y equidad. Para 
este autor, la comunidad internacional tiene un papel esencial en este pro-
ceso, no como un actor que impone soluciones unilaterales, sino como un 
mediador imparcial que facilita el entendimiento mutuo y la cooperación. 

Así, la comunidad internacional tiene la responsabilidad de actuar con 
justicia, promoviendo un acuerdo que reconozca los derechos de ambas 
partes y fomente la convivencia pacífica. Spinoza (2012) subraya que cual-
quier intervención que priorice intereses particulares sobre el bienestar co-
lectivo está destinada al fracaso, y así lo menciona en su Tratado Teológico 
Político (2012): 

Hicieron, pues, que el derecho a todas las cosas, que cada uno 
tenía por naturaleza, lo poseyeran todos colectivamente y que 
en adelante ya no estuviera determinado según la fuerza y el 
apetito de cada individuo, sino según el poder y la voluntad de 
todos a la vez (p. 168). 

Por lo tanto, es esencial que los actores internacionales adopten un 
enfoque basado en la razón y el respeto mutuo. Desde una perspectiva 
spinoziana, la paz no debe ser entendida simplemente como la ausencia 
de guerra, sino como un estado activo de equilibrio y cooperación. Esto 



34

requiere no solo resolver las disputas territoriales, sino también abordar las 
desigualdades económicas y las tensiones religiosas que subyacen al con-
flicto. 

La paz, para Spinoza, es un estado de justicia y seguridad en el que 
las potencias individuales y colectivas se coordinan para maximizar su ca-
pacidad de acción en armonía. La resolución del conflicto entre Israel y 
Palestina depende, en última instancia, de la capacidad de ambas partes 
para actuar con razón y superar las pasiones que los dividen. Solo a través 
del entendimiento mutuo, el respeto a los derechos humanos y el recono-
cimiento de la humanidad compartida será posible construir un futuro en 
el que la coexistencia pacífica sea una realidad.

Así, este ensayo pretende ser un recordatorio de la urgencia de un cam-
bio de paradigma en el ámbito de la seguridad internacional, donde la ver-
dadera estabilidad sólo puede alcanzarse mediante la creación de un orden 
mundial que valore la coexistencia pacífica y la cooperación por encima de 
la competencia destructiva. Al enfrentar los dilemas actuales con una vi-
sión crítica y reflexiva, entendemos que la paz no es un estado natural, sino 
una construcción humana que requiere tanto sacrificio como sabiduría. 

Y ahora, para cerrar con este escrito, considero oportuno citar a un gran 
filósofo del llamado Siglo de las Luces que se autodenominó Voltaire, autor 
del Poema sobre el desastre de Lisboa, aquí citado por otro autor del siglo 
XX, Louis Bériot (1939) con un final diferente:

Hay que confesarlo, el mal está sobre nuestra tierra. Un día 
todo estará bien, esta es nuestra esperanza; todo está bien hoy, 
esta es la ilusión, los sabios me engañaban y solo Dios tiene 
razón. Qué importa que todo esté bien, con tal que hagamos 
esfuerzos para que todo esté mejor de lo que estaba antes que 
nosotros (p. 196). 

Referencias bibliográficas

Bériot, Laurent (2017). Un café con Voltaire. Barcelona: Arpa.



35

Nietzsche, Friedrich (1983). Más allá del bien y del mal. Barcelona: Orbis.

Rosales, Marcela (2020). Spinoza-Hobbes entre retórica y necroscopia. Bue-
nos Aires: RAGIF.

Spinoza, Baruch (2012). Tratado teológico-político. Buenos Aires: Ediciones 
Libertador.

Spinoza, Baruch (2014). Tratado político. Madrid: Alianza.

Walther, Manfred (2024). «Derecho natural, derecho civil y derecho inter-
nacional en Spinoza» (trad. Marcela Rosales). En: Akal, Cihan B., 
Antalyali, Erhan y Rosales, Marcela (eds.), ¿Qué le dice Spinoza al 
jurista? (pp. 17-30). Villa María: Eduvim.



36

Guerra y muerte de las naciones en 
Spinoza. El advenimiento traumático de la 

modernidad en el Japón de posguerra

Yamil Roman Gonzalez Busto (Universidad Siglo 21)

Baruch Spinoza (1986, pp. 93 y 118) habla en sus escritos sobre la muerte 
como la pérdida de identidad del individuo.6 Considero importante para 
este coloquio, realizar un paralelismo o una comparación entre esta muerte 
individual y lo que podría ser la muerte de un Estado. Antes de continuar, 
voy a mencionar que mi intención es respetar la esencia original de la obra, 
y en base a esto analizar sus citas desde la contemporaneidad.

Tomaré como punto de partida el siguiente interrogante: ¿Qué con-
diciones son las que hacen posible o determinan la pérdida de identidad 
nacional y la consiguiente muerte de un Estado? Para intentar responderla, 
voy a tomar como base el caso japonés en la posguerra luego de las dos 
bombas nucleares que fueron impactadas en su territorio causando daños 

6 	   Spinoza, B. (1986). Tratado político. Madrid: Alianza. Ver también Spinoza, B. 
(1983). Ética demostrada según el orden geométrico. Bs. As.: Orbis, Parte III, prop. 7., p. 90.



37

irreparables, más precisamente en Hiroshima y Nagasaki, por parte de los 
Estados Unidos al final de la Segunda Guerra Mundial. El período que ele-
gí son los 10 años posteriores a la guerra, es decir, desde 1945 hasta 1955.

Es imposible negar el advenimiento traumático de la modernidad en la 
sociedad japonesa y las consecuencias que dejó la guerra para el futuro. Se 
puede observar que los medios del mundo presentan un cierto estereotipo 
de sus habitantes que, en rasgos generales, es alegre hacia afuera, pero su 
población registra una de las tasas más altas de suicidios en el mundo: sólo 
en el año 2021 se registró un total de 20.291 suicidios, dando una tasa de 
16,2 suicidios por cada 100.000 habitantes; media sumamente elevada si 
la comparamos con la tasa mundial que es de 9,15.7 Además, Japón es el 
único país del G7 en el cual el suicidio es la principal causa de muerte entre 
los adolescentes.8

Sin embargo, no voy a centrarme en las características psicológicas, so-
ciológicas y morales del pueblo japonés, pero sí considero de suma impor-
tancia estos datos presentes a lo largo del análisis. Con esto no quiero decir 
que las causas actuales de suicidio estén necesariamente relacionadas con la 
etapa de posguerra, pero es posible conjeturar que el sistema actual es una 
construcción realizada en dicha época.

La comparación entre la muerte individual y la muerte de un Estado 
permite explorar cómo conceptos filosóficos como identidad, transforma-
ción y supervivencia adquieren un carácter político en situaciones de crisis. 
En el contexto de este coloquio, considero que el caso japonés de posguerra 
ilustra la tensión entre despotismo y democracia, así como la importancia 
de la memoria colectiva en la reconstrucción nacional. Este análisis buscará 
responder, desde Spinoza, preguntas claves sobre la posibilidad de preser-
var la identidad nacional tras un trauma tan profundo.

¿Cuál es el grado de interdependencia entre naciones en el que se 
comienza a percibir un trauma? ¿Qué acciones de los Estados pueden 
impactar negativamente o resquebrajar su identidad nacional? ¿Qué 
elementos democráticos del poder político son necesarios, según Spinoza, 
para que un Estado pueda sobrevivir?

7   Datosmacro. (s.f.). Suicidio en Japón. Expansión https://datosmacro.expansion.com/demogra-
fia/mortalidad/suicidio/japon

8   Daily Mail. (s.f.). Social media suicide in the spotlight in Japan after ‘Twitter 
killer’ arrested. https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-sui-
cide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html

https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html


38

Elementos clave para mantener con vida una nación 

Como puntos clave de partida, desde una visión contemporánea y buscan-
do responder las preguntas disparadoras, comienzo por mencionar algunos 
elementos de la democracia necesarios para la pervivencia de un Estado, o 
fortaleza de una nación: la racionalidad, la seguridad, la cooperación y la 
interdependencia, que son cruciales para mantener la estabilidad y la paz.

Baruch Spinoza, en su análisis del poder político, destaca que la racio-
nalidad y la cooperación son pilares fundamentales para la estabilidad y la 
supervivencia de un cuerpo político. El Estado no es más que el poder de 
toda la multitud, siempre que ésta actúe como guiada por una sola mente. 
Este principio fundamenta la idea de que la estabilidad y la supervivencia 
del cuerpo político dependen de la cohesión y la cooperación entre sus 
miembros. El Estado alcanza su máxima potencia cuando los individuos 
que lo conforman actúan de manera racional y colaborativa, subordinan-
do sus intereses particulares al bien común, es decir la preservación de la 
unidad frente a las adversidades (Spinoza, 1986, p. 93). En el caso japonés 
de posguerra, la decisión de adoptar una nueva constitución y renunciar al 
uso de la fuerza puede interpretarse como un acto de racionalidad colectiva 
que buscaba reconstruir la unidad del cuerpo político, siguiendo los prin-
cipios de estabilidad y paz (Spinoza, 1986, pp. 88-89).

El imperio japonés es derrotado en la Segunda Guerra Mundial lue-
go de las fatídicas bombas nucleares que destrozaron dos ciudades y, con 
esta derrota, la nación cambiaría por completo. A partir de ese momento 
comenzaría una etapa de sufrimiento colectivo, acompañada por la ocupa-
ción de los Aliados durante siete años, en busca de una transición demo-
crática. Este proceso no sería fácil, ya que el sufrimiento no había sido sólo 
moral, sino también económico con altas tasas de indigencia, desempleo y 
baja producción. Además, sufrirían la pérdida de las posesiones coloniales 
y el juzgamiento por los crímenes de guerra cometidos. 

La devastación causada por las bombas atómicas no solo destruyó físi-
camente dos ciudades, sino que rompió el tejido social, político y econó-
mico del país. El Imperio Japonés, que había funcionado como un cuerpo 
centralizado y autoritario, sufrió lo que podría considerarse una “muerte” 
en términos spinozianos: la desintegración de su identidad nacional y su 
capacidad de acción colectiva (Spinoza, 1986, p. 119).9 

9   Ver también E, III, prop. 7, p. 90.



39

En 1947 se elaboró una nueva constitución que, en su artículo 9, esta-
blece principalmente la renuncia de Japón a la guerra como derecho sobe-
rano para resolver conflictos internacionales, tal como lo dicta el Derecho 
Internacional en el artículo 2, párrafo 4 de la Carta de las Naciones Unidas 
(Naciones Unidas, 1945). Este artículo establece que todos los miembros 
de la ONU deben abstenerse en sus relaciones internacionales de la ame-
naza o el uso de la fuerza y que deben resolver sus disputas por medios 
pacíficos. Mediante esta nueva constitución que abolió el imperialismo e 
impuso la democracia, también se impulsó a adoptar un sistema racional 
que buscó contener el caos y garantizar la estabilidad futura, el cual estuvo 
orientado a maximizar la potencia del cuerpo político japonés (Spinoza, 
1986, pp. 103-104).

Sin embargo, garantizar la estabilidad política y económica de Japón 
requería algo más que un marco legal: era necesaria una alianza estratégica 
con un poder externo que pudiera brindar seguridad y apoyo económico. 
Spinoza nos ofrece una clave para interpretar la reconstrucción de Japón. 
En el Tratado político, señala que la cooperación racional entre individuos, 
y por extensión entre Estados, es la base para superar los conflictos y garan-
tizar la paz (Spinoza, 1986, pp. 107-108). En este sentido, la alianza con 
Estados Unidos, aunque inicialmente impuesta, se transformó en un acto 
de supervivencia racional. 

¿Cómo fue la política exterior de Japón durante esos primeros diez años?

Siguiendo las metas de la política exterior japonesa de posguerra10, en 
primer lugar, se puede destacar que necesitaba la presencia militar estadou-
nidense para hacerle frente a la «amenaza comunista» que acechaba, debi-
do a que Japón no tenía recursos económicos para reconstruir las fuerzas 
armadas para autodefensa y la opinión pública no aceptaba que se volviera 
a invertir en el ámbito militar. Para Estados Unidos, esta alianza resultaba 
estratégica en el contexto de la Guerra Fría, pues garantizaba una presencia 
militar clave en Asia frente al avance del comunismo. Japón, por su parte, 
encontró en este acuerdo no solo una solución inmediata a sus problemas 
de seguridad, sino también una oportunidad para reconstruir su cuerpo 
político bajo la protección de una potencia aliada.11 Como consecuencia se 

10   Instituto de Relaciones Internacionales (IRI). (n.d.). Tratado de Paz con Japón. IRI - 
Universidad Nacional de La Plata.
11   Ver TP, III, par. 14, p. 109.



40

firmó un Tratado de Seguridad en 195112 en el cual EE. UU. se hizo cargo 
de defender a Japón contra ataques limítrofes. Sin embargo, Japón sufrió 
una pérdida importante de soberanía, ya que el gobierno norteamericano 
tenía permitido emplazar militares por todo el territorio japonés sin tener 
que solicitar autorización. Frente a este tratado desigual, el gobierno japo-
nés solicitó reformarlo en 1960 para lo cual se logró realizar una consulta 
previa. 

La concentración de las bases militares estadounidenses fue destacada 
particularmente en la Isla de Okinawa, donde todavía persiste un fuer-
te movimiento de los ciudadanos nativos para recuperar sus tierras. Esta 
especial situación ilustra una tensión entre la necesidad de cooperación 
racional para mantener la seguridad nacional y las demandas locales por 
autonomía y justicia. Spinoza (1986, pp. 93-94) sugiere que la cohesión 
del cuerpo político depende de su capacidad para integrar las demandas 
de sus miembros sin sacrificar la estabilidad general. En este contexto, los 
movimientos ciudadanos de Okinawa, que luchan por la devolución de sus 
tierras, plantean un desafío que Japón debe abordar mediante el diálogo y 
la cooperación, reafirmando su compromiso con los principios democráti-
cos y la memoria colectiva.

La segunda meta diplomática era evitar conflictos con cualquier otro 
país. Los japoneses trataron de eludir cualquier situación en la que Japón 
necesitara defenderse militarmente. Por esta razón, el gobierno japonés tra-
tó de mantener las más cordiales relaciones posibles con cualquier país, in-
cluyendo la Unión Soviética, con quien las restableció en 1956. En cuanto 
a las relaciones con China, estas eran más complejas debido a que Japón 
mantenía relaciones diplomáticas con Taiwán y contaba con un pasado 
expansionista en ese país. Felizmente, se encontró una solución en 1958 
gracias a un acuerdo comercial entre las empresas más importantes de los 
dos países.

Siguiendo la línea de la política exterior pacífica, se priorizó su inserción 
en las Naciones Unidas en busca de soluciones por medio del diálogo con 
otras naciones, lo que posibilitó hacer escuchar su voz sin depender exclu-
sivamente de las decisiones de Estados Unidos.  Este nuevo rol de Japón 
puede comprenderse en clave spinoziana, ya que el Estado —tal como 
afirma Marcela Rosales (2024, p. 12) en el prefacio del libro ¿Qué le dice 

12   Tratado de Cooperación y Seguridad Mutua entre los Estados Unidos y Japón. (1951, 8 de sep-
tiembre).



41

Spinoza al jurista? —, «como comunidad debe poder desarrollarse junto 
con las otras naciones en un marco internacional de paz».13  

En palabras de Spinoza (1986, pp. 108-110):

una sociedad es, pues, autónoma en tanto en cuanto puede 
prevenir y evitar ser sojuzgada por otra, y depende jurídica-
mente de otra [...] Cuantas más sociedades firman un tratado 
de paz, tanto menos temible resulta cada una de ellas a las de-
más. En otros términos, menos poder tiene cada una de hacer 
la guerra y más obligada se siente a observar las condiciones 
de la paz. 

El último propósito de la política exterior japonesa eran las relaciones 
económicas con el mundo para recuperarse y desarrollarse económicamen-
te. Luego de la parálisis productiva, la escasez de productos básicos y una 
tasa de inflación de tres dígitos, se priorizaron los vínculos económicos 
con los demás países, obviando la naturaleza de sus regímenes políticos. 
Para el año 1955 se empieza a evidenciar el crecimiento económico y el 
desarrollo industrial, dejando atrás la industria ligera para pasar a una era 
de producción de manufactura electrónica y automotriz, siendo clave el 
año 1957 con la llegada de Toyota a EE. UU.; empresa que dos décadas 
después estaría en el primer lugar de ventas en todo el mundo, haciendo 
de su modelo, el Toyotismo14, un nuevo paradigma sumamente exitoso.

Esta serie de medidas impulsadas por el occidentalismo dieron lugar 
al llamado milagro japonés15 (en los posteriores 7 años el Producto Bruto 
Interno (PBI) creció un promedio anual de 10%). Además, por medio del 
soft power16, la cultura japonesa se extendería también a otros ámbitos don-

13   Rosales, M. (2024). Prefacio. En C. B. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales (Comps.), 
¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 11–13). Villa María: EDUVIM.
14   Sistema de producción caracterizado por la optimización continua, flexibilidad orga-
nizacional e integración activa de los trabajadores en los procesos de mejora, desarrollado 
por Toyota.
15   Periodo de reconstrucción económica de Japón entre 1960 a 1980 tras la Segunda 
Guerra Mundial y posguerra.
16   Término utilizado en las Relaciones Internacionales para hacer referencia a la capaci-
dad de un actor (Estado) para influir a otros actores por medio de la cultura o ideología 
(Nye, 2004).



42

de su disciplina y laboriosidad serían ejemplos para otros países de cómo 
salir de las más profundas crisis. Llegando al final del siglo, se comenzó a 
observar sobre todo en los países de Occidente, el influjo del arte y el cine 
japonés, principalmente el Heisei17 como forma de proyección cultural con 
las series animadas Animé18 y los primeros videojuegos.

La interdependencia practicada por la nueva nación japonesa ha sabi-
do preservar elementos culturales acordes con su pasado, incorporando 
el legado tanto de la época de la guerra como, por ejemplo, del Periodo 
Meiji19 en el que Japón rechazó ser una colonia occidental exaltando el 
tan marcado nacionalismo que lo acompañó en los años subsiguientes. La 
memoria del fracaso del Eje hizo que esta nueva sociedad tomara un rum-
bo diferente, distanciándose del expansionismo de Hirohito20, creando un 
nuevo camino con resiliencia y persistencia, siempre con la idea de superar 
la tan sufrida posguerra.

Para finalizar quiero destacar la tarea de la sociedad internacional21 a la 
hora de pautar la convivencia pacífica y reducir la violencia, resultado del 
compromiso consciente de muchas naciones del mundo que contribuye-
ron a la creación de normas internacionales e instituciones compartidas. 
Esta cooperación logró poner fin al aislamiento geográfico y económico 
pero no al de la llamada generación perdida22, a causa del mercado laboral 
rígido e insalubre en muchos casos, que deja a Japón al margen del resto 
de tales mercados. 

La globalización, desde la perspectiva de los transformacionalistas23, está 
vinculada a nuevas estructuras de estratificación en las cuales algunos Esta-

17   Era japonesa posterior a la muerte del emperador Hirohito, iniciada cuando su hijo, 
Akihito, asumió el trono. Duró desde 1989 hasta 2019, cuando Akihito abdicó.
18   Animación audiovisual japonesa.
19   Etapa japonesa de modernización y occidentalización del país luego del shogunato 
Tokugawa. 
20   124º Emperador de Japón. Formó parte del Eje en la Segunda Guerra Mundial.
21  Concepto acuñado por la Escuela Inglesa de las Relaciones Internacionales que la 
define como una comunidad de Estados regida por una serie de normas, instituciones y 
valores compartidos entre sí, en busca de la cooperación y paz en un mundo anárquico.
22   Cohorte de japoneses graduados de la universidad que ingresaron al mercado laboral 
en la década de 1990 y principios de los 2000. Época marcada por una gran tasa de des-
empleo y desocupación.
23   Perspectiva sobre la globalización que la considera transformadora del mundo, no 



43

dos, sociedades y comunidades se integran progresivamente al orden glo-
bal, mientras que otros quedan cada vez más al margen. Esta estratificación 
surge como consecuencia de innovadoras formas de organización social y 
de dinámicas económicas que ya no se ajustan a los límites territoriales 
tradicionales del Estado-nación.

Finalmente, en relación con lo desarrollado podemos concluir que el 
trauma no solo desintegra, sino que también puede ser el punto de partida 
para la construcción de una identidad nacional renovada. El caso japonés 
de posguerra demuestra cómo las ideas de Spinoza sobre la cooperación 
racional, la estabilidad política y la memoria, pueden ofrecer claves para 
entender procesos históricos complejos. La transición del despotismo im-
perial a una democracia revela el potencial de la razón para transformar un 
cuerpo político en crisis. 

Sin embargo, este cambio no puede desvincularse de la memoria colec-
tiva, que es esencial para la resiliente identidad nacional y sirve también 
como guía para un futuro estable. Japón, desde su derrota en 1945 hasta 
su reconstrucción en los años 50, ilustra cómo un cuerpo político puede 
morir para renacer en un nuevo orden, enfrentando tensiones entre demo-
cracia, despotismo y memoria.

Referencias bibliográficas

Daily Mail. (s.f.). Social media suicide in the spotlight in Japan after ‘Twitter 
killer’ arrested. https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/
Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html

Datosmacro. (s.f.). Suicidio en Japón. Expansión. https://datosmacro.ex-
pansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon

Naciones Unidas. (1945). Carta de las Naciones Unidas. https://www.
un.org/es/about-us/un-charter

sólo en el ámbito económico, sino que también cree que es un proceso de integración 
social y política.

https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://www.un.org/es/about-us/un-charter
https://www.un.org/es/about-us/un-charter
https://www.un.org/es/about-us/un-charter


44

Rosales, M. (2024). Prefacio. En B. C. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales 
(Comps.), ¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 11–13). Villa Ma-
ría: EDUVIM.

Spinoza, B. (1986). Tratado político. Madrid: Alianza.



45

Martín Fierro: una lectura crítica sobre 
la conformación del Estado nacional 

argentino desde una perspectiva spinoziana

Camila Rocío Torres (Universidad Siglo 21)

A mi familia y a mi tierra natal, 
Esquel, Chubut, Patagonia argentina

Introducción 

Este trabajo propone analizar Martín Fierro de José Hernández como una 
metáfora del surgimiento social de la nación argentina, tomando la filoso-
fía de Baruch Spinoza. A través del concepto de conatus (Spinoza, 2011, p. 
139)24 definido como el esfuerzo innato de todo ser por perseverar en su 

24  	  En la Ética, específicamente en la Parte III, proposición 6, Spinoza afirma: 
«Cada cosa, en cuanto está en sí, se esfuerza por perseverar en su ser». Véase Ba-
ruch Spinoza, Ética demostrada según el orden geométrico, Alianza Editorial, Madrid, 
2011.



46

existencia, se busca comprender la conexión entre este concepto, la cons-
trucción del Estado argentino y la lucha de sus habitantes por autodeter-
minarse en un contexto de exclusión y determinación de los cuerpos en el 
territorio.

En la obra de Hernández, Martín Fierro, es posible observar la tensión 
inherente al cuerpo colectivo en su proceso de constitución. La potencia 
de obrar de la comunidad se ve restringida por un Estado que, aunque 
ostenta el poder, se asemeja más a una carcasa vacía que a una unidad que 
actúa veluti mente (Rosales, 2024, pp. 111-112).25 Este Estado, construido 
por una élite desconectada del cuerpo social, emerge como resultado de la 
guerra —de independencia primero, y civil después— y de la imposición 
de un modelo social, político y económico positivista y liberal sustentado 
en un proyecto pedagógico disciplinador. Sin embargo, dicho modelo no 
logra articular un cuerpo político cohesionado ni generar consenso.

Más que fomentar una armoniosa composición social, el Estado acen-
túa la exclusión y la desigualdad, a la par que lleva adelante un proceso de 
asimilación emprendido no sólo a través de la práctica pedagógica, sino 
también como integración forzada de la multitud en un sistema de poder 
vertical, que se complejiza aún más por los desafíos geográficos y culturales 
de un territorio extenso y una población heterogénea.

Desde una perspectiva filosófica spinoziana, este análisis aborda el pro-
ceso de conformación del Estado argentino como una construcción ex-
cluyente, impulsada por una minoría que niega la composición diversa de 
la nación y perpetúa su fragmentación. Frente a este constructo político, 
Martín Fierro encarna al individuo marginado que, a pesar de ser relegado 
y excluido, mantiene viva su resistencia en un entorno marcado por el con-
flicto en tanto el territorio que habita, concebido por la élite en el poder 
como un desierto o una frontera a conquistar mediante la guerra interna, 
refuerza su exclusión de toda participación política, salvo como recluta 
forzado del ejército nacional.

El poema Martín Fierro es clave para comprender este proceso desde la 
perspectiva del gaucho marginado por un Estado despótico en construc-
ción, atravesado por disputas internas entre Buenos Aires y las provincias. 

25   Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y salvación 
del pueblo: entre el absurdo y la barbarie, en B. C. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales 
(Comps.) ¿Qué le dice Spinoza al jurista? [Trads. B. C. Akal y M. Rosales]. Villa María: 
EDUVIM.



47

El análisis se centrará en el período 1853-1880, utilizando conceptos spi-
nozianos para reflexionar sobre la multitud, la libertad, las instituciones y 
la educación.

El nacimiento del Estado argentino: una forma sin cuerpo

Sumergiéndonos en nuestra propia historia y contextualizando el naci-
miento de nuestro Estado nacional, diferenciaré dos etapas. La primera se 
extiende entre 1852 y 1862, cuando Argentina atravesaba un periodo de 
transición orientado a la organización nacional, marcado por la tensión 
entre Buenos Aires y la Confederación Argentina. Tras la derrota de Rosas, 
Urquiza asumiría la tarea de unificar el país bajo un sistema federal, pero 
las disparidades económicas entre las regiones y el control de las rentas 
nacionales, particularmente las aduaneras, obstaculizaron de gran manera 
la unificación. A pesar de los intentos de acuerdo, como por ejemplo el 
pacto de San Nicolás, al momento de la Convención Constituyente para el 
dictado de la Constitución de 1853, Buenos Aires rechazó ser parte, lo que 
llevó a un conflicto económico y político entre las provincias y el puerto. 

En esta etapa, la guerra y los conflictos, como las batallas de Cepeda 
(1859) y Pavón (1861), fueron determinantes para afianzar los cimientos 
del país. La victoria de Buenos Aires sobre las demás provincias resultó 
en la unificación bajo el liderazgo de una sola provincia. Comienza así 
el segundo periodo, entre 1862 y 1880, de consolidación nacional, en el 
que el Estado, bajo la conducción de Mitre, establece un gobierno único, 
un solo centro de poder, una moneda única, un solo ejército y un ideal 
nacionalista.26 

Luego, durante las presidencias de Mitre, Sarmiento y Avellaneda, se 
consolida un orden institucional basado en un modelo europeo y positivis-
ta. La aprobación de normativas como la Ley de Matrimonio Civil (1871) 
y la Ley de Registro Civil de Nacimiento y Defunción (1871) estableció 
diferencias claras entre el Estado y la Iglesia. Esta separación fue funda-
mental para la emancipación del Estado, ya que, a pesar de las controver-
sias, ayudó a legitimar la centralización del poder político (Romero, 1965).

La concentración impulsó la transformación social y económica, acom-
pañada de una homogeneización poblacional gracias a la inmigración. Me-

26   Romero, J. L. (1965). Breve historia de la Argentina. Bs. As.: FCE.



48

diante la educación popular con un modelo positivista, el Estado buscó 
aplicar una fórmula universal a una población diversa y construir una na-
rrativa histórica común.

Ahora bien, desde la perspectiva de la filosofía de Spinoza, la historia 
de un pueblo que busca perdurar debe considerar el poder colectivo de sus 
ciudadanos. El Estado, según Spinoza, no es una entidad autoritaria sino 
que se forma a partir de las potencias de sus miembros y su fuerza reside 
en la potencia de la multitud (Tejeda Gómez, 2007, pp. 142-150).27 Sin 
embargo, la constitución del Estado argentino estuvo marcada por exclu-
siones internas dentro de su cuerpo colectivo, lo que generó continuos 
enfrentamientos que influyeron en su historia posterior.

La relación entre ‘Pueblo-Multitud’ en Spinoza y la 
exclusión social en la crítica de Hernández

Spinoza define la multitud como un conjunto de singularidades que ac-
túan en común, manteniendo su diversidad y pluralidad.28 A diferencia 
del ‘pueblo’, entendido como una unidad homogénea que actúa bajo un 
consenso común, la ‘multitud’ mantiene sus diferencias y se expresa en la 
acción colectiva sin perder su naturaleza diversa. Según Spinoza, el cuerpo 
social es el resultado de la interacción y cooperación de estas singularidades 
(Vacarezza, 2010).29 

Spinoza sostiene que un Estado bien constituido debe reconocer e in-
crementar la potencia colectiva de la multitud, que no es solo la suma de 
fuerzas individuales, sino la capacidad de acción conjunta que genera un 
poder político legítimo. La libertad individual es esencial para este desa-
rrollo, permitiendo que cada individuo contribuya a la vida política sin ser 
sometido a la tiranía (Kronzonas, 2022).30 

27  Tejeda Gómez, M. (2007). Spinoza y la concepción de la política como potencia. 
Revista Internacional de Filosofía”. pp. 142-150.
28  Tejeda Gómez, M. (2015). Política y pasiones desde una perspectiva spinoziana: La 
inmanencia en la filosofía de Spinoza y su potencia como herramienta político-afectiva. Uni-
versitat de Barcelona, Barcelona, España. pp. 245-260.
29   Vacarezza, N. L. (2010). Aportes de Spinoza para reflexionar acerca de la vida cor-
poral del género, las mujeres y el feminismo. A Parte Rei: Revista de Filosofía, Vol 71, pag 
1–10.
30  D. Kronzonas, Estado y democracia spinoziana, BROQUEL, 2022a. Disponible en: 

https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/


49

La exclusión de ciertos cuerpos sociales puede dañar gravemente la co-
hesión del cuerpo político, provocando su desintegración. La falta de parti-
cipación de un grupo genera rupturas, conflictos internos y la pérdida de la 
unión legitimadora. Según Spinoza, la fuerza de una comunidad depende 
de la capacidad de sus miembros para actuar y reconocerse mutuamente. 
La exclusión debilita esta unidad, comprometiendo la estabilidad del orga-
nismo político ante los diversos desafíos que habrá de afrontar en su existir 
(Cárdenas, 2022).31

Además, Spinoza resalta el papel de las pasiones en la dinámica social. 
La exclusión intensifica emociones negativas como el odio y la ira, lo que 
genera desconfianza y conflictos entre grupos políticos, afectando aún más 
la cohesión social. A medida que crecen estas tensiones, se dificulta la inte-
racción constructiva necesaria para el buen funcionamiento de la sociedad, 
bloqueando la creación de un entorno favorable para la cooperación y el 
entendimiento mutuo (Cárdenas, 2022). 

Tomando en cuenta estas enseñanzas para el caso argentino, me gusta-
ría detenerme en la vida diaria de quienes habitaban el país en sus inicios 
a través del emblemático poema escrito por José Hernández.32 Cuando 
pensamos en ellos, solemos imaginar damas con vestidos franceses o aris-
tocráticos hombres con galeras, pero para comprender debemos mirar más 
allá de Buenos Aires, hacia la extensa planicie, el supuesto desierto temido 

https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/

31  	  G. R. Cárdenas, Spinoza y el republicanismo: el problema de la libertad, 
Postdata, vol. 27, núm. 1, 2022. Disponible en: https://www.scielo.org.ar/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008

32  	  José Hernández nació en 1834 en Perdriel, San Isidro, en un territorio que 
formaría parte de San Martín, Buenos Aires. Como ferviente federal, luchó en Cepe-
da, Pavón y Cañada, luego apoyó la revolución de López Jordán y, tras su fracaso, se 
refugió en Brasil. A sus 35 años funda el diario Río de La Plata, en el cual defiende a 
los gauchos y cuestiona diversas leyes como la de vagos y malvivientes, que permitían 
enviar a la frontera a quienes no poseían conchabo, obligándolos a trabajos forzosos 
en nombre del ejército nacional. En 1872, durante el gobierno de Sarmiento el diario 
es censurado. Ese mismo año, Hernández publicó La ida, primera parte del Martín 
Fierro, y en 1879, La vuelta. Estas obras, fruto de su experiencia como periodista, de-
nunciaron las injusticias del Estado contra el gaucho, marcando un antes y un después 
al dar voz a un sector marginado.

https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008


50

por los generales, donde el poder del Estado apenas se materializaba y la 
frontera dividía vidas y familias.

Podemos leer en sus cánticos diversidad de críticas encriptadas en viven-
cias que eran el común sentir del gaucho. Por ejemplo en el canto III de la obra, 
Fierro narra las circunstancias en que lo obligaron a ir a luchar a la frontera, y 
describe cómo era su vida en aquel lugar, Hernández (1977, p. 59) expresa: 

y lo peor de aquel enriedo 
que si uno anda hinchando al lomo 

lo castigaban con todo rigor  
¡quién aguanta aquel infierno! 

si eso es servir al gobierno 
a mí no me gusta el cómo.

 
A medida que avanza la narrativa, Martín Fierro se transforma en un sím-
bolo de resistencia contra un sistema opresor. Su huida hacia las tierras 
indígenas no solo representa una búsqueda de libertad física, sino también 
una profunda reconfiguración de su identidad. Hernández (1977, p. 94) 
expresa:

Él anda siempre juyendo, 
siempre pobre y perseguido, 

no tiene cueva ni nido, 
como si juera maldito, 

porque el ser gaucho… barajo! 
el ser gaucho es un delito. 

La huida de Fierro más allá de la frontera lo confronta con la difícil 
convivencia con los pueblos originarios y la dura realidad de la vida que 
idealizaba. Hernández muestra cómo la dignidad humana depende de la li-
bertad individual, amenazada por el poder centralizado. Hernández (1977, 
p. 108) expresa:

Monté y me largué a los campos 
más libre que el pensamiento, 

como las nubes al viento 



51

a vivir sin paradero, 
que no tiene el que es matrero 

nido, ni rancho, ni asiento.

Martín Fierro es un manifiesto de resistencia por la autonomía personal 
frente a un Estado opresor. Expone la dificultad de sostener la identidad 
propia cuando el entorno social y político niega la autonomía colectiva.

Cuando la libertad no es una realidad sino apenas una 
opinión

Siguiendo la filosofía de Spinoza, la libertad no es simplemente la capaci-
dad de elegir sin restricciones, sino un estado de autodeterminación que 
surge del conocimiento. Según Spinoza (2007), «se llamará libre aquella 
cosa que existe por la sola necesidad de su naturaleza y se determina por sí 
sola a obrar».33 Esto significa que la libertad está vinculada a la compren-
sión de las causas que nos afectan. Para Spinoza, una persona es verdadera-
mente libre sólo cuando comprende las causas de sus acciones, ya que solo 
de este modo puede actuar de acuerdo con su naturaleza y alcanzar una 
libertad plena y auténtica (Cárdenas, 2022).

A nivel individual, Spinoza plantea que el conocimiento adecuado per-
mite a las personas liberarse del influjo de pasiones y deseos inadecuados, 
los cuales son impulsos que pueden conducir a acciones no reflexivas. Al 
adquirir conocimiento racional, el individuo puede transformar sus pa-
siones en acciones conscientes, lo que lo convierte en un agente activo en 
lugar de un objeto pasivo de las circunstancias. Este proceso de emancipa-
ción personal es esencial para alcanzar una libertad plena, pues implica el 
cambio de un ser gobernado por los impulsos a uno que entiende su lugar 
en el mundo (Masci, 2008).34 

Por otro lado, la ética spinoziana promueve una visión comunitaria 
donde el conocimiento adecuado, lejos de ser una herramienta exclusiva-
mente personal, es esencial para alcanzar una vida social armoniosa y justa. 
De esta manera, la libertad, tanto individual como colectiva, se basa en el 

33   Spinoza, B. (2007). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid: Alianza.
34   M. O. Masci, Spinoza y el conocimiento problemático de las pasiones, Eidos, núm. 
9, Barranquilla, 2008. Disponible en: https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_ar-
ttext&pid=S1692-88572008000200012

https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012


52

conocimiento y la comprensión mutua, pilares fundamentales para una 
convivencia genuinamente libre (Cicerone, 2018).35 

En Martín Fierro, Hernández muestra cómo la libertad se vuelve pri-
vilegio cuando el Estado oprime y niega la educación. Como en Spinoza, 
la verdadera libertad surge al actuar con conciencia. Fierro encuentra au-
tonomía en su comunidad, pero su lucha revela que la justicia social es 
condición de la libertad individual.

Las instituciones

A través de Martín Fierro se puede observar cómo Hernández utiliza las 
vivencias del personaje para denunciar la falta de legitimidad de las institu-
ciones que deberían proteger a los ciudadanos en igualdad de condiciones. 
La obra pone de manifiesto que la falta de educación, un sistema político 
opresivo y un ejército abusivo fueron factores determinantes en la margi-
nación de los gauchos. Hernández (1977, pp. 241) expresa:

Es la ley como la lluvia 
nunca puede ser pareja, 

el que la aguanta se queja. 
Pero el asunto es sencillo, 
la ley es como el cuchillo 

no ofiende a quien lo maneja.

Le suelen llamar espada 
y el nombre le viene bien. 
Los que la gobiernan ven 

a dónde han de dar el tajo. 
Le cai al que se halla abajo

y corta sin ver a quién.

Podemos concluir que Hernández aboga por una reevaluación de las 
estructuras sociales, defendiendo instituciones justas y representativas que 

35   D. A. Cicerone, La categoría de cuerpo en la Ética de Baruch Spinoza: Interpretacio-
nes metafísicas y éticas, Andamios, vol. 15, núm. 37, 2018. Disponible en: https://www.
scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283


53

respeten los derechos y la dignidad individuales para lograr una cohesión 
social genuina. Mientras que Spinoza destaca la importancia de reglas cla-
ras para ordenar las pasiones e intereses, evitando la tiranía y garantizando 
un Estado armónico. Ambos coinciden en que la legitimidad institucional 
se basa en la justicia, la libertad y la cohesión social, respetando los dere-
chos y la dignidad ciudadana (Alarcón, 2015).36

La educación como medio de legitimidad

La historia educativa argentina muestra cómo el Estado utilizó la educa-
ción para legitimar su autoridad y consolidar su proyecto político. A través 
de la Ley 142037 de 1884, aprobada durante el gobierno de Sarmiento, se 
estableció la educación como el eje central para la construcción del Esta-
do-nación y la transformación de la sociedad. En su obra Facundo: Civili-
zación y barbarie, leída como antítesis de Martín Fierro, Sarmiento subraya 
la importancia de la educación para superar el atraso y la fragmentación 
cultural, vinculando la instrucción pública con el progreso y la «civiliza-
ción» (De la Fuente, 2016).38

A pesar de los avances que supuso su implementación, esta ley no fue 
modificada ni ampliada desde 1884, a pesar de los cambios de época y la 
redefinición del territorio nacional. Su objetivo principal era construir una 
narrativa que fortaleciera la identidad nacional. En un contexto de inmi-
gración masiva y diversidad cultural, el gobierno utilizó la educación para 
homogeneizar la población y asegurar el control político. El currículo uni-
forme, basado en los valores de las élites, buscaba moldear un sujeto políti-

36   Alarcón, L. R. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de responsabilidad 
en Spinoza, Diánoia, vol. 60, núm. 75. Disponible en: https://www.scielo.org.mx/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
37   Los artículos 2° y 6° reflejan la ideología conservadora del régimen, a la par que la in-
fluencia positivista e iluminista: 2°. La instrucción primaria debe ser obligatoria, gratuita, 
gradual y dada conforme a los preceptos de la higiene. y 6°. [...] Para las niñas será obliga-
torio, además, el conocimiento de labores de manos y nociones de economía doméstica. 
Para los varones, el conocimiento de los ejercicios y evoluciones militares más sencillos, 
y en las campañas, nociones de agricultura y ganadería. Ley 1420 de Educación Común 
(1884). Boletín Oficial de la República Argentina.
38  De la Fuente, A. (2016). ‘Civilización y barbarie’: fuentes para una nueva explicación 
del Facundo. Boletín del Instituto de Historia Argentina y Americana Dr. Emilio Ravig-
nani, (44), 135–179. Universidad de Buenos Aires.

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105


54

co funcional al proyecto estatal, ignorando la realidad rural, lo que perdura 
hasta hoy en instituciones educativas desactualizadas (Lamelas, 2024).39

La educación impuesta uniformó culturas en favor del orden estatal. 
Para Spinoza, en cambio, debe ser una práctica colectiva que fortalezca la 
razón, el respeto y la participación ciudadana.

Por el contrario, el modelo estatal argentino combatió la diversidad, 
creando un «ciudadano ideal» que respondiera a los intereses del proyecto 
nacional y consolidando desigualdades al excluir identidades culturales no 
alineadas con el discurso hegemónico.

Conclusiones

La revisión de nuestra historia común siempre trae consigo sorpresas y 
aprendizajes que nos permiten revalorizar tanto individual como colecti-
vamente. Para quienes como Martín Fierro provenimos de una frontera 
marginada en el interior del país, la nación es otra cosa que el imaginario 
construido pedagógicamente. Puede ser pensada a partir del demos, en el 
sentido de Rancière.40 Es decir, como aquello que surge de una distorsión 
inherente, una disputa que pone en cuestión el orden social supuesto al 
demandar la parte de los que no tienen parte, es decir, de los excluidos que, 
al ser reconocidos, reclaman su lugar, alterando el orden social preexistente 
(Kronzonas, 2020).41

Nuestro cuerpo político aún está en proceso de alcanzar aquella institu-
cionalidad en la que derecho y poder de la multitud coinciden, como se-
ñala Spinoza en su filosofía política, porque todavía estamos en busca de la 
verdadera libertad que, en la práctica, parece ser un mero estado sensitivo. 
Hernández (1977, p. 251) expresa:

39   Lamelas, G. A. (2024). A 140 años de la sanción de la Ley 1420: Significantes en 
disputa. Revista Alfilo. Facultad de Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional de 
Córdoba.
40   Rancière, J. (1996). El desacuerdo: Política y filosofía. Nueva Visión.
41   Kronzonas, D. (2020). La política como manifestación de la parte de los sin arte: 
Reflexiones en torno a la propuesta de Jacques Rancière, BROQUEL, 14 de octubre de 
2020b. Disponible en: https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-
de-los-sin-parte/

https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/
https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/
https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/


55

Los hermanos sean unidos 
porque esa es la ley primera; 

tengan unión verdadera 
en cualquier tiempo que sea,
porque si entre ellos pelean 
los devoraran los de ajuera.

Referencias bibliográficas

Alarcón, L. R. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de 
responsabilidad en Spinoza. Revista Diánoia vol. 60 N° 75. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0185-24502015000200105 

Cárdenas, G. R. (2022). Spinoza y el republicanismo: el problema de la li-
bertad. Postdata, 27(1). https://www.scielo.org.ar/scielo.php?scrip-
t=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008 

Cicerone, D. A. (2018). La categoría de cuerpo en la Ética de Baruch 
Spinoza: Interpretaciones metafísicas y éticas. Revista Andamios 
vol.15 N° 37. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_art-
text&pid=S1870-00632018000200283 

De la Fuente, A. (2016). ‘Civilización y barbarie’: fuentes para una nueva 
explicación del Facundo. Boletín del Instituto de Historia Argentina 
y Americana Dr. Emilio Ravignani, (44), 135–179. Universidad de 
Buenos Aires. 

https://revistas.uba.ar/index.php/boletin/article/view/17086 

Hernández, J. (1977). Martín Fierro. Carballeira Garrido. (Obra original 
publicada en 1894).

Kronzonas, D. E. (2020). La política como manifestación de la parte de los 
sin arte: Reflexiones en torno a la propuesta de Jacques Rancière. 
BROQUEL. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/
view/29678 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://revistas.uba.ar/index.php/boletin/article/view/17086
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/view/29678
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/view/29678


56

_________, (2022). Estado y democracia spinoziana. BROQUEL. https://
broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/ 

Lamelas, G. A. (2024). A 140 años de la sanción de la Ley 1420: Signi-
ficantes en disputa. Alfilo. Facultad de Filosofía y Humanidades, 
Universidad Nacional de Córdoba. https://ffyh.unc.edu.ar/alfilo/a-
140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/ 

Masci, M. O. (2008). Spinoza y el conocimiento problemático de las pa-
siones. Revista Eidos N° 9 Barranquilla. http://www.scielo.org.co/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012 

Rancière, J. (1996). El desacuerdo: Política y filosofía. Nueva Visión.

Romero, J. L. (1965). Breve historia de la Argentina.  Bs. As.: FCE.

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y 
salvación del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En B. C. Akal, 
Z. E. Antalyali y M. Rosales (Comps.) ¿Qué le dice Spinoza al 
jurista? [Trads. B. C. Akal y M. Rosales]. Villa María: EDUVIM, 
(pp. 101–113).

Spinoza, B. (2011). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid: 
Alianza.

Tejeda Gómez, M. (2007). Spinoza y la concepción de la política como poten-
cia. Revista Internacional de Filosofía, pp. 142–150. 

Tejeda Gómez, M. (2015). Política y pasiones desde una perspectiva spinozia-
na Universitat de Barcelona, Barcelona, España., pp. 245-260.

Vacarezza, N. L. (2010). Aportes de Spinoza para reflexionar acerca de 
la vida corporal del género, las mujeres y el feminismo. A Parte 
Rei: Revista de Filosofía, (71), 1–10. https://ri.conicet.gov.ar/hand-
le/11336/191033 

https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://ffyh.unc.edu.ar/alfilo/a-140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/
https://ffyh.unc.edu.ar/alfilo/a-140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/191033
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/191033


57

Obediencia y temor de la multitud 
argentina en la Guerra de Malvinas

Pilar Zárate (Universidad Siglo 21)

A partir de este ensayo se busca analizar cómo el último gobierno de facto, 
valiéndose de la manipulación de las pasiones de la multitud argentina, lo-
gró controlar el consentimiento ciudadano durante la Guerra de Malvinas, 
con la finalidad de perpetuarse en el poder. Desde una perspectiva políti-
ca y filosófica spinoziana se indaga cómo fueron utilizadas las estrategias 
propagandísticas durante la dictadura a efectos de influir en las emociones 
colectivas.

Baruch Spinoza postula que, tanto en el estado de naturaleza como en el 
político, el individuo actúa según las leyes de su propia naturaleza y vela 
por su propia utilidad, guiando sus acciones por el miedo y la esperanza. 
Si bien estas dos pasiones pueden impulsar a los individuos a conformar 
un cuerpo político, lo que distingue a un Estado bien constituido es que 
los ciudadanos comparten la garantía de seguridad común sin perder su 
capacidad de juicio. Desde esta perspectiva, se puede afirmar que el go-
bierno argentino de facto, originado en el golpe de Estado del 24 de marzo 
de 1976, anuló toda garantía de seguridad y desvirtuó el proceso de for-



58

mación de juicio propio en la ciudadanía por el sometimiento a un juicio 
externo, eliminando las bases racionales del común decreto de la sociedad.

Sin embargo, como indica Spinoza, la imposición de creencias contrarias a 
la naturaleza de la ciudadanía, sustentadas únicamente en la coerción, ge-
nera resistencia en lugar de cohesión. Si bien los súbditos dependen jurídi-
camente de la sociedad, existen límites a tal dependencia. Ningún Estado 
puede inducir a sus súbditos a adoptar creencias o sentimientos profunda-
mente contrarios a su virtud ya que estos no pueden ser respaldados me-
diante premios o amenazas sin consecuencias para su propia legitimidad. 
En este sentido, una sostenida dinámica de resistencia que fue ganando 
lugar en los ánimos de la multitud argentina durante los oscuros años de 
la última dictadura repercutió finalmente en el desgaste del poderío militar 
que, para contrarrestarla, el día 2 de abril de 1982 recurrió a la guerra con-
tra un enemigo externo —Gran Bretaña— apelando a una narrativa na-
cionalista impulsada a través de la censura y la manipulación informativa.

Pero la utilización de estrategias propagandísticas para sembrar el miedo 
e instalar un nacionalismo exacerbado sólo logró profundizar el quiebre 
en las bases racionales del Estado. Spinoza sostiene que la razón orienta a 
las personas a buscar la paz y el respeto de los derechos comunes, en con-
traposición a la sumisión irracional a un poder opresivo. Sin embargo, el 
régimen argentino traicionó esta lógica aprovechándose del miedo y del 
nacionalismo para controlar las pasiones y consolidar su poder. La censura 
ejercida sobre los medios independientes y la manipulación del discurso 
público generaron una realidad alterna que justificaba la guerra, a costa de 
la libertad individual y de los derechos cívicos.

La construcción de un enemigo externo le sirvió al gobierno militar 
como estrategia para desviar la atención de los problemas internos, cada 
vez más alarmantes, y unificar a la multitud, para decirlo en términos spi-
nozianos, en torno al anhelo de vengar un mismo daño. Sin embargo, esto 
contribuyó al desgaste del gobierno militar y evidenció su incapacidad para 
resolver los problemas estructurales del país.

Spinoza42 (1986, p. 145) plantea que la búsqueda de honor y gloria 
constituye un enorme incentivo para el accionar virtuoso de las personas. 
Esta tendencia natural hacia el deseo de gloria, reconocimiento y honor 
fue desvirtuada y aprovechada por el régimen militar. Así por ejemplo, el 

42   Spinoza, B. (1986). Tratado Político. Madrid: Alianza.



59

impulso virtuoso de los jóvenes conscriptos fue instrumentalizado para 
facilitar la aceptación voluntaria de combatir en la guerra y justificar su 
participación como un acto heroico.

Pero como señala el filósofo, más allá del recurso al miedo o a la espe-
ranza, el poder político puede apelar a diversos mecanismos que permiten 
influir en el comportamiento de la ciudadanía. El gobierno militar argen-
tino recurrió a una diversidad de medios para movilizar a la población y 
justificar la guerra, como la propaganda nacionalista con sesgo militarista, 
orientada a despertar sentimientos de orgullo y patriotismo, inspirados en 
el anhelo de vengar un daño infligido por la potencia exterior en el pasado.

La construcción de una identidad herida y la búsqueda de redención 
fue aprovechada por el gobierno de facto para vincular la recuperación de 
las Islas Malvinas con la reivindicación de la grandeza perdida. La política 
exterior del régimen militar se caracterizó por un nacionalismo expansivo 
que, en el contexto del declive argentino43 en la esfera internacional, se 
enfocó en el reposicionamiento del país frente a la región y el mundo, una 
ambición reflejada en las declaraciones de la Comisión Rattenbach. 

Así surgió la narrativa del «poder desmembrado» o de la «Argentina fan-
tástica»44 que predominó durante la década de 1960, visiones ambas que 
resaltaban un proceso de «desmembramiento» en detrimento de la gran 
extensión del territorio argentino lograda a partir de la independencia, y 
deteriorada por acción de los Estados vecinos y poderes extrarregionales 
(Lacoste, 2003).45 Estas concepciones teóricas sobre la posición del País en 
el contexto internacional, difundidas y reforzadas a través de la educación 
primaria y secundaria, sirvieron a los líderes militares para vincular las pér-
didas territoriales con la supervivencia del Estado, y justificar la Guerra de 
Malvinas.

43   Cabe destacar, en este aspecto que, entre 1960 y 1980 Argentina pasó de ocupar 
el octavo puesto entre las economías más grandes del mundo a situarse en el vigésimo 
segundo lugar.
44   Desde este punto de vista, Argentina habría sido una gran potencia si hubiera man-
tenido los territorios actuales de Perú, Bolivia, Paraguay, Uruguay y una gran parte de 
Chile, que pertenecieron al Virreinato del Río de la Plata (1776-1814), cuya capital era 
Buenos Aires (Palermo, 2007).
45   Lacoste, P. (2003). La Imagen del otro en las Relaciones Internacionales de la Argen-
tina y Chile 1534-el año 2000. Buenos Aires: Fondo Cultura Económico. 



60

Este marco conceptual, ya profundamente arraigado hacia la década del 
80’, reforzó la imagen de Malvinas como parte del territorio amputado de 
Argentina y fortaleció provisoriamente al gobierno de facto, que se encargó 
de remarcar constantemente a través de los medios de comunicación masi-
va la necesidad de recuperar las islas para poder completar la Nación (como 
si se tratase de rescatar una pieza de puzle escamoteada).

Tal argumento prosperó, precisamente, por su anclaje en dos datos his-
tórico-sociales reales: la marcada declinación a nivel internacional del país 
y el sentimiento de pérdida por el territorio apropiado por Gran Bretaña el 
3 de enero de 1833. Este sentimiento, alentado durante décadas por una 
pedagogía nacionalista, facilitó que el liderazgo militar - basado en el uso 
de la fuerza- condujera a todo el cuerpo político a la guerra (Schenoni, 
Braniff, Battaglino, 2021).46 

El influjo de esta imagen inculcada de país amputado puede constatar-
se en elementos de la cultura popular, por ejemplo, himnos de la época, 
canciones, literatura y logos entre otros. Una de las expresiones más difun-
didas por los medios utiliza metáforas que refuerzan la idea de un cuerpo 
desmembrado para referirse a Malvinas. Allí, las islas son evocadas, alterna-
tivamente, como una «hermanita perdida»47 y como «tierra cautiva», lo que 
en el imaginario colectivo podría incluso vincularse con otra cautividad 
pasada ligada a uno de los principales enemigos internos del poder en la 
etapa de constitución del Estado Argentino, el indio y sus malones, fomen-
tando así el fantasma de una doble cautividad que incita a tomar venganza 
por el daño causado. 

La Guerra de Malvinas representa entonces un ejemplo emblemático 
del impacto de la ideología en la dirección de la política exterior durante 
el último gobierno de facto en Argentina. Esta ideología se caracterizó por 
un ultranacionalismo que buscó su justificación tanto en el ámbito domés-
tico como en el internacional. El nacionalismo territorial, bajo el lema de 
«salvar la Nación» —completándola— y reforzando mitos compartidos 

46   Schenoni, L., Braniff, S. y Battaglino, J. (2021). ¿Fue la crisis de Malvinas una guerra 
de distracción? Una reinterpretación del declive argentino a través de la teoría prospectiva. 
Universidad de la Defensa Nacional. Recuperado de https://www.undef.edu.ar/libros/
wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf 
47   Canción Hermanita Perdida https://www.youtube.com/watch?v=KZ909zjAB1I o 
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchale-
ros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA 

https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=KZ909zjAB1I
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA


61

—como el de «Argentina potencia»—, buscó legitimar el desembarco en 
las Islas. Sin embargo, la fuerza de estos argumentos radicaba más en la 
construcción ideológica que en la realidad geopolítica. A través de la pro-
paganda, el régimen presentó a Gran Bretaña como amenaza existencial, 
movilizando una guerra que no reflejaba de manera fidedigna el panorama 
internacional del momento.

De acuerdo con Spinoza, lo que denominamos ideología sería una for-
ma de superstición48 utilizada para justificar el despotismo, la opresión y 
la represión de la libertad de expresión. Este instrumento, vinculado a una 
visión teleológica de la existencia, resulta peligroso en cuanto, unido a la 
imaginación y las emociones, afecta el rol del entendimiento. La afectación 
política de las emociones, creencias y prácticas sirve para imponer una úni-
ca y dogmática visión sobre la realidad, lo que desincentiva el pensamiento 
crítico y fomenta, en contrapartida, una obediencia ciega. La relación afec-
tiva entre la multitud y las Islas durante la Guerra de Malvinas, exacerbada 
por la propaganda del régimen, llevó a la construcción de una imagen 
rígida y finalista de la identidad nacional. 

Otro recurso central de los regímenes despóticos, según muestra Spi-
noza, es el secreto en la toma de decisiones políticas. Este fue utilizado 
por los militares para ocultar información auténtica sobre la viabilidad y 
consecuencias de la guerra de Malvinas, procediendo en relación al con-
flicto exterior de igual modo que a nivel interior con las violaciones de los 
derechos humanos, negación y desinformación mediante. De esta manera 
el gobierno militar se aseguró poder manipular unilateral y arbitrariamente 
la opinión pública y el consentimiento de la multitud. 

Por otra parte, el poder absoluto concentrado en unos pocos les per-
mitía mantener el control y reprimir cualquier disidencia. La censura a 
toda oposición y la persecución a los disidentes socavó la libertad de las 
personas, impedidos de acceder a información sobre las acciones de sus go-
bernantes. Esta situación se asemeja a lo planteado por Spinoza49 (1986, p. 
160) sobre los perversos secretos que mantienen los tiranos de la sociedad, 

48   Cápona González, D. (2021). «No hay medio más eficaz para gobernar a la masa que 
la superstición»: La política de la superstición en Spinoza. Las Torres de Luca. Revista In-
ternacional de Filosofía Política. Recuperado de: https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/
article/view/74915/pdf 
49   Spinoza, B., Op. cit., cap. VII, par. 29, p.160.

https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf


62

lo que, si bien puede agilizar la toma de decisión sume a la multitud en la 
más severa esclavitud. 

Spinoza50 (1986, p. 119) plantea que el mejor Estado es aquel compues-
to por una multitud libre que, al unir sus potencias, crea una instituciona-
lidad que refleja su poder colectivo. En este Estado, el poder y el derecho 
concuerdan.51 Pero en el caso del último gobierno de facto, este modelo se 
encuentra lejos de ser emulado, en tanto las libertades individuales fueron 
suprimidas y el poder quedó concentrado en pocas manos. La dictadu-
ra refleja un distanciamiento extremo de la posibilidad de construir una 
institucionalidad acorde con la potencia de la multitud libre. El anhelo 
democrático, expresado en la aspiración republicana de los cuerpos políti-
cos en coherencia con el ideal spinoziano, fue obturado por el gobierno de 
facto, que suprimió toda posibilidad de aspiración democrática para una 
sociedad libre y justa.

Además, la tesis de la guerra de distracción —que plantea que la guerra 
fue un último intento desesperado por parte del régimen para mantenerse 
en el poder—, y la tesis del error de cálculo52, —que remite a la subesti-
mación hacia las respuestas británica y estadounidense—, evidencian una 
clara acumulación de errores estratégicos. La combinación de estos facto-
res condujo a una guerra no planificada adecuadamente, sino más bien a 
un acto desesperado del gobierno militar por mantenerse en el poder. Se 
corrobora así la advertencia de Spinoza en cuanto que un Estado mal cons-
tituido tiende a la violación de las leyes y, por lo mismo, queda sujeto a la 
continua amenaza de conflictos internos y externos.

Durante la guerra de Malvinas, justificada desde un nacionalismo basa-
do en el temor reactualizado al invasor extranjero y en el deseo de vengar 
lo que se interpretaba como un mismo daño histórico infligido al cuerpo 

50   Spinoza, B. Ibid. cap. V, par. 2, p. 119. 
51   Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Salvación 
del pueblo: entre el absurdo y la barbarie (pp.   101-113) en  ¿Qué le dice Spinoza al 
jurista?, Akal, B. Cemal, Antalyali, Z. Efe, Rosales, Marcela (comps.), [Trads. Akal, B. 
Cemal y Rosales, Marcela], Villa María: EDUVIM.
52   Según esa interpretación los militares consideraron que la descolonización británica 
los favorecería en la reincorporación de Malvinas. Sin embargo, las negociaciones con 
Gran Bretaña se estancaron bajo el gobierno conservador de Margaret Thatcher. Además 
se confiaba en la postura neutral que Estados Unidos mantendría, lo que resultó ser una 
expectativa errónea.



63

colectivo, el gobierno de facto logró subvertir el fin mismo del Estado po-
lítico. En vez de apelar a la paz y seguridad de la vida, la guerra y el terror 
de Estado marcaron este período en Argentina, caracterizado por la mala 
constitución del cuerpo político. 

Queda claro, como sostiene Spinoza, que donde el estado político no 
difiere del natural es porque las leyes son constantemente violadas y existe 
probabilidad de guerra continua. El filósofo sostiene que la responsabilidad 
debe ser atribuida a la mala constitución del Estado y no a los súbditos. 
Estos no nacen civilizados, sino que se hacen; por lo tanto, son las institu-
ciones políticas son las que juegan un papel determinante en el comporta-
miento de la ciudadanía y en proporcionar su bienestar y armonía social. 

Al ser conscientes de los peligros y pérdidas que conlleva la guerra, la 
ciudadanía, en defensa de sus propios intereses, tenderá a favorecer a la paz. 

Para perdurar en el tiempo, un Estado debe valerse de elementos de-
mocráticos y criterios de representatividad. Al quedar evidenciada su inca-
pacidad para velar por la salus populi, el gobierno dictatorial, perdió pro-
gresivamente la capacidad de mantenerse en el poder53 pues, como afirma 
Spinoza, el Estado más libre es aquel en el que los súbditos obedecen a 
mandatos dirigidos a cumplir su propia utilidad. La situación de Argentina 
durante el gobierno de facto fue la de un Estado guiado por los intereses 
del poder al mando, y no por la seguridad del pueblo argentino, esclaviza-
do por órdenes que no representaban de modo alguno sus intereses.   

De esta manera, el caso de la Guerra de Malvinas demuestra cómo los 
regímenes autoritarios usan el poder para manipular a las masas, desvir-
tuando el significado de la paz que, como explica Spinoza,54 no consiste en 
la mera ausencia de guerra, sino en la unión de los ánimos o concordia en 
la que se funda una sociedad política sana. Este análisis revela, a través de 
la lente de Spinoza, que un Estado que emplea el temor y la opresión para 
mantener el control contradice la razón y vulnera los principios de una 
democracia legítima. La comprensión de la teoría de Spinoza, aplicada al 
caso Malvinas, permite reflexionar sobre la importancia de fomentar una 
educación cívica crítica y la libertad de expresión para evitar la repetición 
de tales errores, construyendo sociedades democráticas justas, basadas en 
la razón y el respeto mutuo. 

53   Spinoza, B., Tratado Teológico Político, cap. XVII.
54   Spinoza, B., Tratado Político, cap. VI, par. 4.



64

Referencias bibliográficas

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y 
Salvación del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En Akal, C. B., 
Antalyali, E. y Rosales, M. (2024). ¿Qué le dice Spinoza al jurista? 
(pp. 101-113). Villa María: Eduvim.

Cápona González, D. (2021). “No hay medio más eficaz para gobernar a 
la masa que la superstición”: La política de la superstición en Spino-
za. Las Torres de Luca. Revista Internacional de Filosofía Política. 
Recuperado de: https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/
view/74915/pdf

Fisicaro, E. (2 de abril de 2012). Hermanita Perdida - Suma Paz - (Atahual-
pa Yupanqui-Ariel Ramirez). Recuperado de: https://www.cmtv.
com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalcha-
leros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_
PERDIDA

Lacoste, P. (2003). La Imagen del otro en las Relaciones Internacionales de la 
Argentina y Chile 1534 - el año 2000. Buenos Aires: Fondo Cultura 
Económico.

Schenoni, L., Braniff, S. y Battaglino, J. (2021). ¿Fue la crisis de Malvinas 
una guerra de distracción? Una reinterpretación del declive 
argentino a través de la teoría prospectiva. Universidad de la De-
fensa Nacional. Recuperado de: https://www.undef.edu.ar/libros/
wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BAT-
TAGLINO.pdf 

Spinoza, B. (1986).  Tratado Político. Ed. Alianza, Madrid.

Spinoza, B. (2003). Tratado Teológico Político. Buenos Aires: Ediciones Li-
bertador.

https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf


65

Si Lenin hubiera sido Spinozeano

Cristina Pósleman (Universidad Nacional de San Juan)

«Los revolucionarios a menudo olvidan, 
o no les gusta reconocer, que se quiere 

y se hace la revolución por deseo, no por deber»
Gilles Deleuze y Félix Guattari 

El Antiedipo. 

1. Sobre otro epígrafe

Me consta que es un tema muy abordado en los escenarios spinozeanos, 
que Toni Negri se refirió varias veces a un Lenin ideal a propósito de su lec-
tura de Spinoza,55 que muchos y muchas de ustedes han escrito recurren-

55   En una entrevista realizada en 2019, Toni Negri dice lo siguiente: «En Spinoza, en 
las páginas del Tratado teológico político en las que descubre a Cristo como el último de 
los profetas, hay un deseo de lo que deberíamos llamar un ‘Lenin ideal’, que combina 
el poder del amor con la evidencia ontológica de una cooperación productiva siempre 
más cercana a toda la humanidad, el impetuoso acontecimiento de su manifestación y la 



66

temente sobre Spinoza, la libertad y la revolución, y que particularmente 
Diego Tatián ha escrito sobre Spinoza y la literatura judía,56 tema que voy 
a rozar en esta oportunidad. Lo que yo intento hacer ahora es retratar un 
Lenin spinozeano con materiales extraídos de algunos textos de Deleuze y 
Guattari en particular, específicamente de un epígrafe. Y por supuesto de-
seo nutrir estas ideas que están en proceso, en el intercambio con ustedes.  

Gilles Deleuze elige una cita del escritor norteamericano hijo de rusos 
judíos Bernard Malamud, de la novela que se llama El reparador, de 1966, 
traducida también como El hombre de Kiev (1982). Deleuze elige esta cita 
para incluir en la primera página de su Spinoza filosofía práctica (1969), 
publicado a finales de los años sesenta, que es una especie de complemento 
de su tesis doctoral. Sólo tres años median entre esta novela El reparador y 
Spinoza. Filosofía Práctica. Deleuze conoce la literatura en inglés, y mucho 
tiene que ver con esto un dato de color: su esposa Fanny la enseña. 

El protagonista de la novela El reparador, Yakov Bok, es un obrero ruso 
judío que es acusado injustamente por la justicia zarista, por el crimen 
de un niño cristiano. En la escena del fragmento que comparto, el juez 
interroga al acusado. Dice así (he modificado el español para hacerlo más 
audible o soportable, digerible):

—Dígame qué lo llevó a leer a Spinoza. ¿Fue porque era judío? 

—No, Vuestra Merced, ni siquiera sabía que lo fuera cuando 
di con su libro. Y, por otra parte, si ha leído la historia de su 
vida, habrá advertido cuán poco se le quería en la sinagoga. 
Encontré el volumen en un puesto de la ciudad vecina; le pa-
gué un kopek, avergonzándome en un principio por derrochar 
un dinero tan duro de ganar. Más tarde leí unas páginas, y 
después he continuado como si una ráfaga de viento me em-
pujase por la espalda. No lo he comprendido enteramente, ya 
se lo he dicho, pero, cuando se abordan ideas como éstas, es 
como si se cabalgara sobre la escoba de una bruja. Ya no era el 
mismo hombre...

alegría actual del vivir en común» (Sztulwark, 2019). 
56   Me refiero a los artículos de 2015 y 2024 incluidos en las referencias bibliográficas.



67

—¿Querría explicarme qué significación encuentra a la obra 
de Spinoza? En otras palabras, si es una filosofía, ¿en qué con-
siste? 

—No es fácil decirlo. Conforme a los asuntos tratados en los 
distintos capítulos, y aunque todo se componga subterránea-
mente, el libro significa cosas diferentes. Pero creo que sig-
nifica, sobre todo, que Spinoza quiso hacer de sí mismo un 
hombre libre -tan libre como era posible, teniendo en cuenta 
su filosofía, si comprende lo que quiero decir y esto llevando 
hasta el fin sus pensamientos y enlazando todos los elementos 
entre sí, si Vuestra Merced tiene a bien excusarme este gali-
matías. 

—No es mala forma de abordar el problema. Por el hombre 
más que por su obra. Pero... (Deleuze, 2004, p. 9). 

Hasta ahí comparte Deleuze. Me detengo en estos personajes: el acu-
sado y el filósofo, uno dentro de otro, no estando segura cuál dentro de 
cuál. Por supuesto que a parte está el juez que interroga. Dos judíos, el 
judío acusado por el zarismo de asesinar a un niño cristiano, y un filósofo 
de origen judío excomulgado de la sinagoga de Ámsterdam referido por el 
acusado. Pero en mi lectura está también Deleuze, de manera tal que lo que 
va a resultar es un canon a tres voces, al menos. 

Hay allí un vínculo expreso, y como mínima dos conceptos que elijo 
explorar. 

2. El problema de la libertad

El problema de la libertad trasunta el texto. Comienza modulándose con 
las palabras del reparador spinozeano. El personaje de Malamud no hace 
teoría o no se hace una gran pregunta sobre la libertad. ¿Qué es lo que 
hace? El escritor norteamericano Philipe Roth, por ejemplo, quien dedica 
varios textos a la obra de Malamud, considera que, más que una teoría 
sobre la libertad, el autor de El reparador «crea parábolas de desencanto 
maceradas en la gravedad de los más adustos filósofos» (Malamud, 2011, p. 
166). Por mi parte, constando el efecto de la citación deleuziana, propon-



68

go como hipótesis que de esas parábolas salimos, no obstante, no habiendo 
cosechado indicaciones morales ni catastrofismos, sino algunas corazona-
das filosóficas. Algo más que una escritura de reclamo o una crítica anti 
zarista, pienso en estas líneas, la libertad en boca del reparador spinozeano 
y de a poco el Spinoza deleuziano, como flechas lanzadas a un escenario 
que deberíamos componer. Entonces sigo un poco más. 

El judío acusado no entiende mucho de lo que dice el filósofo, pero pre-
siente que Spinoza quiere ser un hombre libre. En lugar de responder con 
una interpretación, responde a la pregunta acerca de porqué Spinoza, que 
le hace el juez, contando que: al leerlo siente una ráfaga que lo empuja por 
detrás; que leerlo es como cabalgar en una escoba de bruja; hasta asegura 
ser otro hombre después de la lectura. Más que argumentos, la ráfaga, la 
bruja en la escoba, ser otro hombre, son figuras en fuga. Por eso, cuando 
el juez le hace la siguiente pregunta (aunque la pregunta no está incluida 
en la cita de Deleuze): «¿Existe esta libertad que usted describe… o bien 
no se puede ser libre sin libertad política?» (Malamud, 2007, p. 81-84), 
yo pregunto: ¿cómo hallar alguna respuesta a esa pregunta si Bok sólo 
nos facilita marcas de fuga? En todo caso necesitamos una lectura que nos 
remonte hacia una suerte de afuera del Spinoza y del Deleuze, lejos del 
podio swiftiano. Recuerdan el podio del Cuento de un tonel,57 desde donde 
los filósofos lanzan las palabras a la gente que se solaza abajo tragándoselas 
(Swift, 1979, p. 70). (Aunque a Spinoza no le gusta la sátira). 

Entonces, hasta el momento lo que hace el personaje de Malamud se 
nos presenta como otra cosa distinta a un mandato exegético y que, según 
mi lectura, esto nos lleva a atender a una especie de deseo compartido –en-
tre el autor, los personajes, Deleuze- que incluye en su composición, aparte 
de la libertad, a otro factor. El reparador lleva consigo el libro de Spinoza, 
no entiende lo que dice, pero se siente llevado. 

3. Ráfagas de revolución

Tengamos en cuenta que la novela de Malamud está inspirada en un caso 
real. El caso Beilis, otro judío ruso trabajador de una fábrica de ladrillos 
que en 1911 es señalado por el juez del zarismo como autor del crimen 
ya mencionado. Malamud escribe El reparador cincuenta años después de 

57   Swift, Jonathan (1979). Cuento de un Tonel, trad. Cristóbal Serra, Barcelona: Edito-
rial Seix Barral. 



69

este juicio. Por los años en los que transcurre el caso de Beilis ha ocurrido 
algo que remueve la atmósfera de la Rusia todavía convaleciente de la re-
volución de 1905 y del desastre de la guerra con Japón, donde de nuevo el 
espíritu de la revolución se va extendiendo de forma implacable, y donde 
surge un movimiento que juega un importante papel en el juicio de Beilis. 
Se trata de las Centurias Negras, un grupo embanderado en torno al fervor 
religioso, a la lealtad inquebrantable al zar y a la xenofobia y antisemitismo 
constitutivos. Entremedio, pivoteando el pulso de la lucha, está, nada más 
y nada menos que Lenin. Malamud le hace vitorear a Yakov Bok: ¡Viva la 
revolución!, pero eso no obsta para que este Lenin que se atisba, al menos y 
suficientemente en la cita de Malamud extraída por Deleuze, se nos ofrezca 
ya con contornos. Hay que retratarlo. 

Lenin ya ha escrito varios textos fundamentales para el año del juicio. 
Tratándose de la libertad, entonces, en esa cita, imposible soslayar el ¿Qué 
hacer? (2010)58, que comienza con un capítulo que se llama «Dogmatismo 
y libertad de crítica». Allí, como las/os lectoras/es de Lenin sabrán, el autor 
describe efusivamente una atmósfera plagada de grupos que se han levan-
tado contra el zarismo. Y se pregunta sobre la libertad de crítica. Escribe: 

Quien no cierre deliberadamente los ojos debe ver por fuerza 
que la nueva tendencia “crítica” surgida en el socialismo no es 
sino una nueva variedad de oportunismo. La libertad es una 
gran palabra; pero bajo la bandera de la libertad de industria 
se han hecho las guerras más rapaces, y bajo la bandera de la 
libertad de trabajo se ha expoliado a los trabajadores. La mis-
ma falsedad intrínseca lleva implícito el empleo actual de la 
expresión «libertad de crítica» (Lenin, 2010, p. 20). 

Es decir, hace falta apropiarse de esa idea de libertad y sabremos que eso 
significa, en son de retratar a este Lenin spinozeano, incluir la revolución 
en la tarea. Entonces, libertad y revolución, son los atractores en esta esce-
na montada en la cita. 

58   Lenin, Vladimir Ilich (2010).  ¿Qué hacer? Problemas candentes de nuestro 
movimiento. Caracas: Ministra del Poder Popular para la Comunicación y la Informa-
ción.



70

4. Nuevas alianzas para una crítica afirmativa. 

En la novela de Malamud, la revolución es un grito textual. Comparto una 
cita de muestra, que contiene otro momento de la interrogación por parte 
del juez al judío acusado injustamente, dice así:

−Donde no hay lucha por la libertad, no puede haber libertad. 
¿Qué dice Spinoza? Si el Estado actúa de una manera que es 
contraria a la naturaleza humana, su destrucción constituye el 
mal menor. ¡Mueran los antisemitas! ¡Viva la revolución! ¡Viva 
la libertad! (Malamud, 2007, p. 326-327).       

A parte de esta evidencia, lo que nutriría la explicación de la elección 
de esta cita por parte de Deleuze, es algo que ocurrirá tres años después 
de Spinoza. Filosofía Práctica. En 1972 aparece El Antiedipo, escrito con 
Guattari. Coincido con Jun Fujita Hirose y aplaudo la maestría con la que 
propone distinguir los contextos particulares que ocasionan los planteos de 
estos autores en las tres obras escritas en conjunto: El Antiedipo, Mil Mese-
tas, que se publica en 1980, y ¿Qué es la filosofía?, de 1991. Y recomiendo 
su lectura. Por lo que concierne a El Antiedipo en particular, coincido en 
que es la revolución rusa y no el mayo del 68 lo que late en ese escrito 
(Hirose, 2021, p. 26). Si es así, El Antiedipo sería una especie de máquina 
de reparación de las teorías sobre la revolución. Pero no es la reparación 
entendida como la restitución de un original. Porque las máquinas se es-
tropean, y se estropean. 

Evidentemente Deleuze ha estado explorando siempre categorías, enfo-
ques, que le permitan correrse de la inercia de las lecturas estructuralistas 
althusserianas. O de lo que, junto a Guattari, consideran como lecturas 
tendientes a trazar un abismo ontológico y epistemológico entre el deseo y 
el interés.  Para los autores de esta obra la economía libidinal no es menos 
objetiva que la economía política, y la política, no menos subjetiva que la 
libidinal, aunque ambas correspondan a dos modos de catexis (asignación 
de energía libidinal) diferentes de la misma realidad como realidad social. 
Como escriben: «Hay una catexis libidinal inconsciente de deseo que no 
coincide necesariamente con las catexis preconscientes de interés y que 
explica cómo éstas pueden estar perturbadas, pervertidas en “la más som-
bría organización”, por debajo de cualquier ideología» (Deleuze y Guattari, 
2005, p. 356). 



71

El Antiedipo se enfoca en el movimiento revolucionario de la Rusia de 
principios de siglo veinte, para asociarlo al orden preconsciente y conscien-
te que sus autores ligan con el interés, pero específicamente elaborando 
una teoría del inconsciente. En otras palabras, Deleuze y Guattari exami-
nan las luchas por el interés desde el punto de vista del deseo. Esto significa 
analizar cómo el proceso de producción de deseo se subsume a la dinámica 
causal del interés y, al mismo tiempo, cómo es posible que esto se invierta o 
pervierta, dando lugar a un corte (un corte de deseo en los encadenamien-
tos causales de interés). 

Permítanme una digresión. Atendamos al oficio: ¿será el reparador, en 
definitiva, una especie de adyuvante de cierta idea de revolución, y de li-
bertad, o del vínculo entre ambas, que tiene que ver un con un arreglo de 
cuentas con la historia, con la necesidad de pulir las pautas de una crítica 
afirmativa?

Esto es lo que nos permite el Spinoza de Deleuze. Saben ustedes que el 
método deleuziano es la perversión exegética. Composición de personajes 
anómalos, que termina siendo la elaboración de un retrato de nuevos alia-
dos. Porque, parafraseando a Lapoujade: en esta extralimitación los aliados 
ya no preexisten, hay que liberarlos de las fuerzas que pretenden descohe-
sionarlos en su estado de potencia o virtualidad (2016, p. 19). 

Entonces, veníamos en esta línea. En efecto, otra de las evidencias con 
las que Deleuze nos transfiere ese compromiso de retratar este Lenin spi-
nozeano, es a propósito de la referencia que hace del retrato del filóso-
fo ataviado como Masaniello. Masaniello es un pescador napolitano que 
encabeza la rebelión napolitana de julio de 1647, en la cual el pueblo se 
rebela contra las cargas impositivas impuestas por el virreinato español. En 
El Antiedipo, es Spinoza así vestido quien opera esta inmanentización, si 
ustedes quieren, del deseo y el interés. Los autores están discutiendo la idea 
del deseo como carencia. Escriben algo así como: 

Los revolucionarios, los artistas y los videntes se contentan con ser ob-
jetivos, nada más que objetivos en el sentido en que saben que el deseo 
abraza a la vida con una potencia productiva, y la reproduce de una forma 
tan intensa que tiene pocas carencias o necesidades (Deleuze y Guattari, 
2005, p. 34). 

Unos años después Deleuze, escribirá en el prólogo de La Anomalía 
salvaje, de Toni Negri: 



72

Este es el sentido en el cual Negri propone una evolución en 
Spinoza: de una utopía progresista a un materialismo revolu-
cionario. Negri ha sido, sin duda, el primero que ha conferido 
su pleno sentido filosófico a la anécdota según la cual Spinoza 
se había dibujado a sí mismo vestido de Masaniello, el revolu-
cionario napolitano (Deleuze, 2007, p. 177). 

Otro retrato servido a quien le fascinan. Un retrato que se conservará 
como intercesor de un Spinoza revolucionario que, como escribe Diego 
Tatián, «revela su sentido más profundo – su sentido revolucionario – a la 
existencia y a la experiencia de un simple trabajador manual, acosado por 
la superstición y la persecución religiosa y racial» (2024, p, 59).

Último párrafo como cierre. En todo caso este Lenin spinozeano, puede 
ser considerado: como el personaje conceptual que encarna hoy la crítica 
afirmativa, para decirlo rápido, e incluso como otro de los derrideanos 
bufones del logos civilizatorio. La misma tarea de retratarlo puede ser con-
siderada como una forma de hacer crítica como ejercicio de reparación del 
pulso del devenir revolucionario, de ninguna manera en el sentido de curar 
la herida, sino de calibrarlo tanto fuera del mandato exegético del marxis-
mo más inclinado a apostar por un colectivismo en clave de exclusivismo 
macro, como de la huida histérica hacia un silencio heroicista o martiri-
cista todavía más alimentado por el yo. Podría ser algo así como cuando 
Negri palpa en el análisis crítico deleuziano el momento en que este se le 
revela como un dispositivo de activismo político en el que la enunciación 
del deseo es más que nada, según como yo leo esta indicación de Negri, es 
más decía, una invitación al encuentro de desertores anónimos, como para 
usar la expresión de Peter Pal Pelbart (2009, p. 50). En nuestro caso resul-
taría algo como un Lenin sentado, leyendo en una habitación que tiene el 
decorado de la escuela de Van den Ende, con las famosas uñas deleuzianas 
a la vista. Cada quien haga su propio retrato. 

Se sabe que Deleuze antes de morir había expresado su deseo de dedicar 
un libro entero a Marx. Extrañamos ese texto. La enfermedad le impidió 
concretarlo. Pero nos queda su legado. 



73

Referencias bibliográficas

Deleuze, Gilles (2004). Spinoza. Filosofía práctica. Tusquets Editores.

Deleuze, Gilles (2007). Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas (1975-
1995). Pre-Textos. 

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (2005). El Anti Edipo. Capitalismo y Es-
quizofrenia. Editorial Paidós. 

Fujita Hirose, Jun (2021). ¿Cómo imponer un límite absoluto al capitalismo? 
Tinta Limón.

Lapoujade, David (2016). Deleuze, los movimientos aberrantes. Cactus,

Malamud, Bernard (1982). El hombre de Kiev. Plaza & Janés S.A. Editores.

Malamud, Bernard (2007). El reparador. Sexto Piso.

Pal Pelbart, Peter (2009). Filosofía de la deserción: nihilismo, locura y comu-
nidad. Tinta Limón. 

Sztulwark. Diego (2019). «Provocar el acontecimiento. Entrevista a Anto-
nio Negri en ocasión del lanzamiento de Spinoza ayer y hoy, tercer 
y último volumen de su serie de ensayos».  https://editorialcactus.
com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/

Tatián, Diego (2015). Estado común contra la devastación. Spinoza en tres 
relatos judío, Cuadernos Espinozanos. Estudos sobre o século XVII, 
33, pp.  47-73.

Tatián, Diego (2024). Lubianka Mandelstam, Bujarin, una novela y un 
poema. En Ricca, G., Brodsky, V., García, T. (Eds.), Spinoza en las 
orillas: XVII Coloquio Internacional Spinoza (pp. 18-27). UniRío 
Editora.

Roth, Philip (2011). Retratos de Malamud. En El oficio: un escritor, sus 
colegas y sus obras. Editorial Seix Barral.

https://editorialcactus.com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/
https://editorialcactus.com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/


74

II

Democracia



75

 Nación y democratización. Memoria(s) y 
olvido(s) del cuerpo político

Marcela Rosales (UNC, Universidad Siglo 21)

Somos lo que fuiste, seremos lo que eres
Canción espartana

El olvido —incluso diría el error histórico— es un factor fun-
damental en la creación de una nación. […] la esencia de una 
nación es que todos los individuos tengan muchas cosas en 
común y también que hayan olvidado muchas otras. Ningún 
ciudadano francés sabe si es borgoñés, alano, taifa o visigodo, 
y sin embargo, todos deben haber olvidado la masacre de San 
Bartolomé […] Una nación es un alma […]; dos cosas, que 
en verdad no son más que una, [la] constituyen. Una yace en 
el pasado, la otra en el presente. Una es la posesión en común 
de un rico legado de recuerdos; la otra es el consentimiento 
actual, el deseo de vivir juntos, el deseo de perpetuar en forma 



76

indivisa el valor de la herencia que hemos recibido (Renan, 
2010, p. 25, 26 y 35).

Así se expresaba Ernest Renan en su ya clásico texto del año 1882 ¿Qué 
es una nación? En esta conferencia el autor deja claro que la nación no se 
define por la lengua, la raza, la religión o el territorio que ocupa una po-
blación; más bien sintetiza pasado y presente mediante memoria, olvido y 
acuerdos compartidos. Respecto a esto último formula su declaración más 
conocida:

la nación presupone un pasado; sin embargo, se resume en el 
presente mediante un hecho tangible: el consentimiento. El 
deseo claramente expresado de continuar una vida en común. 
La existencia de una nación es —si me permiten la metáfo-
ra— un plebiscito diario, así como la existencia de un indivi-
duo es una afirmación perpetua de la vida (2010, p. 36).

Entre los estudiosos de los temas nación y nacionalismo, el recorte de 
esta cita suele concluir con mayor o menor énfasis en el término ‘plebis-
cito’, por las diversas connotaciones que implica para el estudio de las na-
ciones como constructos de la modernidad.59 Sin embargo, no es necesario 
forzar la interpretación para percibir que el acento de Renan como lector 
de Spinoza60 está puesto en la relación entre la pervivencia del cuerpo co-
lectivo que se reafirma de manera continua en un deseo compartido por 
lo común y el conatus por el que cada individuo persevera en la existencia. 

Spinoza, por su parte, concibe el cuerpo político como una determinada 
composición de cuerpos o potencias que, mediante instituciones diseñadas 
para garantizar la paz y asegurar la vida, buscan preservar sus derechos 
comunes, esto es, su potencia colectiva para prosperar de manera duradera 
como una unidad autónoma de decisión y acción, en un contexto con-
formado por potencias similares con las cuales los dos modos básicos de 
interacción son la alianza de paz o la guerra (Spinoza, 2004, p. 116-118).

59   Cfr. Bhabha, H. (2010). DisemiNación. Tiempo, narrativa y los márgenes de la 
nación moderna. En Bhabha, H. (Ed), Nación y narración (pp. 386-421). Buenos Aires: 
Siglo Veintiuno Editores.
60   Cfr. Renan, E. (1882). Spinoza:1677, and 1877. En Knight, W. (Edit.) Spinoza; Four 
Essays (pp. 145-184). London: Williams and Norgate.



77

Pero la paz, nos aclara en el Tratado Político,61 no es la mera ausencia de 
guerra, sino una virtud ligada a la obediencia, entendida como voluntad 
constante de respetar el común decreto de la sociedad o de las sociedades 
en el caso de las alianzas. Y la vida que se busca asegurar, no es sólo la bio-
lógica sino la que se define por «la razón, verdadera virtud […] del alma» 
(Spinoza, 2004, p. 128).62 Es decir que el deseo de una vida en común, del 
que habla Renan, para Spinoza no puede sostenerse sin una constitución 
del cuerpo político orientada a lograr lo que él denomina esse sui juris, la 
autonomía individual y colectiva.63 

Ahora bien, dada la naturaleza de los seres humanos, afectiva a la par 
que racional, Spinoza (2004, p. 240) afirma que «si algún Estado puede ser 
eterno, necesariamente será aquel cuyos derechos, una vez correctamente 
establecidos, se mantienen incólumes», pero esto sólo será posible si son 
defendidos tanto por «la razón como por el común afecto de los hombres. 
De lo contrario —agrega— si solo se apoyan en la ayuda de la razón, resul-
tan ineficaces y fácilmente vencidos». De allí la importancia que Spinoza 
otorga a la necesidad de lograr el respaldo afectivo que opera como amal-
gama de las instituciones cohesionando el cuerpo social. 

En ambos tratados el filósofo detalla una diversidad de medidas desti-
nadas a fortalecer la estructura institucional para evitar que los ciudadanos 
anhelen las costumbres extranjeras o sientan hastío por las patrias, enfatizando 
la importancia de tomar en cuenta el lugar y la idiosincrasia del pueblo a la 
hora de implementarlas. Se trata, dice Spinoza (2004, p. 238), de «poner 
tales fundamentos del Estado, que de ahí se siga, no que la mayoría procu-
re vivir sabiamente (pues esto es imposible), sino que se guíe por aquellos 
sentimientos que llevan consigo la mayor utilidad del Estado». 

Con esta introducción, y en el marco del lema «Democracia-Despotis-
mo-Memoria», me propongo a continuación desarrollar dos comentarios 
que darán forma y cierre provisorio a esta presentación, cuyo propósito es 

61   Cfr. Spinoza, B. (2004). Tratado Político (en adelante, TP). Madrid: Alianza.
62   «La paz no consiste en la privación de la guerra, sino en la unión de los ánimos o 
concordia» (p. 133).
63   Para una interpretación sobre la relación que establece Spinoza entre esse sui juris y 
alterius juris en el marco de la ciencia política comprendida dentro del tercer género de 
conocimiento, cfr. Cristofolini, P. Esse sui juris y Ciencia Política. En Akal, C. B., Antal-
yali, E. y Rosales, M. (2024). ¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 115-140). Villa María: 
Eduvim.



78

indagar qué relaciones nos permite establecer la filosofía de Spinoza entre 
estos conceptos y el de «nación», atendiendo a lo planteado por Renan.

Primer comentario: natio, democracia, salus populi

Spinoza (2003, p. 378), dos siglos antes que Renan, había sostenido en el 
Tratado Teológico-Político64 que no es la naturaleza quien crea las naciones, 
sino los individuos, las cuales se diferencian por la diversidad de lenguas, leyes 
y costumbres practicadas, debiéndose sólo a las dos últimas —esto es, nor-
mas instituidas y prácticas sociales— la causa de que «cada nación tenga 
un talante especial, una situación particular [y] unos prejuicios propios». 

Elementos que Spinoza reconstruye minuciosamente a través de la historia 
política de la nación hebrea contenida en el Antiguo Testamento, sin dejar 
por esto de referirse también a otras, como Holanda, China y Japón.

En cambio en el TP menciona expresamente el término nación en dos 
oportunidades. La primera mención se encuentra en el capítulo sobre la 
aristocracia descentralizada, donde natio refiere a una comunidad de ori-
gen y lengua entre pobladores de ciudades en una misma provincia o re-
gión del Estado (Spinoza, 2004, p. 228), y la segunda, en el capítulo sobre 
la democracia donde utiliza el plural naciones a la manera del TTP, como 
sinónimo de comunidades políticamente organizadas (Spinoza, 2004, p. 
247). 

Se puede decir entonces que están presentes en ambas obras, al menos 
en su enunciación básica, los dos conceptos sobre los que más tarde ilustra-
dos y románticos disputarán concepciones divergentes (de consecuencias 
duraderas) sobre el Estado, que afectarán el decurso contemporáneo de la 
democracia: la nación jurídico-política y la nación político-cultural. ¿Pero 
qué relación puede leerse en Spinoza entre la nación, la democracia y el fin 
del Estado?

En el capítulo sobre la aristocracia centralizada, Spinoza retoma del 
TTP su postulado sobre la democracia como la forma más natural y próxi-
ma a la libertad del individuo65 para redescribirla en clave de hipótesis his-
tórica como la constitución originaria, si es que no de todos al menos de 
muchos Estados (Spinoza, 2004, p. 190). El propósito es explicar su deriva 

64   Spinoza, B. (2003). Tratado Teológico-Político (en adelante, TTP). Madrid: Alianza.
65   TTP, XVI y XVII.



79

aristocrática y, eventualmente, monárquica —atribuida a la previsible lu-
cha entre facciones—, por vía de criterios jurídico-políticos excluyentes 
vinculados a la natio. 

Spinoza conjetura que frente a la afluencia de extranjeros, los descen-
dientes de la multitud fundadora habrían introducido mecanismos insti-
tucionales de clausura para preservar las supremas potestades que origina-
riamente residían en el conjunto de la sociedad. De este modo, aunque los 
extranjeros tras sucesivas generaciones procuraran integrarse a la nación 
adoptando sus costumbres, lengua y leyes, su origen otro aún podría ser 
diferenciado por la exclusión de los asuntos públicos. 

El problema de este cierre es que los derechos comunes de la multitud se 
convierten en privilegios de unos pocos o peor aún del Uno, con lo cual la 
constitución del cuerpo político se desnaturaliza conduciendo más pronto 
que tarde a su propia destrucción, puesto que el fin natural de la asociación 
humana no es el solo beneficio de los gobernantes, con la soledad que esto 
conlleva para la ciudadanía, sino según Spinoza preservar la salus populi. 

De allí entonces la necesidad de incluir en la constitución de ambos 
Estados (aristocráticos y monárquicos) instituciones que los democraticen 
asegurando la mayor participación posible de la ciudadanía en el gobier-
no,66 esto es, la práctica efectiva de su libertad, de manera tal que el poder 
del gobernante «se determine por el solo poder de la multitud» (Spinoza, 
2004, p. 179).

Sin embargo, curiosamente, la segunda mención del término ‘nación’ 
en el último e inconcluso capítulo sobre la democracia va unida a un nuevo 
criterio de exclusión política que Spinoza agrega a otros ya mencionados 
en capítulos anteriores. Allí, sostiene que la ausencia de ejemplos históricos 
sobre gobiernos de mujeres, entre tantas y tan diversas naciones, es prueba 
suficiente de que ellas no poseen por naturaleza el mismo derecho que los 
hombres.67 

No analizaré aquí, como en trabajos anteriores,68 tales criterios de 
exclusión porque en esta ocasión quisiera más bien conjeturar que estas 

66   Cfr. Balibar, É. (2011). Spinoza y la política. Buenos Aires: Prometeo.
67   Spinoza (2004, p. 246-7) afirma que las mujeres carecen de «igual fortaleza de ánimo 
e ingenio» que los hombres. 
68   Una lectura sobre el factum loquendi y otros criterios de exclusión en las teorías polí-
ticas de Spinoza, Hobbes y otros teóricos modernos, en Rosales, M. (2020). Spinoza-Ho-



80

clausuras que la multitud opera sobre sí misma pueden ser comprendidas 
como el resultado de ciertas afecciones del cuerpo colectivo, sostenidas y 
reafirmadas en el tiempo a través de narrativas basadas en determinadas 
memorias y olvidos que ponen en evidencia la tensión acaso irresoluble 
entre el proceso de homogeneización y consolidación de una nación —por 
un lado—, y el proceso de democratización de las instituciones, necesario 
para la pervivencia del cuerpo político —por otro—. 

En este sentido, podríamos suponer que es bajo el influjo de tales afec-
ciones que Spinoza se priva en aquel capítulo inconcluso de atribuir la 
causa de la exclusión de las mujeres no a una supuesta impotencia natural 
inherente al género, sino a un cierto estadio histórico-político, localmente 
situado, donde la potencia de determinadas multitudes humanas en su 
composición colectiva y singular aún no ha alcanzado la plenitud de su de-
recho69 por razones que una mirada más integral desde la obra spinoziana 
en su conjunto contribuiría a develar.

Me pregunto entonces qué relación se puede establecer entre ese legado 
común de costumbres, lengua y leyes, que pasa de generación en genera-
ción dando forma a la idiosincrasia de un pueblo, y la dupla conceptual 
memoria-olvido. Por lo que podemos entender, Spinoza considera que la 
memoria es central para el obrar no sólo individual sino también colectivo, 
ya que como sostiene en la Ética70 sólo podemos hacer lo que recordamos 
(1983, p. 174). 

En este sentido se podría pensar que los derechos comunes entendidos 
como expresión institucional de una potencia de obrar colectiva, no son 
ajenos a determinados registros mnémicos; «vestigios» —los llama Spinoza 
(1983, p. 124)— de los afectos alegres y tristes que atraviesan al cuerpo 
político, aumentando o disminuyendo su capacidad de acción. Nos deten-
gamos entonces por un momento en esa obra.

bbes, entre retórica y necroscopia. Ensayos mínimos, Bs. As.: RAGIF.
69   Para una interpretación sobre cómo la «mala constitución del Estado» en tanto com-
posición inadecuada de derecho y potencia del cuerpo político permite indagar acerca 
de la relación que Spinoza establece entre el delito y la pena de muerte, cfr. Rosales, M. 
(2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Salvación del pueblo: entre el 
absurdo y la barbarie. En Akal, C. B., Antalyali, E. y Rosales, M. (2024). ¿Qué le dice 
Spinoza al jurista? (pp. 101-113). Op. cit.
70  	 Spinoza, B. (1983). Ética demostrada según el orden geométrico. Madrid: Or-
bis.



81

Segundo comentario: potencia y padecimiento del cuerpo 
político 

En la Ética, Spinoza (1983, p. 128) define a la memoria como «cierta 
concatenación de ideas que implican la naturaleza de las cosas que están 
fuera del cuerpo humano, y que se produce en el alma según el orden y 
concatenación de las afecciones» corporales. Se trata, nos aclara, de ideas 
que implican tanto la naturaleza del cuerpo afectado como la de los cuer-
pos afectantes, aunque —nos advierte— siempre nos revelarán más acerca 
de la naturaleza del propio cuerpo que de los demás.

La memoria es entonces una determinada conexión que la imaginación 
establece a partir de las huellas que el cuerpo guarda de su interacción 
con otros cuerpos (Spinoza, p. 124). Sin embargo, no por estar ligada a 
la imaginación, en tanto primer género de conocimiento, ocupa un rol 
menor ya que —según Spinoza—, no podemos decir ni «hacer nada que 
previamente no recordemos. Por ejemplo, no podemos decir una palabra, 
si no nos acordamos de ella. Y no cae bajo la potestad del alma el acordarse 
u olvidarse de alguna cosa» (Spinoza, p. 174). 

Vale decir que la memoria no es simplemente una especie de archivo 
de experiencias pasadas, sino una función activa que contribuye a la for-
mación de nuevas ideas, estados afectivos y comportamientos, pues todo 
lo que la mente retiene en la memoria está relacionado tanto con los pade-
cimientos del cuerpo como con aquello que incrementa su potencia. Pero 
no hay que pensar que estas ideas son fijas e inmutables; pueden cambiar, 
perder claridad o ser reemplazadas por otras. 

En este sentido, la memoria se relaciona con el olvido, que no es un 
proceso independiente. Más bien, puede ser entendido como la falta de 
presencia o claridad de una idea en la mente. El olvido acaece porque la 
mente se enfoca en nuevas ideas o estímulos, lo que provoca que las ideas 
pasadas pierdan importancia o se vuelvan menos claras. En términos de la 
relación cuerpo-mente, el olvido puede verse como una reducción en la 
actividad de una idea en la mente, que repercute en el sentir y en el obrar. 

Por lo que podemos ver, memoria y olvido están estrechamente vin-
culados a los afectos en la filosofía de Spinoza. Cuando recordamos un 
acontecimiento que nos causó en el pasado un afecto alegre o triste, esa 
afectación se reactiva en el presente. Así, recordar un momento agrada-
ble puede generar un afecto alegre, mientras que un recuerdo doloroso 



82

puede desencadenar un afecto triste. A la inversa, el olvido contribuye a 
despotenciar el influjo de las pasiones. Sin embargo, Spinoza enfatiza que 
la mejor manera de liberarnos de la servidumbre de los afectos es a través 
de la comprensión racional de sus causas, mediante ideas adecuadas que 
incrementan el poder de actuar y los afectos alegres.

Spinoza (p. 128-129) distingue entonces aquella concatenación de 
ideas originada en afecciones, que denomina «memoria» —la cual difiere 
en cada individuo modificándose a lo largo del tiempo según la experien-
cia—, de la concatenación que se produce según el orden del entendimien-
to, que es el mismo en todos los seres humanos puesto que remite a las 
primeras causas de las cosas. 

Tal distinción es importante porque no es lo mismo decidir y actuar en 
base a ideas confusas de la imaginación, originadas en afectos de los cuales 
no comprendemos bien su causa, que hacerlo a partir de ideas adecuadas, 
ya que si bien el ser humano —como los demás seres— se esfuerza en per-
severar en su ser tanto en cuanto tiene las unas como en cuanto tiene las otras, 
sólo en base a ideas adecuadas puede aspirar a ser causa de su propio obrar 
y no vivir sujeto al yugo de las pasiones. 

Esta posibilidad de llevar adelante una vida activa también aplica a la 
composición política de cuerpos singulares. Ahora bien, en el Estado es 
esperable que el lugar de la razón esté ocupado por el común decreto de 
la sociedad que vela por la salus populi. Sin embargo, en los hechos —y en 
esto Spinoza es completamente realista— el sedimento institucional de la 
historia de cada pueblo suele estar determinado más por las pasiones que 
por el criterio racional de la común utilidad. 

Veamos si no la barbárica reacción de la multitud holandesa contra los 
hermanos De Witt, acaso bajo el influjo traumático del recuerdo de la gue-
rra contra España, reactivado por la nueva amenaza que representaban las 
hostilidades de Francia. Un comportamiento atroz que podría explicarse 
por ciertos vestigios de afectos tristes, como el miedo y el odio al enemigo 
común, reactivados por el partido de los Orange mediante una narrativa 
legitimada por un vestigio mixto, la esperanza, resultante de la asociación 
mnémica entre liberación nacional y libertador; pero además hegemónica, 
por su fuerte carga afectiva frente a la narrativa del partido de los Regentes 
fundada apenas en la asociación racional entre independencia y libertades 
republicanas. 



83

Observamos entonces que la nación, en su diferencia con las demás, 
no se define únicamente por sus costumbres y leyes, sino en especial por 
la narrativa que resignifica su memoria —como diría Renan— en el ple-
biscito diario; si entendemos por este no la mera aquiescencia a lo (here)
dado, sino la reactualización permanente de una determinada conexión 
mnémica —con su correspondiente cuota de olvido(s)—, que imagina-
ción y razón establecen en base a vestigios compartidos de padecimiento y 
potencia del cuerpo político. 

Claro que, como la belicosa historia de las naciones demuestra, una 
determinada narrativa nacionalista prospera solo cuando logra hegemo-
nizar la voz política que disputa a las demás, externa e internamente. No 
obstante, el problema que subsiste (incluso apelando a un deliberado de-
creto de olvido, como el ateniense),71 es si esa narrativa puede resignificar 
sin recurrir a la eliminación del Otro, los padecimientos que el proceso de 
clausura y transfiguración de la identidad nacional en un Estado inflige 
sobre el cuerpo de la multitud que lo conforma.

Spinoza no lo ignora, por eso llevando la ciencia política al nivel más 
alto de conocimiento (Cristofolini, 2024), concibe sub especie aeternita-
tis un cuerpo político democrático capaz de actuar de manera perdurable 
como si estuviera unido por una misma mente, esto es, un cuerpo fundado 
en el entendimiento y en la memoria de los afectos alegres asociados a 
la natural igualdad constitutiva y constituyente de los cuerpos, que hace 
posible —contra todo olvido, negación y despotismo— una y otra vez en 
la historia de los pueblos la lucha por la común libertad (Spinoza, 2004, p. 
240). Como quien mira a través de la delicada lente de la poesía, la filosofía 
de Spinoza acaso nos revela que el recuerdo alegre de esa igualdad primera 
es —como expresara el poeta— una larga rosa que hace sombra a tan en-
cendidos cuerpos.72

71   Cfr. Azoulay, V., Ismard, P. (2023). Atenas 403. Una historia coral. Madrid: Siruela. 
La amnistía ateniense a los 30 tiranos dispuesta por el general Trasíbulo, que postula la 
amnesia como condición necesaria de la transición desde un régimen despótico hacia 
uno democrático, resulta sugerente para pensar la trayectoria oscilante de la democracia 
argentina entre memoria y olvido, justicia e indulto, verdad y negacionismo.
72   Verso final del poema «Desde la soledad del sur», de Romilio Ribero, intervenido con 
licencia poética. 



84

Referencias bibliográficas

Azoulay, V., & Ismard, P. (2023). Atenas 403. Una historia coral. Madrid: 
Siruela.

Bhabha, H. (2010). DisemiNación. Tiempo, narrativa y los márgenes de 
la nación moderna. En H. Bhabha (Ed.), Nación y narración (pp. 
386-421). Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores.

Cristofolini, P. (2024). Esse sui juris y Ciencia Política. En C. B. Akal, E. 
Antalyali & M. Rosales (Eds.), ¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 
115-140). Villa María: Eduvim.

Renan, E. (1882). Spinoza: 1677, and 1877. En W. Knight (Ed.), Spinoza; 
Four Essays (pp. 145-184). London: Williams and Norgate.

Renan, E. (2010). ¿Qué es una nación? En H. Bhabha (Ed.), Nación y na-
rración (pp. 21-38). Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores.

Ribero, R. (1985). Tema del deslindado. Córdoba: Alción.

Rosales, M. (2020). Spinoza-Hobbes, entre retórica y necroscopia. Ensayos 
mínimos. Buenos Aires: RAGIF.

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Sal-
vación del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En C. B. Akal, E. 
Antalyali & M. Rosales (Eds.), ¿Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 
101-113). Villa María: Eduvim.

Spinoza, B. (1983). Ética demostrada al modo geométrico. Madrid: Orbis.

Spinoza, B. (2003). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2004). Tratado político. Madrid: Alianza.



85

Decepción y democracia: por una potencia 
política de los afectos tristes

Emmanuel Carlos Balducci

Introducción

El tema que quise traer es el de la decepción democrática; quiero hablar, 
entonces, de un tipo de decepción que es propio de la práctica democrá-
tica. Excluyo así otros tipos de decepciones (en la amistad, en el amor, en 
las ambiciones personales, etc.); pero también quiero excluir, al menos de 
entrada, la idea de una decepción a la democracia en sí misma. Pero para 
explicar esto tengo que concretizar un poco más la idea.

En primer lugar, ¿qué es la democracia? Para este trabajo, conviene tra-
bajar con la noción más amplia posible. Para mí, la democracia es un tipo 
de organización humana, un modo de con-vivencia (es decir, una moda-
lidad del vivir-con) que podemos entender desde la participación. Partici-
pamos del colectivo, de manera activa o inactiva (aunque, ¿qué sería una 
participación inactiva?): hacemos cosas, desde la acción o la omisión, que 
aportan a la conformación de una entidad colectiva. En términos más es-
pinozianos, la democracia es una acción conjunta o aglomeramiento cohe-



86

rente de conatus individuo-personales, que se estructuran en una organiza-
ción (o, mejor todavía, en un organismo). Si esta tiene una estructuración 
jerárquica u horizontal me parece una cuestión secundaria que ahora no 
afecta en lo más mínimo: hay democracia cuando elegimos a nuestros re-
presentantes y hay democracia cuando armamos un asado o cuando orga-
nizamos una olla popular o un evento de Filosofía.

Por otro lado, hablo de decepción. Más allá de mi intento de concep-
tualización de la democracia, sabemos (o creemos) que vivimos en una 
sociedad democrática, o al menos bajo esa forma de gobierno. Este tipo 
de institucionalidad es más o menos centenaria (y sólo hablando en valor 
bruto, ya que el valor neto debe ser más o menos la mitad). La democracia 
tal y como se la concibe en Argentina, y probablemente también en casi 
todos los países, se cimenta bajo un fuerte componente de expectativa. 
Tomamos decisiones en vistas al futuro, y considerando que las decisiones 
que tomamos son las mejores. Bancamos a tal candidato porque promete 
ciertas cosas o porque consideramos que puede o va a hacer ciertas otras. Y 
si no queremos hablar de candidato, digamos proyecto.

En algún momento de esta ponencia intentaré mostrar cómo el com-
ponente de “expectativa” no es exclusivamente un contenido imaginativo 
e inadecuado de la mente humana. Ahora me interesa traer lo siguiente: 
cuando el candidato o proyecto no satisface lo que esperábamos, ¿qué senti-
mos? Y ahí viene la palabra que interesa aquí: sentimos decepción.

La cuestión es cómo podemos pensar sobre este tema desde Spinoza. 
¿Por qué desde Spinoza? Por el lugar que le concede a los afectos en la polí-
tica, y por el extremo realismo con el que analiza al ser humano, abriéndo-
nos a una auténtica perspectiva existenciario-emocional (i.e. la existencia 
constituyéndose desde la emocionalidad misma). Voy a defender, en pri-
mer lugar, que hay un factum en el hecho de que no podemos abandonar 
ciertas emociones, y creo también que la decepción es una de ellas. Por lo 
tanto, no le encuentro sentido a querer purgarnos de la decepción. Es mu-
chísimo más productivo reflexionar sobre las maneras en las cuales pode-
mos, en términos espinocianos, hacer acción desde lo afectivo, en este caso 
lo pasional. Si atendemos a lo que podemos llamar “lecturas lineales” o 
“normativas” de la Ethica, la “decepción” (en adelante, conscientae morsus) 
es una pasión y una tristeza: la padecemos y disminuye nuestra potencia de 
obrar. Entonces, normativamente, la conscientae morsus debe ser evitada, 
reducida o abolida en la mayor medida posible.



87

De la inmensa cantidad de cuestiones a discutir, me preocuparé por la 
siguiente: quiero defender que ciertas tristezas pueden ser concebidas des-
de un punto de vista racional y que pueden ser la vacancia para acciones 
políticas, tomando la acepción spinoziana de acción. Para hacer esto, utili-
zaré como ejemplo a Audre Lorde y su tratamiento de la ira. Creo que las 
reflexiones de Lorde señalan claramente en qué sentido y, sobre todo, de qué 
manera una tristeza puede devenir en acción. Luego, mostraré cómo estos 
sentidos y modos pueden llevarse a la decepción.

Conscientae morsus

La conscientae morsus aparece, dentro de las Definiciones de los afectos, en 
el número 17, donde Spinoza la define como «la tristeza acompañada de 
la idea de una cosa pasada que sucedió contra lo esperado» (2000, p. 173); 
sin embargo, este afecto se genera geométricamente en el Escolio segundo 
a la proposición XVIII, como parte de un pequeño subgrupo de afectos 
estrechamente ligados a la temporalidad de las interacciones entre el cuer-
po que es el ser humano y los demás modos: esperanza, miedo, seguridad, 
desesperación, “grata sorpresa” y la que nos compete, «decepción» (Spinoza 
2000, p. 140). La traducción más literal del término sería “remordimien-
to de consciencia”, como traduce O. Cohan (Vidal Peña, 2022, p. 222). 
Esta traducción, nos dice el traductor de Alianza, es literal, pero no refleja 
la oposición (explícita en Spinoza) con gaudium. Así, este traductor elige 
traducir ambos términos como “satisfacción” e “insatisfacción”, mientras 
que Atiliano Domínguez utiliza “grata sorpresa” y “decepción”, bajo consi-
deraciones similares. A mi modo de ver, la traducción más adecuada para 
este trabajo es la de Atiliano, ya que la conscientae morsus refleja muy bien 
lo que solemos entender coloquialmente por “decepción”: creía o esperaba 
algo de una cosa, y esa expectativa no correspondió con lo que más tarde 
pasó. Representado en un eje cartesiano, la conscientae morsus tiene una 
primera pendiente de esperanza que disminuye drásticamente, resultando 
en una impotencia.

Esta impotencia está dada principalmente por el contenido de esperanza 
inherente a la decepción. La proposición XLVII de la cuarta parte es explí-
cita al respecto (Spinoza 2000, p. 216). Como se vio en las definiciones de 
los afectos (XII y XIII con su explicación), la esperanza tiene un compo-
nente de miedo, pues no hay una seguridad de que aquello que espero vaya 
a suceder según mis expectativas (y, además, somos conscientes de esto). 



88

Según Spinoza, esto se traslada a todo el plexo, pues estos afectos “indican 
[a.] defecto de conocimiento e [b.] impotencia del alma” (ídem). Lo que se 
acaba explicitando literalmente es que estos afectos “no pueden ser por 
sí mismos buenos” (ídem), lo cual podría indicar que corresponden más 
bien a la indeterminación de nuestras seguridades en confluencia con los 
apresurado de nuestras proyecciones; no son inherentemente “malos”, pero 
tampoco son “buenos”, sino que en cierto sentido habitan un limbo que, 
siguiendo un paradigma “normativo”, acaba decantado para el lado de que 
sean más bien tirando a malos.

Audre Lorde y los usos de la ira

[…] a mis hermanas de color que como yo siguen contenien-
do a duras penas la ira, o que a veces consideran que la expre-
sión de la ira es inútil o contraproducente (son las dos críticas 
más habituales), a ellas quiero hablarles de la ira, de mi ira, y 
de lo que he aprendido en mis viajes por sus dominios (Lorde, 
2003, p. 141).

Esta cita es de la conferencia del año 1981 de Audre Lorde: Usos de la 
ira: las mujeres responden al racismo. El texto es profundamente significati-
vo ya desde el título: ¿qué implica hacer un “uso” de la ira?

Sin reponer el tratamiento de la ira en Spinoza; quiero sólo explici-
tar dos cosas: primero, que la ira es claramente, para Spinoza, un afecto 
“malo”; y segundo, que Lorde está hablando de lo mismo que Spinoza, 
ustedes y yo entendemos como “ira”. Repondré ahora cómo concibe Lor-
de los “usos” de la ira, y por qué creo que se genera una actividad de tipo 
político desde ella.

El primer punto importante es entender a la ira como una reacción. La 
ira no brota de la esencia misma de la “mujer negra”, sino que es la res-
puesta de la corpo-subjetividad mujer-negra a un contexto hostil. Este es 
el primer momento, en sentido cronológico. La ira como reacción no es 
ni buena ni mala sino que, spinozianamente, es una forma en la cual un 
modo es afectado por otros modos.

Aquí es donde viene lo jugoso de la propuesta de Lorde. Es imposible 
que una “mujer negra”, en tanto tal, se sienta cómoda en los entornos 



89

sociales donde desarrolla (donde tiene que, fácticamente, desarrollar) su 
vida. Entonces, la ira aparece como un factum: en cuanto su corporalidad 
está modalizada de tal manera, la mujer negra sentirá ira indefectiblemen-
te. Lorde se opone, por tanto, a cualquier visión o postura que intente 
opacar o reprimir la ira. Podemos homologar esta actitud filosófica con lo 
que Vidal Peña (Spinoza, 2022, p. 311) llama “realismo” de Spinoza. En 
ambos casos, el realismo surge por la negativa a violentar, con lo ideal, a lo 
efectivamente dado. Las pasiones son un efecto necesario en la cadena de 
causas en las cuales estamos insertos; lo que nos queda como alternativa es 
discutir cómo vivir mejor, dado el mundo en el que estamos.

En esta línea, Lorde arma su propia configuración alrededor de la ira. 
Por un lado, se choca con la “culpa”; paradigmáticamente, es la culpa de 
la mujer blanca frente a la ira de la mujer negra. Esto tiene que ver direc-
tamente con los objetivos de la autora: «No se trata de despertar senti-
mientos de culpa sino de practicar una cirugía que corrija los defectos. La 
culpabilidad y las actitudes defensivas (…) no tienen el menor valor para 
nuestro futuro» (Lorde, 2003, p. 138). La tendencia al futuro es funda-
mental, porque se opone explícitamente a una nota característica que, en 
el esquema que estamos reconstruyendo, sí hace que los afectos sean una 
disminución de la potencia: el inmovilismo. El sentimiento de culpa apa-
rece, así, como nombre de la impotencia (Lorde 2003, p. 145), como un 
afecto que surge de la propia acción o inacción y que no apunta a ningún 
cambio significativo (ídem). Vemos, por tanto, que aparece el cambio y, 
fundamentalmente, el movimiento como primer criterio demarcador entre 
buenos usos y malos usos de las emociones.

Un segundo criterio, fuertemente vinculado al primero, es la dualidad 
ignorancia-conocimiento. Para Lorde, hay usos de la culpa y de la ira que 
favorecen al conocimiento, y otros que perpetúan la ignorancia. El criterio 
general es el de la comunicación (fundamental en la perspectiva política de 
Spinoza73). Así, todo uso que implique comunicación aumenta nuestro 
conocimiento, y todo aquel que la imposibilite o interfiera con ella acaba 
conduciendo a la ignorancia. No es una crítica del malentendido, sino un 
criterio claramente spinoziano que apunta a que la construcción del cono-
cimiento y la racionalidad misma son fenómenos intersubjetivos.

Este criterio nos permite, finalmente, distinguir entre “ira” y “odio”:

73   Véase Cerezo Galán, P. (2016).



90

Este odio y esta ira son muy distintos. El odio es la furia de aquellos que 
no comparten nuestros objetivos, y su fin es la muerte y la destrucción. La 
ira es el dolor motivado por las distorsiones que nos afectan a todas, y su 
objetivo es el cambio (Lorde, 2003, pp. 143-144).

Este punto es crucial: la “ira” deviene en acción pues es el uso de un 
afecto en base a la razón o bien a criterios racionales, y esto la aleja de la 
esfera del odio, haciéndola pasar de una impotencia a una vacancia para la 
acción política racional.

Podemos entonces extraer lo siguiente del análisis de Lorde sobre la 
“ira”: primero, que es una reacción infranqueable, que le corresponde a 
ciertas corporalidades por su modo de ser, y, segundo, que tenemos dos 
criterios que permiten convertir tristezas en afectos que estén a la base de 
la acción política: a. El cambio como objetivo (criterio de movimiento); b. 
la comunicación como resultado (criterio intersubjetivo). Además, como 
pudimos esbozar, casi nada de lo expuesto hasta aquí tiene una disrupción 
seria con el enfoque spinoziano. En el siguiente apartado realizaremos un 
ensayo de este tipo de reflexión sobre los afectos en base a la conscientae 
morsus.

Usos de la decepción

Ya mostré, al principio, cómo la decepción es un hecho, un factum. Pen-
sarla como una “reacción” puede ser un poco problemático, pero si man-
tenemos la idea de que es un conflicto (complejo) entre una idea, una 
carga para esa idea y un acontecimiento (que sería el elemento disruptivo), 
entonces podemos ver a la decepción, en tanto reacción, como el resultado 
del impacto entre el acontecimiento y la carga. La carga ya contempla en 
sí una cierta fluctuación de ánimo, por lo que el contenido ideal ya está 
prefigurado tanto para un resUltado satisfactorio como insatisfactorio74.

Hay igual algo altamente problemático y que influye, quizás, en cómo 
repensar a la decepción como incentivo para la acción. Si el contenido ideal 
está prefigurado, al decepcionarnos se está actualizando (es decir, estamos 
teniendo una impresión viva, en carne y hueso) aquello que temíamos que 
podía pasar. En tanto se considere esto, la decepción no puede ser más que 
una tristeza. Es la actitud típica de ciertos habituados al don de la profecía 

74   Aprovecho la variedad de traducciones para expresar esto con la mayor soltura posi-
ble. Aquí satisfactorio e insatisfactorio corresponden a gaudium y conscientae morsus.



91

política. En tanto previsión hacia el futuro, puede ser parte de un cálculo 
racional que puede llegar a ser productivo; pero también puede ser que 
encontremos a alguien queriendo reafirmar una auto-confianza o soberbia.

Una incorporación importante que quiero hacer aquí es la noción de 
expectativa. Ya dije, más arriba, que sería incorrecto identificar a la “expec-
tativa” con el “contenido imaginativo”. Ni siquiera podemos considerar a 
la esperanza como ese contenido, ya que ésta es un compuesto entre cierto 
contenido y una carga. La expectativa es más compleja: dije al principio 
que la participación es un componente fundante de la práctica democrá-
tica, pero toda participación se da con un componente intrínseco de ex-
pectativa. Ésta, por tanto, es irrenunciable: está a la base misma de una 
“persona” conscientemente política. No entiendo por expectativa sólo a la 
esperanza de un determinado devenir de los acontecimientos, sino a algo 
que combina en principio a dos elementos: la interpretación de los acon-
tecimientos actuales con la proyección de la persona al mundo. La inter-
pretación determina al contenido del afecto (dada su intencionalidad). La 
proyección podría ser la base ontológico-existenciaria que se patentiza en 
el conatus concretizado como deseo. O, también, el género del cual el miedo 
y la esperanza son especies. En criollo, la interpretación viene a determinar 
qué es aquello que el afecto intenciona; y la proyección sitúa nuestra rela-
ción particular con este afecto en la trayectoria continua de nuestra vida.  
Como se ve, esta conceptualización de los afectos espinocianos le otorga 
prioridad a los afectos de operadores modales temporales.

Volviendo, como vimos en el análisis de Lorde, necesitamos incorporar 
dos componentes: en primer lugar, pensar a la decepción bajo el criterio de 
movimiento; en segundo lugar, pensar bajo el criterio intersubjetivo, con el 
marco de la comunicación.

Para lo primero, tenemos que determinar qué es lo que se mueve. De-
fiendo la idea de que aquello que puede estar estático o en movimiento es 
la expectativa. Si la expectativa está en reposo, inerte, entonces la pasión 
es triste, pues no puede “actualizar” la existencia personal con lo que está 
pasando en el mundo. En cambio, cuando lo moviente es la expectativa en 
sí misma, pueden modificarse tanto la interpretación como la proyección: 
lo que pensamos, cómo conceptualizamos, o cómo tendemos a actuar en 
base a nuestro pensamiento y/o corporalidad.

Así pensada, la decepción puede llevarnos a querer cambiar nuestras 
interpretaciones, lo cual sería tender a una mayor adecuación de nuestro 



92

conocimiento, despojándonos de un contenido inadecuado; o también 
cambiar nuestras proyecciones, lo cual implica modificar lo que hacemos; 
o incluso, en un cambio profundo, cambiar conscientemente lo que cree-
mos que hay que hacer o cómo hacerlo.

En segundo lugar, la decepción tiene que corresponder, para devenir 
acción, a una modificación bajo el criterio de intersubjetividad. Esta modi-
ficación en la expectativa que intercede a la proyección apunta directamen-
te a la praxis política, a la acción consciente y colectiva. Modificar nuestra 
proyección e incluso nuestras interpretaciones (es decir, modificar a la ex-
pectativa en su totalidad) implica pensar a la acción como conjunta. Las 
formas de reaccionar y de actuar son profunda e intrínsecamente políticas. 
Al pensar en modificaciones en lo que hacemos, y en tanto hablamos de 
contextos políticos y de participación democrática, claramente hablamos 
de un hacer en conjunto.

Conclusión

Hasta aquí he mostrado, esquemática y resumidamente, cómo es posible 
pensar dos tristezas como políticamente potentes. Soy de la idea de que en 
ambos casos el componente reactivo es constitutivo y dado de hecho; esto 
implica que no podemos resolver la cuestión diciendo que, en este caso, 
no estamos hablando de tristezas. La cuestión es qué hacemos una vez que 
nuestra potencia está disminuyendo. Uso una metáfora: la fuerza de caída 
genera un vaivén y, como en un trampolín, reboto de lo profundo del pozo 
hacia la potencia activa, militante y agenciada.

Hay varios fenómenos políticos recientes que me permiten ilustrar lo 
que digo. Se organizaron, por ejemplo, muchos conversatorios en la Facul-
tad de Filosofía y Letras de la UBA sobre la experiencia-toma. En general, 
hay muchas voces que expresamos una profunda insatisfacción; asistimos 
a los conversatorios, a las asambleas, y compartimos nuestros pareceres, 
intentamos hacer comunidad y organizarnos entre nosotrxs pero, también, 
con compañerxs que no comparten nuestra interpretación ni nuestra de-
cepción. Quizás tampoco compartan los objetivos macro o micro políticos, 
pero nos vamos entendiendo de a poco. Las ideas y las opiniones dejan de 
ser nuestras, se encuentran, se contaminan, se infectan. Nos encontramos 
y ya habíamos pensado un poco lo mismo, empezamos a discutir con otro 
vocabulario, con más cariño, con mucha comprensión. Casi sin que nos 



93

demos cuenta, estamos proyectando y armando otro mundo, querramos 
creer que mejor.

Referencias bibliográficas

Cerezo Galán, Pedro. (2016). “Razón, ciudad y democracia en Benito Spi-
noza”. Revista de Estudios Políticos, (172), 13-45.

Lorde, Audre. (2003). La hermana, la extranjera. Madrid: horas y HORAS.

Spinoza, Baruch. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Madrid: Trotta.

Spinoza, Baruch. (2022). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Madrid: Alianza Editorial.



94

Esbozos de un proyecto para una 
democracia radical: Spinoza frente a la 

ideología, el poder y el obrar

Ramiro Gentile (UBA)

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro. El con-
texto en el que nos encontramos inmersos parece dejarnos como meros 
espectadores de una obra de horror; espectadores impotentes, aislados, que 
esperan pasivos el resultado de un destino escrito por los monstruos. La 
sensación no parece venir sólo de la infinitud de problemáticas que se nos 
presentan, sino, todavía más, de la aparente ausencia de caminos hacia 
donde dirigir la posibilidades de nuestros esfuerzos.

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro. De lo 
que trataremos aquí será, como dice su título, apenas de un esbozo, algunas 
notas medianamente ordenadas cuyo fin intenta ser el planteo de un estado 
de situación: el nuestro, el de aquellos que, al menos, todavía pueden darse 
el tiempo de pensar sobre el presente. Si lo tomáramos con cierto optimis-
mo, y hasta con esperanza, tendría la forma de un llamamiento. Quizá lo 
importante de lo escrito aquí ni siquiera se encuentre en el desarrollo que 
vendrá luego, la conexión razonada de algunas ideas con otras, sino en esta 
primera parte, esta especie de introducción afiebrada y algo catártica que 



95

intenta llevar una consigna, seguramente, compartida por todos los pre-
sentes: no es ahora el tiempo de los indiferentes. O dicho en otras palabras: 
tiremos nosotros, porque nos toca.

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro, o quizá, 
en este presente. Porque algo que sabemos a través de la filosofía spinoziana 
es que siempre jugamos en un mundo que es, como es, ahora. De eso se 
trata lo que sigue, de un intento, de los muchos que puede haber, para tra-
bajar con problemáticas concretas que apelen a su resolución o, al menos, 
a una mejor discusión hacia el camino de un hacer; hacer que, reivindica-
mos, fue, es y será siempre en conjunto.

Para ello, dividiré esta elaboración en tres cuestiones principales: un 
problema sobre el conocimiento, un problema sobre el poder y su transfe-
rencia, y un problema sobre la producción colectiva.

1. De la ideología, o cómo la relación es invisible a los ojos

En estos tiempos en que vivimos, hemos escuchado infinitas veces y 
casi hasta el hartazgo, una frase que parece remitirnos a la más pura y 
directa experiencia empírica, por más que quienes la repiten desconozcan 
con seguridad de qué trata esta postura. Es pequeña y dice así: «no la ven». 
Quizá justamente por la sencillez de su expresión, olvidamos que ya Marx 
nos había advertido acerca de que incluso una mercancía cualquiera es algo 
más que una cosa, un simple ente que puede comprarse y venderse en el 
mercado. Más bien, dirá que tratamos allí con un objeto exquisito lleno de 
metafísica. El ver algo frente a nosotros, tocarlo, percibirlo sensiblemente, 
parece dejarnos a larga distancia de su verdadero ser. No nos es difícil hoy 
imaginar la insistencia del que toma por obvio lo que se nos presenta en lo 
inmediato: a ver… ¿Cómo puede ser, o sea, digamos, que el sol no diste a unos 
doscientos pies de nosotros?

Este problema inicial, problema con el que Spinoza tuvo que lidiar al 
momento de dar cuenta sobre lo adecuado de las ideas, tiene su origen 
en algo de ese simple e ingenuo «ver». En palabras del filósofo: «La fal-
sedad consiste en una privación de conocimiento que implican las ideas 
inadecuadas, o sea mutiladas y confusas»75 (Spinoza, 2011, p.80). Y agre-
garemos, junto a él: «El conocimiento del primer género es la única causa 

75  	  EII, Prop. 35.



96

de falsedad; pero el del segundo y tercero es necesariamente verdadero»76 
(Spinoza, 2011, p.86). Destacamos entonces lo siguiente: en nada se trata 
de un simple «ver».  No hay nunca, frente a nosotros, algo sencillo de com-
prender, sin más. Ampliemos: el verdadero conocimiento se encuentra no 
en una lectura de la realidad, sino más bien, siguiendo la metáfora literaria, 
en una escritura productiva de lo que se presenta como inmediato. Los que 
«la ven», no saben que en realidad «la imaginan». Ver, así, no será otra cosa 
que tomar lo que nos viene dado, de la forma en que aquello impacta sobre 
nuestro cuerpo.

Pero si lo que nos interesa es ir más allá de este lugar y entender activa-
mente sobre este mundo de cuerpos que habitamos, cuerpos que hacen, 
también, al plano de la acción política, no basta con ese simple ver: es la 
razón esa condición necesaria hacia el conocimiento. Pero, ¿qué es lo que 
nos posibilita la razón para ello? Las nociones comunes, diremos; nociones 
que ya no apelan al simple objeto frente a nuestros ojos, sino algo que lo 
atraviesa y lo constituye tanto en su faceta interior como exterior. Habla-
mos así de la relación. Lo necesario de la Naturaleza se hace presente: el 
entendimiento de algo, remite a su relación con el todo. Citando a Juan 
Domingo Sánchez Estop:

El descubrimiento del hecho de la relación como primera for-
ma de idea verdadera (de noción común) nos saca del incierto 
paraíso de nuestra conciencia y nos abre a un universo cuyo 
sentido no está siempre ya creado, un universo cuyo cono-
cimiento podemos producir y cuyo orden podemos también 
modificar con nuestra acción (Sánchez Estop, 2022, p.63).

Claramente aquí el encuentro es con y a través de Althusser (quien en 
sus últimos ensayos teóricos se defendió de acusaciones estructuralistas al 
grito de «siempre fuimos spinozistas»), entendiendo que, en lo político, lo 
que este conocimiento nos habilita se da en un campo de los encuentros. 
Comprender las relaciones entre modos extensivos es, a su vez, compren-
der el mundo singular y coyuntural de lo político; la política como un arte 
de las relaciones, de los encuentros, de las cercanías y de las distancias. 
Materializando todavía más el asunto:

76  	  EII, Prop. 41.



97

[…] esto implica que la estructura sea inmanente a sus efec-
tos, causa inmanente a sus efectos en el sentido spinozista del 
término, que toda la existencia de la estructura consista en sus 
efectos, en una palabra, que la estructura que no es sino una 
combinación específica de sus propios elementos, no sea nada 
más allá de sus efectos (Althusser, 2010, p. 204).

Notamos así que lo ideológico, como tal, tiene su origen y su existencia 
en el campo de lo material. La discusión aquí no se da en el mero plano 
de la relatividad de una conciencia, sino en su paso elaborativo sobre la 
realidad. Podemos decirlo de otra manera: «la ideología representa la rela-
ción imaginaria entre los individuos y sus condiciones reales de existencia» 
(Althusser, 1968, p.132).

Concluyamos, entonces, que frente a la acusación de «no la ven», po-
demos así contestar: la vemos, pero intentamos no quedarnos en la mera 
imaginación.

2. Del poder y su transferencia, o de cómo representar es 
imaginar

En el año 2007, según los datos oficiales del INDEC, la República Argen-
tina contaba con una población aproximada de 39.356.383 personas77. 
En las elecciones presidenciales del mismo año, la fórmula ganadora se 
llevó el 76,20% de los votos positivos, aproximadamente 8.652.000, re-
dondeando. El total de empadronados fue de 27.137.53678. El total de vo-
tantes efectivos fue de 19.107.140. Si nos preguntamos cuántas personas 
no votaron teniendo la posibilidad de hacerlo, encontramos que se trata 
de 8.030.305 (sumando votos en blanco e impugnados). Esto representa 
un 29,5% del total del padrón electoral efectivo. Si restamos los votos 
ganadores a este total que no eligió a ningún candidato o no fue a votar, 
tenemos el siguiente resultado: apenas 621.898. Para tener una mejor idea 
de cuántas personas no eligieron a ningún candidato, veamos lo que esta 

77   Fuente: INDEC. Población total (años 2001 y 2007) y tasa de crecimiento medio 
anual 2007- 2010, por provincia. https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos_
estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf
78   Fuente: Portal Oficial del Estado Argentino. Elecciones 2007. https://www.argenti-
na.gob.ar/dine/restulados-electorales/elecciones-2007#4

https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos_estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf
https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos_estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf


98

cifra representa a partir de la cantidad total de habitantes en ese mismo 
año. Hablamos de la suma total de las siguientes provincias: Catamarca 
(380.612), Chaco (1.042.881), Chubut (455.607), Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires (3.034.161), Corrientes (1.002.416), Formosa (532.238), 
Jujuy (670.766), La Pampa (329.576), La Rioja (334.235) y Santa Cruz 
(221.871).

Frente a una diferencia mínima entre el ganador y la parte de la pobla-
ción que, teniendo las posibilidades de elegir no lo hizo, podemos renovar 
una pregunta que tendrá su desarrollo en el marco de la política spinozista. 
La misma sería: ¿qué podríamos decir que significa «representar»? Dice 
Spinoza al respecto:

Si el cuerpo humano es afectado por un modo que implica la naturaleza 
de algún cuerpo externo, el alma humana considerará ese cuerpo externo 
como existente en acto o como presente para ella hasta que el cuerpo sea 
afectado por una afección que excluya la existencia o presencia de ese cuer-
po.79 (Spinoza, 2011, p.86)

Y más adelante, en el escolio: «Vemos, pues, que puede suceder que 
consideremos como presente lo que no es, según sucede a menudo»80. (Spi-
noza, 2011, p.86). Imaginación será, pues, aquella facultad por la cual nos 
representamos como presente lo que está ausente. Y cabe preguntarnos, 
frente a los números constatados: ¿qué está presente y qué ausente? ¿se 
encuentra el pueblo representado en los vencedores? ¿o, acaso, toda re-
presentación conlleva la ausencia de lo mismo que pretende poner como 
presente?

Volvamos a leer a Spinoza:

Este derecho, que se define por el poder de la multitud, suele 
denominarse Estado. Posee este derecho, sin restricción algu-
na, quien, por unánime acuerdo, está encargado de los asuntos 
públicos, es decir, de establecer, interpretar y abolir los dere-
chos, de fortificar las ciudades, de decidir sobre la guerra y la 
paz, etc. Si esta función incumbe a un Consejo que está for-
mado por toda la multitud, entonces el Estado se llama demo-

79  	  EII, Prop. 27.
80  	  EII, Prop. 27. Escolio.



99

cracia; si sólo está formado por algunos escogidos, aristocracia; 
y sí, finalmente, el cuidado de los asuntos públicos y, por lo 
tanto, el Estado está a cargo de uno, se llama monarquía81. 
(Spinoza, 2010. p.94-94)

Y más adelante, en el capítulo siguiente:

La constitución de cualquier Estado se llama política, el cuer-
po íntegro del Estado se llama sociedad, y los asuntos comu-
nes del Estado, cuya administración depende de quien detenta 
el poder estatal, recibe el nombre de asuntos públicos. Por otra 
parte, los hombres, en cuanto gozan de todas las ventajas de la 
sociedad, se llaman individuos.82 (Spinoza, 2010. p. 99)

¿Encontramos al menos una cercanía entre nuestra democracia repre-
sentativa actual y la definición leída? ¿Qué papel activo tenemos hoy en 
ese cuerpo íntegro del Estado? Los asuntos públicos, como dice el filósofo, 
¿realmente buscan el bien común? Claramente son preguntas retóricas, 
puesto que entendemos la distancia entre lo expresado y lo que efecti-
vamente encontramos en el presente. Lo que lleva a realizar la pregunta 
principal del apartado: ¿tenemos realmente un lugar de participación acti-
va como sociedad en los asuntos del Estado? Parecería que, más allá de la 
actividad del sufragio, poco podemos intervenir en otros asuntos al interior 
de las decisiones que se toman. «Parecería…», quizá la palabra es vaga. Lo 
que nos preguntamos es sobre el reino de lo posible. ¿Podemos intervenir 
en esas decisiones? Y si podemos, ¿de qué modo? ¿Cómo llevar una demo-
cracia de la representación hacia una democracia radical, más activa, más 
potente?

3. De la producción y el obrar,  o quién le tiene miedo a 
Baruch Spinoza

Si en una sociedad impera más la malicia y se cometen más pecados que en 
otra, no cabe duda de que ello proviene de que dicha sociedad no ha velado 

81  	  TP, II, §17.
82  	  TP, III, §1.



100

debidamente por la concordia ni ha instituido con prudencia suficiente sus 
derechos.83 (Spinoza, 2010. p. 119)

Spinoza aquí nos remite a un papel específico de la sociedad. Parecería 
estar hablándonos sobre una especie de lucha que podría darse al inte-
rior de la vida civil. ¿Qué nos está diciendo? ¿Acaso cada sociedad tiene 
el gobierno que merece? En ese caso, ¿qué nos toca decir a nosotros, aquí, 
ahora?

Quizá podemos tomarlo de otra manera. Quizá Spinoza nos habla de 
que la institución y el respeto de los derechos ganados debe defenderse 
frente a aquellos que intentan despotenciarnos, romper nuestras relaciones 
como cuerpo colectivo a partir de un poder que proviene de otro agencia-
miento diferente.

Una pregunta: ¿defendería Spinoza este supuesto pacto cuando el mis-
mo atenta contra nuestro derecho natural? Más bien, nos dice que el pacto 
no puede tener fuerza alguna sino en razón de la utilidad, y que, suprimida 
esta, se suprime ipso facto el pacto mismo. Entonces, si los resultados son 
evidentes, ¿qué fenómeno ocurre cuando todo parece seguir, sin más, en 
una inercia que devora a su paso?

Sintetizando: una primera lucha se da en ese campo en donde la ima-
ginación termina por convertirse en verdad. ¿Qué batalla, los spinozistas, 
estamos dando? ¿Cuál es la que, en virtud de nuestra posición, podemos 
librar? Incluso, si la cuestión trascendiera de este momento de horror, si 
mañana otro color asumiera la investidura estatal, uno, digamos, más cer-
cano a lo que creemos «nos representa», ¿mantendremos, incluso allí, una 
posición crítica sobre el aspecto imaginativo que dicha representación tam-
bién poseerá?

Reafirmo aquí esta perseverancia por la apuesta de una democracia ver-
daderamente radical, donde el término «política» no signifique una mera 
acción materializada en ese acto minúsculo e imaginativo de elegir cuál 
será la presencia que ocultará nuestra ausencia. Reafirmo y me pregunto 
(que se vuelve así una invitación a la acción), ¿qué proyectos de nuevos 
lugares de participación activa, de empuje y potencia por el bien común 
podemos tejer?

83  	  TP, V, §2.



101

La verdadera democracia es siempre hacia la libertad. Encontramos en 
la figura de Spinoza a alguien que parece haber sido ocultado de la histo-
ria, de muchas maneras, y de muchas historias diferentes. Quizá el temor 
imaginado de un futuro más libre se haya conjugado en deslizar su figura 
por las sombras. La democracia es el sistema que mejor expresa a «todos 
los individuos reunidos dentro del movimiento constante de las relaciones 
de fuerza» (Cadahía, 2009, p. 131). A su vez, hallamos en la imaginación 
el núcleo que nos hace considerar dichas relaciones de fuerza de modo 
fragmentado, cercenado de la totalidad que habitamos. Consideramos que 
un otro nos representa cuando dejamos de lado nuestra propia potencia de 
acción en sus manos. A lo que quizá debemos apuntar es a unir, relacionar, 
y hacer-con, producir para y desde lo común, ese norte que «no puede 
concebirse sino adecuadamente» (Spinoza, 2011, p.82)84.

Como dije antes, lo aquí expresado sólo intenta ser una serie de ideas 
a desarrollar a futuro. O quizá al presente. Quizá a partir de este preciso 
momento en donde, al menos, contamos con la potencia que conlleva 
sabernos y sentirnos eternos.

Referencias bibliográficas

Althusser, L. (1968). Ideología y aparatos ideológicos del Estado. En La 
filosofía como arma de la revolución. Buenos Aires: Siglo XXI.

Althusser, L. (2010). Para leer El capital. Buenos Aires: Siglo XXI.

Cadahía, M. L. (2009). «Ontología y democracia en Baruch Spinoza». 
Bajo Palabra. Revista de Filosofía, II Época, 4, 125-134.

Sánchez Estop, J. D. (2022). «La Ética como tópica: una lectura althusse-
riana de Spinoza». Círculo Spinoziano, 2(3), 58-71.

Spinoza, B. (2010). Tratado político. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (2011). Ética. Madrid: Gredos.

84  	  EII, Prop. 38.



102

Memória instituinte, civilidade e 
democracia

Daniel Santos da Silva

I. Por que a memória?

Na compreensão da política espinosana sobre a democracia – apesar de 
interrompida a redação do Tratado político –, notamos, gradualmente, a 
profunda materialidade civil da virtude humana, em que indivíduos e sin-
gularidades tecem uma imensurável e aberta rede de encontros, dos vul-
gares e cotidianos aos excepcionais. Percebemos que há “algo” no conceito 
de Espinosa da organização institucional democrática inerente a livres re-
lações sociais e comunitárias, constituídas por potências multitudinárias 
cuja atividade entrelaça vida e história. Sem causalidades que sejam linea-
res, as instituições democráticas educam democraticamente, produzindo e 
reproduzindo condições para que a livre sociabilidade seja habitual. Nesse 
caminho, compreende-se que a virtude ética, atada à ambiência civil, não 
decorre, como em cascata, de poderes políticos e/ou hereditários, nem de 
dons ou de valores naturais.



103

É a potência de agir e de padecer que é o nervo da ontologia da ética – 
como esforço de perseverança –, conforme Espinosa configura o inalienável 
do desejo, perspectivado como potência política; vemo-lo em passagens 
como, por exemplo, o capítulo XX do Tratado teológico-político: «a vontade 
de um homem não pode estar completamente sujeita a jurisdição alheia, 
porquanto ninguém pode transferir para outrem, nem ser coagido a tanto, 
o seu direito natural ou a sua faculdade de raciocinar livremente e ajui-
zar sobre qualquer coisa» (Espinosa, 2003, p. 300). A conexão entre ética 
e política é firmada no amadurecimento de uma virtude «diferenciada», 
porquanto desune a condução da vida, em termos fundamentais, de pre-
concepções morais – gesto que valoriza, filosoficamente, a singularidade. 
Como potência, a virtude convém à necessidade de que nos experimente-
mos como parte de conexões determinantes da vida comum.

A ênfase crítica à “moral”, aqui, é nada mais que uma leve espiada na 
profunda teoria de Espinosa a respeito da “natureza humana”, parte do 
absoluto-natureza. Desse ponto de vista, é pressuposta a crítica à causa-
lidade final e ao universalismo das essências, ou seja, a natureza humana 
não existe ou é percebida per se, antes constitui objeto de noções comuns 
(expressões comuns e necessárias na natureza), de imaginações (certas e 
determinadas ordens/concatenações de efeitos das coisas exteriores sobre 
nossos corpos) ou mesmo de delírios (na crença, por exemplo, que a natu-
reza concorre contra nós ou a nosso favor). Dito isso, longe de tomarmos 
como caótica – ou inexistente – a produção das singularidades e como in-
concebível a imanência à natureza da formação de hábitos, comunidades, 
leis, religiões, instigamo-nos em delinear dutos de comunicação entre tais 
instâncias e as potências dos corpos multitudinários no que concerne às 
suas concatenações afetivas e efetivas, suas memórias.  

Em certa medida, ao realizar sua forte crítica ao valor filosófico dado aos 
universais, Espinosa nos mostra como a solidão, movimento-limite da im-
potência humana e de desintegração social, figura certo “caos” no seio da 
sociabilidade, na medida em que expressa o direito natural como ameaça 
ao direito civil e atualiza os esforços individuais por entre flutuações e fuga-
cidades escorregadias a experiências que engendrem memória comum. O 
universal debilitaria o comum: a peculiar capacidade de abstração dos seres 
humanos pode ocasionar confrontos acerca do que somos nós e do que não 
somos – confrontos tão frequentes e tão nocivos quanto a total ausência 
de leis no estado de natureza, em que nada tememos ou esperamos em 
comum. Em outras palavras, a solidão fere a sociedade enquanto esta não 



104

põe em movimento uma profunda memória comum. Tal memória não se 
identifica a mera consciência do corpo social sobre si e de cada um sobre o 
todo – em verdade, trata-se de uma memória capaz de reintegrar ao corpo 
social, cotidianamente, sentidos e causas do que nos afeta, de maneira a 
cultivar a vida; então podemos conceber a livre sociabilidade democrática 
como a organização desse cultivo em que qualquer “consciência cívica”, 
para além, politicamente, das moralidades particulares, ancora-se na pro-
dução dos laços de solidariedade (concreta no concurso dos múltiplos cons-
tituintes sociais na produção de um efeito comum, qual seja, a segurança e 
o impulso de liberdade imanente a ela). 

Com o direito natural persistente no civil, igualmente a solidão pode 
persistir em sociedade – a ordenação, neste caso, distingue operações de 
potências naturais na história, em qualquer regime político em que a espe-
rança de vida se eleve sobre o medo da morte.85 Nessa medida, vale deter-
minar com mais precisão, do ponto de vista formativo (ético e político), 
como a memória pode ser/é potência de singularização e, como tal, favorece 
a instituição democrática, a livre sociabilidade e a liberdade humana.

II. Memória, resistência e singularidade

Constituídas historicamente, as singularidades nunca transcendem a natu-
reza – é naturalmente que conflitam ou convêm, e muito da potência hu-
mana se expressa na criação de instrumentos, artes e artifícios que produ-
zam condições de vida em comum. Como a concepção de coisa singular, 
espinosanamente, recusa a causalidade linear, todo o mundo da construção 
humana – cultura – é absorvido imaginária e/ou vitalmente na formação 
dos indivíduos e das coletividades e do que é qualificado como “humano”. 
Esse panorama invoca uma abertura à história e, simultaneamente, destaca 
o acerto teórico da Ética ao mapear as mesmas causas naturais para os con-
flitos e para a união entre nós, o que é relevante na medida em que o desejo 
– como esforço de perseverança – distingue diferenças, requisito para a livre 
constituição multitudinária de direitos e reconhecimento de necessidades. 

85   Lemos no Tratado político, V, 4 e 6: “(...) aquela cuja paz depende da inércia dos 
súditos, os quais são conduzidos como  ovelhas, para que aprendam só a servir, mais co-
rretamente se pode dizer uma solidão do que uma cidade. (...) a multidão livre conduz-se 
mais pela esperança que pelo medo, ao passo que uma multidão subjugada conduz-se 
mais pelo medo que pela esperança: aquela procura cultivar a vida, esta procura somente 
evitar a morte” (Espinosa, 2009, pp. 44-45)



105

A virtude civil (a segurança), portanto, pede-nos que enlacemos, no 
intuito de mirarmos suas “possibilidades” afetivas e efetivas, a experiên-
cia do singular e do coletivo, da formação multitemporal/espacial da vida 
comum, ética e politicamente; pressupõe-se, nisso, a incontornável inade-
quação entre as histórias individuais e suas memórias e os fins da política 
e, ao mesmo tempo, requer-se uma proporcionalidade entre esses mesmos 
indivíduos e a produção cotidiana do/a partir do esforço comum de perse-
verança, o que inclui a esfera mnemônica; remeto às proposições 20 e 22 
da quarta parte da Ética: 

Proposição XX: Quanto mais cada um se esforça para buscar 
o seu útil, isto é, para conservar o seu ser, e pode fazê-lo, tanto 
mais é dotado de virtude e, ao contrário, enquanto negligencia 
o seu útil, isto é, a conservação de seu ser, nesta medida é im-
potente. Proposição XXII: Não pode ser concebida nenhuma 
virtude anterior a esta (a saber, o esforço para se conservar). 
(Espinosa, 2015, pp. 409-411)

A proporcionalidade entre a força de perseverar e a virtude ressalta, 
além da necessidade das paixões na existência humana, o contraponto ético 
às acusações de fatalismo que poderiam advir da preguiçosa inferência de 
que elas, as paixões, hão de ser vividas de qualquer maneira – todo senti-
do punitivo da moral religiosa e filosófica torna-se, como tal, exercício de 
uma violência cuja efetividade é, no mínimo, questionável. O mesmo pode 
ser dito dos corpos políticos: não os há que não tenham feridas, mesmo 
quando constituídos por multidões livres, e cabe-nos compreender no que 
é imprescindível o trato com a memória para a liberdade que se renova – 
como a memória de um “retorno aos princípios”, em que mágoas e remé-
dios comuns informam sobre forças de desintegração e potências de união, 
estas sendo movimentos de democratização. 

Espinosanamente, a complexidade mnemônica, relativa a movimentos 
de corpos em interação, ainda que envolva feridas, não estrutura nada que, 
em si, contradiga a virtude, logo, a liberdade (também em sentido espi-
nosano); entrementes, essa complexidade indica mais a constituição dos 
agentes do que as causas reais das determinações que os atravessam, mas, 
para o intento da presente interpretação, é preciso encaminhar tal colo-
cação a partir dos vetores que permitem a esses complexos “dizerem” algo 
sobre impotências e potências comuns, tanto no que concerne às resistên-



106

cias éticas e políticas pelas quais a liberdade é condicionada como à for-
mação das singularidades – e da formação dos indivíduos como cidadãos, 
parte de potências coletivas ordenadas politicamente.

Do ponto de vista da constituição civil, pois, a segurança, como virtude 
essencial, é critério e expressão da potência multitudinária, seja juridica-
mente, já que é esta que define o direito civil, seja vitalmente,86 na medida 
em que é a multidão a guarda da liberdade, e, por conseguinte, expressa 
todo o saldo de memórias que modula as aspirações e os medos comuns 
– como o medo da perda da liberdade, presa de interesses ambíguos se 
não superado por afetos contrários e mais fortes, que dão matéria ao con-
ceito de civilidade, ou seja, do que se forma na cidade e pela cidade. Em 
quaisquer declinações, o medo é inversamente proporcional à segurança, 
a qual, ética e politicamente, constitui e institui confiança à proporção 
que encontros e diferenças encontram terreno de expressão comum e se 
dão resistências contra forças de exclusão e de opressão, forças que apenas 
para imaginações idealistas ou “mal” intencionadas inexistem ou podem 
ser desprezadas.87

Nos contextos em que a sociabilidade se constitui – e podemos ape-
lar para a experiência –, os conflitos e as resistências, suas histórias, suas 
apropriações úteis ou interessadas, tudo isso configura potências singulares 
afirmando-se em meio/diante do que espaço e tempo permitem distinguir 
como vital e como campo de produção política. Uma diversidade qua-

86   Cf. o Tratado político, II, 25 (Espinosa, 2009, p. 19): “(...) como um sozinho em vão 
se esforçaria por precaver-se de todos, segue-se que o direito natural do homem, enquan-
to é determinado pela potência de cada um e é de cada um é nulo e consiste mais numa 
opinião que numa realidade, porquanto não há nenhuma garantia de o manter (quando-
quidem nulla ejus obtinendi est securitas). (...) A isto acresce que os homens, sem o auxílio 
mútuo, dificilmente podem sustentar a vida e cultivar a mente. E, assim, concluímos que 
o direito de natureza que é próprio do gênero humano dificilmente pode conceber-se a 
não ser onde os homens têm direitos comuns (...)”
87   Gosto das palavras do intérprete João Abreu (2019, p. 150) quando põe: “A observân-
cia dos direitos comuns, por sua vez, implica a permanente instituição e reinstituição da 
cidade, pois os desejos comuns que agregam o corpo social e conservam a cidade devem 
constantemente prevalecer sobre a pressão de desejos particulares de dissolvê-la: sem co-
municar suficientemente a sua própria utilidade, o que só se faz mediante a observância 
efetiva de direitos comuns e suas vantagens contra a leis do mais forte, os desejos comuns 
que explicavam a gênese da cidade escapam da memória ou perdem sentido atual e, em 
qualquer caso, cedem frente a desejos particulares difusos, que fazem explodir as potência 
em direito de guerra” (itálico do autor).



107

litativa transparece, portanto, entre as constituições multitudinárias que 
dispõem (de) suas histórias, interpretadas segundo o bem comum, o que 
expressa autodeterminação, e aquelas constituições que aceitam suas his-
tórias, o que as leva a comprimir sua própria multiplicidade e a aderir a 
formulações inadequadas de bem e de utilidade comuns.

Como os indivíduos se formam cidadãos, a multiplicidade simultânea, 
aventada na Ética como expressão afetiva da liberdade, denota politica-
mente a potência educativa da cidade em proporcionar que os indivíduos 
disponham da potência-memória coletiva na ordenação de suas afecções, 
a partir de um trabalho de adequação possível das concatenações afetivas 
individuais ao que determina o direito comum;88 nesse nível, perspecti-
va-se o corpo social como um campo de experiência contínua de formação 
política, não apesar das singularidades e de suas conexões “incabíveis” nas 
representações políticas, porém através dessas mesmas singularidades, de 
tal maneira que se pode conceber os esforços comuns para conectá-las em 
concórdia como bases para ajuizar-se sobre a aderência/participação políti-
ca das partes constituintes da civitas. A instituição do direito civil, esforço 
comum e multitudinário para o que convém à segurança e à liberdade po-
líticas, efetiva a/influi na constância dos vínculos como se formam histori-
camente e se renovam pelas memórias comuns. O horizonte democrático, 
conformemente, assinala-nos certo trabalho sobre a memória como ativi-
dade coletiva vinculante, território/temporalidade do múltiplo simultâneo 
em ato no corpo social. 

III. Questões remanescentes: poderes e artifícios

O liame entre as singularidades e as memórias na formação civil democrá-
tica implica um alinhamento entre a virtude e a potência imaginativa – de 
presentificação – da multidão, ancorado no escólio da proposição 17 da 
segunda parte da Ética:

[...] as imaginações da mente, consideradas em si mesmas nada 
contêm de erro, ou seja, a mente não erra pelo fato de imagi-

88   Conferir Espinosa, 2015, pp. 169-170: a memória “(...) não é nada outro que alguma 
(quaedam) concatenação de ideias que envolvem a natureza das coisas que estão fora do 
corpo humano, a qual ocorre na mente segundo a ordem e a concatenação das afecções 
do corpo humano”.



108

nar, mas erra somente enquanto se considera que ela carece da 
ideia que exclui a existência das coisas que imagina presentes 
a si. Pois se a mente, quando imagina coisas não existentes 
como presentes a si, simultaneamente soubesse que tais coisas 
não existem verdadeiramente, decerto atribuiria esta potência 
de imaginar (imaginandi potentia) à virtude de sua natureza, e 
não ao vício; sobretudo se esta faculdade de imaginar depen-
desse de sua só natureza, isto é, se esta faculdade de imaginar 
da mente fosse livre. (Espinosa, 2015, p. 169) 

O regime absoluto democrático não depende de ação racional de cada 
indivíduo, parte extra parte, tampouco tem como meio de ação a forma 
educativa da normatização racional – possibilidade que une utópico e dis-
tópico no mesmo clarão. Se o conhecimento racional é absolutamente vir-
tuoso, a política existe por nada ser absoluto nas existências individuais. A 
potentia imaginandi é conceito que compreende experiência vitais de sin-
gularização; e a memória, de toda a dimensão pelas quais as singularidades 
múltiplas operam de múltiplas maneiras na e pela vida comum, de variadas 
feições, articulada especialmente pelas diferenças que se encontram e se 
conectam segundo as concatenações do corpo coletivo.

Como demonstram tanto o TTP como o TP, não é pelo contrato social 
que se firmam os fundamentos da vida política – o que me parece indicar 
outras questões a respeito da memória: como o paradigma hobbesiano se 
serve da memória na determinação da artificialidade do corpo político? 
A partir desse paradigma – o hobbesiano –, segue-se um grau de artifi-
cialização da memória impraticável ou perigoso à liberdade pública para 
Espinosa? Tais perguntas hão de ser perscrutadas em outro momento, mas 
remeter à filosofia do filósofo inglês já me serve para atentar às noções de 
dever e de obediência, conceitos consequentes ao contrato social e à pecu-
liar colocação moral aí implicada, nos passos da transferência voluntária 
de direitos naturais individuais – o abandono do direito de resistência. Na 
medida em que a vontade e a razão hobbesianas forjam deveres e irmanam 
obediência e medo, cabe inquirir sobre a distância dessa configuração para 
todo o quadro ético-político espinosano em que, fundando responsabili-
dades, a potência comum do direito civil persiste em tensão contínua com 
o direito de guerra: a reverência e o medo diante dos poderes civis portam 
memórias que informam sobre o desejo de liberdade. 



109

Se não é possível pensar o exercício político da memória sem uma ars 
que mire a segurança e a abertura ao múltiplo, podemos, em continuidade, 
buscar elementos que mostrem até que ponto a crítica ao contrato social 
em Espinosa não aponta uma crítica à artificialização – empobrecimento, 
no caso – da criatividade política, que respeita à própria atividade de ser 
humano. A multiplicidade de desejos que concorrem para a liberdade co-
mum efetiva conflitos genéticos da política: a democracia «é o mais natural 
dos regimes» enquanto cada indivíduo naturalmente exercita sua liberda-
de, na juntura entre como se formam os desejos individuais e as leis civis 
como expressão de desejos comuns. A democracia, que se arregimenta na 
assembleia popular e no direito inato à cidadania, também é compreensível 
como território de livre produção imaginária que convém aos horizontes 
de paz e concórdia da razão. 

Vê-se que a democracia passa pela potência da multidão de manter-se 
singular – o que necessita da atenção às feridas e, não menos, aos acertos do 
que constitui sua abertura à história pela constante produção de direitos. 
Isso não resolve problemas mais diretos (como os relacionados há pouco), 
mas determina o caráter da questão: de que memórias se trata quando há 
segurança e liberdade como marcos da civilidade? Que memórias se ativam 
cotidianamente na prevalência da esperança de vida sobre o medo da mor-
te? O que se entrevê, desde essas breves considerações, é a impossibilidade 
de conciliar a memória efetiva – plural e com efeitos de liberdade na lida 
com dores e alegrias – e a formação civil que desconecte seus constituintes, 
os indivíduos em suas relações, de sua própria história.

O apagamento das histórias formativas da multidão incapacita ou vio-
lenta singularidades sem as quais todo senso de unidade é abstrato; no 
capítulo vinte do TTP, lemos como artifícios de submissão dos ânimos 
chocam-se cedo ou tarde com a multiplicidade: «Por maiores que sejam os 
resultados a que nesse domínio chegou o artifício (ars), jamais se conseguiu 
que os homens, tarde ou cedo, não sentissem que cada um tem discerni-
mento que sobra e que variam tanto as cabeças quanto os paladares» (Espi-
nosa, 2003, pp. 300-301). Do mais, a imanência do que é instituído social 
e politicamente à potência da multidão ocasiona a simultaneidade entre 
a produção das normas sociais e políticas e a seleção expressiva de um re-
memorar tão dinâmico quanto a vida comum. Sejam leis ou costumes, há 
relações complexas em suas origens que reclamam a constante atualidade, 
nessa vida comum, de direitos individuais e comuns intransferíveis a qual-



110

quer instância de manutenção normativa. Mais que vestígio, a liberdade 
natural é atualidade complexa.

A potência humana de conceber ideias pode ser inibida por forças exte-
riores, mas nunca transferida – sobre tudo o que ajuizamos o fazemos no 
presente, tempo atual em que o próprio passado nos afeta, ou seja, mesmo 
como causalidade inadequada cada parte constituinte de uma singularida-
de social e política (mesmo as que não existem senão na memória) é – por 
potência e direito inatos – intrinsecamente responsável pela segurança e 
pela liberdade públicas, sendo que na democracia a gênese/forma da so-
ciedade é expressa absolutamente na gênese/forma das instituições civis: 
os decretos da cidade, os desejos comuns em/por ela e as determinações de 
seu corpo político são o mesmo – tanto individual quanto coletivamente, 
segue que «nada podemos fazer pelo decreto da mente se não o recorda-
mos. Ademais, não está no livre poder da mente lembrar-se ou esquecer-se 
de uma coisa» (Espinosa, 2015, p. 247).

A educação política, ainda uma vez, realizada em meio à multidão e/
ou que manejam o senso de civilidade, via instituições ou outras dinâmi-
cas, retoma cotidianamente a noção comum de que não podemos não 
ser memória; por isso, é violento todo poder que se exerce sobre o foro 
íntimo: não porque viola alguma suposta autonomia moral do indivíduo, 
sim por enfraquecer liames necessários para a saúde pública e para a auto-
compreensão da multidão, naquilo que, como ingenio particular, faz seu 
direito/potência recrudescer. No processo formativo da multidão e de con-
dução formativa dos cidadãos, a multiplicidade constituinte do corpo po-
lítico é questão pública, aberta a conflitos, lugar de produção de resistência 
às forças que torcem todos os sentidos do que é essencial à vida comum, 
pois «quanto mais apto é o corpo para poder ser afetado de múltiplas ma-
neiras e afetar os corpos exteriores de múltiplas maneiras, tanto mais apta 
é a mente para pensar» (Espinoza, 2015, p. 509) – e tampouco os arcana 
podem ser admitidos. 

Tanto quanto a forma da democracia depende da potência da “matéria”, 
e em que «todos detêm colegialmente o poder» (Espinosa, 2003, p. 301), a 
saúde pública depende da tensão contínua entre o desejo pela fácil estabi-
lidade e o esforço “memorioso” de renovação do amor e da reverência pela 
vida comum, do desejo e da responsabilidade da participação, que é um 
direito, não um privilégio. Resta, certamente, aprofundar em que sentido 
há artifícios – a partir do horizonte da filosofia de Espinosa – aplicados 
sobre as memórias comuns que são obstáculos à vida democrática, cujos 



111

signos de operação respeitam a imaginários nos quais a potência de experi-
mentar e de conceber ideias é transferida e centralizada, em que a própria 
sociabilização é imaginada como heterodeterminada em relação ao corpo 
comum da comunidade. Assim, será melhor determinado o elo entre ética 
e política no que concerne à memória como condição concreta de liberda-
de, como operam as memórias dos conflitos, as memórias das resistências.

Referências bibliográficas

Abreu, José. (2019). O problema da propriedade privada em Espinosa. Rio 
de Janeiro: Editora PUC-Rio; Lumen Juris.

Espinosa, Baruch de. (2003). Tratado teológico-político. São Paulo: Martins 
Fontes.

Espinosa, Baruch de. (2009). Tratado político. São Paulo: Martins Fontes.

Espinosa, Baruch de. (2015). Ética. São Paulo: Edusp.



112

La fundamentación de la democracia en 
Spinoza

Nicolás Lona Kleinert

Baruch Spinoza es recordado como uno de los grandes pensadores que 
defendieron y trataron conceptualmente la democracia en la historia del 
pensamiento occidental. No obstante, tras veinticinco siglos desde que Pe-
ricles pronunciara por primera vez el término en Atenas antigua, o desde 
que las reformas de Effialtes impulsaran una participación directa de los 
ciudadanos en los asuntos públicos —pasando por las obras de Heródoto y 
Tucídides— resulta legítimo volver a interrogarse sobre el sentido profun-
do de la democracia y su eco en la filosofía de este autor del siglo XVII. En 
su pensamiento político, Spinoza sostiene no solo que la democracia es el 
régimen más libre, sino también el más natural y el más justo. Sin embar-
go, lo que entendemos por democracia ha variado a lo largo del tiempo, y 
es precisamente en esa multiplicidad de sentidos que es necesario indagar. 
¿Cuál es el tipo de democracia que Spinoza posee en mente? ¿Y, cómo se 
fundamenta? Esa última pregunta es la que se precisa responder. 

Desde nuestra perspectiva, Spinoza plantea un modelo de sistema po-
lítico democrático cuyos cimientos guardan similitudes con la democracia 
antigua, sobre todo, en relación a la soberanía popular y la ekklesia ate-



113

niense. Si bien el Tratado Político sugiere mecanismos de delegación —que 
serán abordados posteriormente— es posible interpretar su pensamiento 
acerca de la democracia por fuera de la teoría clásica del contrato, y por el 
contrario, concebir a este sistema desde un principio ético y ontológico. 
De esa forma, la democracia sugiere ser «la misma esencia del Estado» 
(Domínguez, 1992, p. 94). Si la creación de un Estado se fundamenta en 
la intención de cada individuo a conservarse, su esencia es democrática en 
tanto el sistema planteado se define como «la asociación general de hom-
bres, que posee colegialmente el supremo derecho a todo lo que puede»89. 
La viabilidad de un pacto se pondera a partir de su utilidad. El hombre no 
pierde sus derechos naturales, sino que los mantiene en virtud de él. No 
será sino hasta el capítulo XVI del Tratado Teológico Político en que el autor 
pondere a la democracia como el mejor sistema de gobierno, y desarrolle 
su concepción del derecho natural, central para el posterior desarrollo de 
las virtudes democráticas.  

Sin embargo, la esencia democrática no se agota en el propio Estado. 
Moses Finley había abordado la carencia de sustento teórico que presen-
taba la democracia ateniense del siglo V A.c. De allí se sugiere la tesis que 
los sistemas gubernamentales no se sostienen necesariamente en sistemas 
teóricos, y en el caso de la democracia antigua, los panfletos y los discur-
sos literarios como las obras teatrales guardan un vínculo cercano con la 
singularidad democrática. Julián Gallego, en ese mismo eje, plantea que la 
conexión entre el orden social y la literatura era de índole política dentro 
del contexto antiguo de Atenas. 

Es por ello que encontramos una postura escéptica dentro de la escuela 
platónica aristotélica con respecto a la democracia. Platón sostiene que la 
multitud gobierna la polis, y es ello lo que conduce al caos y posterior-
mente a la tiranía. La soberanía popular dentro de la democracia radical 
—sistema político que emerge en la segunda mitad del siglo V. A.c— se 
encuentra por encima de la ley. La isonomía de Clístenes constituye una 
de las principales bases del Estado democrático antiguo cuyo sustento se 
encuentra en la igualdad de los ciudadanos ante la ley. En términos plató-
nicos, consistiría en igualar a los desiguales, y el exceso de libertad que se 
pregona en una democracia es la que conduce asimismo a su disolución. 
Dicho de otra forma, la igualdad radical, para Platón, disuelve el principio 
de autoridad. Aristóteles continúa con una acentuada crítica a la democra-
cia similar a la platónica; la igualdad absoluta conduce a la demagogia. La 

89   Tratado Teológico Político. Cap XVI, p. 167



114

relevancia de la clase media para la conducción democrática era fundamen-
tal, ya que Aristóteles sostenía que en caso de que los pobres condujeran, 
el sistema iba a devenir en una demagogia. 

Si tenemos en cuenta que Spinoza subraya el carácter natural del siste-
ma democrático, es posible trazar una analogía en tanto son las pasiones 
las que regulan y delimitan el accionar en aquel sistema. El tratamiento 
del filósofo frente a la democracia nos induce a reflexionar en una teoría 
acerca de ella más allá del contrato social. El acento que pone el autor en 
la libertad de expresión y pensamiento difiere sustantivamente del resto de 
los escritores contractualistas, ya que por el contrario, ellos han basado su 
anhelo filosófico en construir teoría más sistemática y rígida acerca de la 
práctica de gobierno. Ello no significa, no obstante, que Spinoza no haya 
tenido el deseo de sistematicidad en su Tratado Político, pues se encargó 
de analizar las diversas formas de gobierno tales como la aristocracia o la 
monarquía. Empero, su fallecimiento en el período de redacción acerca de 
la sistematicidad de la democracia nos deja por un lado una teoría incon-
clusa, y por otro lado, un espacio libre y un marco de interpretación más 
vasto acerca de lo que había postulado previamente en la Ética y el Tratado 
Teológico Político. 

Los conceptos de derecho natural y derecho civil, así como el resto 
de sus presupuestos políticos básicos, poseen un sustento en su tratado 
sobre la Ética. La causalidad horizontal planteada acerca del alma humana 
demuestra la relación que existe entre las diversas potencias, así como la 
tendencia a organizarse en comunidades, lo cual demuestra la tendencia 
natural de la multitud a actuar acorde a su fuerza colectiva. El hombre 
debe esforzarse en conservar su ser, amarse a sí mismo y buscar su propia 
utilidad, para lo cual «la razón no pide nada en contra de la naturaleza»90. 
Continúa el autor en su tratado de la ética, si dos individuos unen fuerzas, 
componen otro individuo aún más poderoso. Es la propia naturaleza la 
que moviliza a Spinoza, y es el sustento luego de su concepción de dere-
cho natural desarrollada en su concepción política. En su Tratado Teológico 
Político, Spinoza pone de relieve la importancia de los derechos naturales 
al abordar su filosofía política, habiendo construido una base previa en 
términos ontológicos y antropológicos en su concepción de la ética. En 
efecto, el autor se refiere a la democracia como un sistema natural en tanto 
los derechos naturales no se pierden en el pacto, sino que se mantienen en 
virtud de él. 

90   Spinoza, Ética. Proposición XVIII. 



115

Esa diferencia sustancial con Hobbes abre un espectro diverso, e inclu-
sive más amplio de análisis dentro de la concepción democrática spinozia-
na. Convenimos que la democracia es, en esencia, conflicto. El propio 
Aristóteles en Política (1301b 26-9) argumenta que en toda polis hay una 
relación entre igualdad y stasis. La soberanía del pueblo, en el sentido más 
radical, se posiciona indefectiblemente por encima de la ley. Esta proble-
mática subyace a cualquier clase de gobierno democrático, puesto que la 
stasis comprendida como la guerra facciosa por el poder es su fuerza vital; 
lejos de inhibir el debate democrático, lo potencia. La imaginación y las 
pasiones de los hombres los conducen a un estado anárquico similar al 
hobbesiano, y es necesario por ende que sometan sus deseos al interés de 
la razón. 

Contra esta tesis, empero, se encuentra la posición de Antonio Negri 
quien describe una democracia radical cuya base teórica es la imaginación 
colectiva y no un contrato racional (Domínguez, 1992, p. 93) Bajo esta 
lectura particular de la filosofía spinoziana, el autor sostendría en el Trata-
do Político lo contrario a lo anteriormente expuesto en el Tratado Teológico 
Político, a saber, no existe ya un pacto racional sino un sentimiento en 
común, ya que los hombres se guían más por la pasión que por la razón. La 
multitud se encuentra atravesada por la contingencia, y se opone al con-
cepto sustancial de pueblo. El poder absoluto de la democracia no significa 
la renuncia de los derechos, ni una transferencia, sino un mero desplaza-
miento. En efecto, en consonancia con el concepto antiguo de stasis desa-
rrollado en la filosofía griega antigua, el sistema democrático se encuentra 
atravesado por luchas, y dista del pacto armonioso y racional establecido 
por el resto de los contractualistas. En ese caso, las problemáticas sociopo-
líticas no se extinguen, sino que migran constantemente hacia otras, y es el 
conflicto el sustento de dicho sistema. 

La multitud «se encuentra conformada por muchos cuerpos, y al mis-
mo tiempo, ella misma es un cuerpo, ella es pluralidad y unidad a la vez» 
(Ricci Cernadas, 2002, p. 60). Como se mencionó anteriormente, ya en la 
propia Ética, Spinoza identificaba que la unión de los hombres les dotaba 
de potencia y los quitaba del desamparo que suponía el aislamiento. Sin 
embargo, la multitud podía dotarse de razón, y salir de la superstición que 
le suponía la imaginación, en caso de que se pusiera bajo la obediencia a 
una autoridad. Esta transferencia de derechos no significa una renuncia a 
ellos, sino un mero traspaso. Siguiendo este razonamiento, no existiría una 



116

posible solución o síntesis de los conflictos, sino una articulación de los 
antagonismos basados en la potencia de cada individuo. 

En efecto, el equilibrio generado por la multitud que se gobierna a sí 
misma es siempre dinámico, y está sujeto tanto a las circunstancias como al 
conatus de sus integrantes, por lo que la democracia es, en esencia, el régi-
men menos estable. La soberanía en el pueblo no anula el derecho natural 
de los individuos, sino que los potencia, de modo que tampoco excluye los 
antagonismos, sino que los incluye al cuerpo político. La estabilidad sería 
la discordia. La multitud posee la capacidad de decidir. La democracia, 
entendida etimológicamente como poder del pueblo, es un sistema políti-
co que comprende la naturaleza colectiva del poder en todas sus esferas, y 
estas expresiones más radicalizadas las encontramos en Spinoza, y de una 
manera similar, en Rousseau.

Es necesario destacar el trabajo de Balibar en relación con el concepto 
de multitud en Spinoza, cuya composición es un acuerdo momentáneo 
basado en las luchas y contingencias, y sus significantes remiten a plebs o 
vulgus. Según su conclusión, el peligro de un Estado sería interno, y se en-
contraría constituído por el pueblo mismo. Si la democracia es ponderada 
como el régimen más natural, habría que discernir qué se entiende por tal 
característica; es posible argumentar que es el régimen que más se asemeja, 
según la concepción que venimos desarrollando, al estado de naturaleza. 

La tesis de Gallego se sustenta en plantear que la singularidad demo-
crática se encuentra construida por los relatos de la tragedia griega, y existe 
una concordancia histórica en relación a la elaboración de dichos relatos y 
la emergencia de la democracia ateniense. Es en ese sentido que las inter-
pretaciones nietzscheanas han planteado una lectura filológica diversa al 
eje socrático y cercana a la tragedia antigua para el estudio del pensamiento 
griego. Y es evidente que dentro de la filosofía antigua no se ha ponderado 
a la democracia —al margen de obras platónicas puntuales— como un 
régimen de gobierno virtuoso o deseable. Es por ello que el concepto de 
stasis es relevante para el estudio del pensamiento democrático, así como 
la tragedia se ubica en un parámetro de lectura apto para la inestabilidad 
propia de esta clase de gobiernos. 

Por ende, cuando Spinoza se refiere a que se trata del gobierno más 
natural, no significa que sea el más pacífico o estable, sino que puede leerse 
a la naturaleza humana cercana al concepto de physis. Sin embargo, esta 
naturaleza es la causa de estabilidad. Kant refiere a la problemática de las 



117

multitudes y la naturaleza de una manera paradójica91, ya que argumenta 
que los antagonismos naturales dentro de la sociedad terminan por ser la 
causa del orden legal de aquellas disposiciones. Si bien es necesario aclarar 
que el autor del idealismo alemán no posee la misma noción determinista 
de la naturaleza que posee nuestro autor en cuestión en todas sus facetas, la 
concepción kantiana guarda similitudes dentro de la propia naturaleza de 
lo político con la filosofía de Spinoza. 

La concepción kantiana en este caso constituye una aporía puesto que 
se refiere a la insociable sociabilidad de los hombres. Este término posee 
una doble acepción; por un lado, es necesario vivir en una sociedad por 
una cuestión de necesidad, y asimismo, mayormente no es posible soportar 
a ese otro en una cuestión de convivencia. Por ello sostenemos que cons-
tituye ante todo una aporía. La hostilidad entre los hombres representa la 
amenaza de disolver la sociedad. Kant sostiene que estas características son 
innatas de la naturaleza humana. 

Sin embargo, esta fuerza vital es la que despierta las ambiciones del 
hombre y su anhelo de construir una cultura. El hombre busca constan-
temente la concordia, pero su propia naturaleza es discordante. Y es esa 
naturaleza la que constituye la sociedad civil, y de manera más radical, la 
democracia. 

En efecto, la democracia radical presente en Spinoza, a partir de la in-
terpretación de Antonio Negri en su trabajo La Anomalogía Selvaggia, se 
opone férreamente al absolutismo estatal y no se encuentra basada en un 
contrato racional establecido por los hombres. Es necesario destacar que 
esta lectura propone una interpretación singular de Negri, aunque sin em-
bargo nos deja esclarecer cuál es el fundamento de la democracia en Spino-
za según nuestra propia interpretación, y esta es la fuerza. Evidentemente, 
si nos referimos a la democracia como el régimen más natural, debemos 
destacar que se trata de un sistema atravesado por una correlación de fuer-
zas. 

En el Tratado Teológico Político, las críticas de Spinoza a la monarquía se 
basaban en el rechazo al derecho divino de los reyes - un desdén precursor 
de la posterior época ilustrada - y el anhelo de que el poder absolutista sea 
determinado y limitado por la multitud. Asimismo, calificaba al régimen 
monárquico como simple y estable, mientras que la democracia se trataba 

91   Immanuel Kant, Idea para una historia universal en clave cosmopolita, cuarto prin-
cipio. Pág. 102. 



118

de un sistema complejo, y por el contrario, inestable. Si bien la aristocracia 
era preferible a la monarquía, ésta iba a devenir, según su Tratado Político, 
en una oligarquía.

Es menester declarar que Spinoza es un autor que ha planteado un sis-
tema democrático en su estado puro. Si bien podrían trazarse analogías con 
las filosofías de Rousseau y Locke, el Tratado Teológico spinoziano marca un 
fin a las monarquías absolutistas y dictamina los inicios de la sociedad de-
mocrática laica y participativa, cuando a diferencia de Rousseau, no pone 
un límite a la voluntad general a partir de la figura de un legislador, sino 
que la interpretación del autor holandés abre el camino para las teorías de 
la democracia contemporáneas.  

Por consiguiente, la concepción ontológica de la democracia spinoziana 
funciona como analogía a las teorías contemporáneas que critican la rela-
ción entre democracia y Estado, y exceden a los mecanismos instituciona-
les y a las concepciones soberano céntricas de lo político; por el contrario, 
para aquellas teorías, la virtud del sistema democrático consiste en inhibir 
la fuerza de su propio sistema. Para decirlo de otra manera, la virtud del sis-
tema democrático se basa en reprimir la catástrofe de la propia civilización 
democrática. A partir de esa tesis de Ranciere, el panorama contemporá-
neo se sustenta en una visión radicalmente más crítica, mediante la cual los 
gobiernos no son sino oligarquías electivas y la potencia de la democracia 
recae en el súbdito. En este paradigma pueden encontrarse doctrinas como 
la de Sartori o las críticas al sistema liberal de Philip Pettit. De esa forma, 
no necesariamente interpretamos al autor desde una postura anti estatis-
ta, sino desde una posición que rompe con el contractualismo clásico, así 
como con los tratamientos absolutistas. 

El fundamento de la democracia en Spinoza se basa entonces en la fuer-
za natural. Y es este autor, pese a la incompletud de su Tratado Político, el 
que ha logrado demostrar a lo largo de su obra un concepto de democracia 
que ha logrado ser la misma esencia del Estado, y a su vez, una abstracción 
que lo trasciende. 

Referencias bibliográficas

Cadahia, María Luciana. (2009). “Ontología y democracia en Baruch Spi-
noza”. Bajo Palabra. Revista de Filosofía, (4), 125–134.



119

Domínguez, Atiliano. (1992). “Spinoza y el surgimiento de la democra-
cia”. Fragmentos de Filosofía, (2), 87–106.

Gallego, Julián. (2003). “Democracia ateniense y pensamiento político”. 
En La democracia en tiempos de tragedia: Asamblea ateniense y 
subjetividad política (pp. 13–42). Buenos Aires: Miño y Dávila 
Editores.

Kant, Immanuel. (1987). Ideas para una historia universal en clave cosmo-
polita (ed. Concha Roldán). Madrid: Tecnos.

Rancière, Jacques. (2020). El odio a la democracia (1.ª ed., 3.ª reimp.). 
Buenos Aires: Amorrortu.

Ricci Cárdenas, Guillermo. (2022). “La multitud”. En María José Solé 
(ed.), Derivas spinozistas: La multitud en Spinoza, de la física a la 
política (pp. 45–62). Córdoba: RAFIG Ediciones.

Spinoza, Baruch. (1890). Tratado teológico-político (trad. J. de Vargas y A. 
Zozaya). Madrid: Biblioteca Económica Filosófica.

Spinoza, Baruch. (2000). Ética demostrada según el orden geométrico 
(trad. Atiliano Domínguez). Madrid: Trotta.



120

El problema de la democracia y la 
democracia como problema en Baruch 

Spinoza

Carlos Mauricio Ferolla (UNR – Grupo de estudios de Lecturas en Filosofía y 
Teoría Política)

En este trabajo buscamos reflexionar sobre el tratamiento que hace Spi-
noza de la idea de democracia. Esto nos proponemos hacerlo bajo un doble 
aspecto: el primero, a partir de la democracia como un problema teórico 
que aborda el pensador holandés en sus escritos; y, el segundo, la democra-
cia como un concepto que resulta problemático en el propio pensamiento 
spinozista. Concluiremos nuestra exposición preguntándonos como esta 
concepción de la política spinoziana nos interpela para pensar nuestras 
democracias latinoamericanas.

El holandés aborda por primera vez y de manera explícita la cuestión 
de la democracia en el Tratado Teológico Político – TTP -. Tanto en el ca-
pítulo XVI como en el capítulo XX establece los fundamentos del Estado 
democrático, tomando posición a favor de éste respecto a las otras formas 
de soberanías políticas. La concibe como «el más natural y el que más se 
aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo » (Spi-
noza, 1994, p. 341), y la que está « más acorde con la naturaleza humana» 



121

(p.417). Así, la democracia es el nombre de aquella sociedad en la cual los 
seres humanos se asocian y acuerdan ceder al conjunto el poder de defen-
derse, de manera que todos detenten el derecho común. Mediante esta co-
lectivización de los derechos naturales de cada uno, es que «siguen siendo 
todos iguales, como antes en el estado natural» (p.341). 

La forma política democrática es la que está en mejores condiciones 
de realizar la finalidad del estado político, que es la libertad (1994), y me-
diante esto, su estabilidad garantizando que cada uno tenga la libertad de 
decir lo que piensa y pensar lo que quiera. De esta manera, el TTP toma 
la forma de un manifiesto político democrático (Balibar, 2011) que busca 
intervenir en la coyuntura holandesa en favor del bando republicano, en 
contraposición al partido monárquico. Monarquía y democracia aparecen 
como las dos configuraciones del poder político enfrentadas, mientras uno 
busca dominar a los seres humanos, el otro se propone su liberación, mien-
tras uno mediante el miedo, la superstición y la religión inducen a que 
luchen por su esclavitud, como si se tratara de su salvación, para que sean 
fácilmente movidos a adorar a reyes y dioses o a derrocar gobernantes; el 
otro se propone «librarlos a todos del miedo, para que vivan, en cuanto sea 
posible con seguridad; esto es, para que conserven al máximo este derecho 
suyo natural de existir y de obrar sin daño suyo ni ajeno» (Spinoza,1994, 
p.410 - 411).

En el TTP podemos encontrar otra argumentación en favor de la de-
mocracia que es complementaria a la que venimos desarrollando. Si bien 
no la nombra de manera explícita, en el capítulo V hallamos la antesala 
de lo que será expuesto en la segunda mitad del tratado. Luego de dar 
cuenta de la utilidad y la necesariedad de la sociedad para la consecución 
de muchas cosas que los individuos no lo podrían hacer por sí solos, dirá 
que en lo posible toda sociedad debe tener el poder en forma colegial, a fin 
de que todos estén obligados a obedecerse a sí mismos y nadie a su igual; 
o bien, que si uno o unos pocos detentan el poder, estos deben poseer algo 
superior a la naturaleza humana o, al menos, deben convencer de ello al 
vulgo (1994, p.158).

Spinoza inicia dando una pista muy importante respecto a la condición 
humana, mencionando ese vestigio de autonomía (Chauí, 2004) por el 
cual nadie desea servir a sus iguales y ser gobernados por ellos, por esto en 
la democracia cada uno mandaría sobre sí mismo. Luego nos da indicios 
de la constitución inmanente del poder político democrático por parte de 
los seres humanos y del imaginario trascendente al que deben recurrir las 



122

aristocracias y las monarquías. En el caso de esta última forma de gobierno, 
se vuelve fundamental la teología y la cristalización de un poder teológico 
político para sustentar la dominación. 

A diferencia del TTP que se focaliza en el tratamiento de la democracia, 
el Tratado Político – TP- desarrolla de manera más sistemática el problema 
de los regímenes políticos. Lo que se busca aquí es pensar la continuidad 
indefinida de la existencia de la potencia colectiva de la multitud en el mar-
co de un derecho común que haga posible la coexistencia en comunidad. 
Esto no se reduce a la forma de gobierno democrático, sino también, la du-
ración o adecuación de la potencia de la multitud a otras formas políticas, 
como la monarquía y la aristocracia. Afirma Chauí, que estas no se dividen 
por el origen del poder soberano, que es siempre la multitud, ni el número 
de sus gobernantes, ya que la soberanía no es idéntica a quienes ejercen el 
gobierno, sino por la «proporcionalidad que se establece entre el poder de 
la potencia soberana y el poder de las potencias individuales, esto es, entre 
el poder colectivo y el poder de los ciudadanos» (Chauí, 1989, p.153). 

La idea del estado más natural expuesta en el TTP tendrá su reescritura 
en el TP en la afirmación de la democracia como totalmente absoluta. 
Como señala Matheron (2025), en este escrito póstumo, Spinoza da cuen-
ta de una prioridad histórica de esta forma política respecto a las otras dos, 
pero sobre todo, de una prioridad ontológica y por ende lógica, indicada 
en el parágrafo 12 del capítulo VIII, donde dice que muchos Estados aris-
tocráticos fueron antes democráticos, y que paulatinamente fueron redu-
ciendo la participación en el gobierno a unos pocos y luego a uno (Spino-
za, 2012). Son los conflictos al interior de la multitud los que producen 
la división social y política que modifican las relaciones de fuerzas y la 
configuración del cuerpo político. 

Desde el spinozismo contemporáneo se han hecho importantes contri-
buciones para pensar los significados de la democracia en el teórico holan-
dés, no reduciéndola a una determinada forma política del Estado. Balibar 
(2011) y Visentin (2011) tratan sobre sus distintas valencias que se pueden 
encontrar en los escritos spinozianos, como régimen político particular y 
«como principio constitutivo de toda relación política» (Visentin, 2011, 
p. 9) o como «la «exigencia inmanente de todo Estado» (Balibar, 2011, 
p. 51). Aquí resuenan los ecos de la definición que da Marx (1982)  en la 
Crítica del derecho del Estado de Hegel donde define a la democracia como la 
como «la verdad de la monarquía» (1982 : 342) y la «esencia de toda cons-
titución de Estado» (1982, p.343). Estas concepciones de la democracia 



123

presente en los escritos de juventud del alemán tienen una clara influencia 
spinoziana. Otra de las interpretaciones que pone en juego el cruce Spino-
za Marx, es la de Laurent Bove (2014) quien retoma la idea expuesta en La 
ideología alemana, del comunismo como movimiento real, para definir a la 
democracia del holandés como «movimiento real por el cual una sociedad 
se libra perpetuamente del estado de servidumbre pasando a una perfec-
ción mayor» (2014, p. 273 - 274). 

La democracia así entendida, es la manifestación del despliegue de la 
potencia de la multitud como movimiento liberador, ubicándose en el en-
tre o en medio de la servidumbre y la liberación. En los términos de la 
Etica, podemos decir que es la expresión de la transición de un grado de 
menor a un grado de mayor perfección de un determinado cuerpo polí-
tico. En esta obra, la política se ubica en la parte cuarta que trata sobre la 
servidumbre, en un sinuoso camino hacia la última parte que refiere a la 
libertad humana. Tanto la servidumbre como la libertad se encuentran in-
separables, hay una diferencia de grado, de proporción de la potencia que 
puede variar de acuerdo a la adecuación o inadecuación de los encuentros 
con los demás seres de la naturaleza (Homero Santiago, 2012). El deseo 
aparece como la fuerza impulsora en la búsqueda de lo útil, dirá Spinoza 
que somos conscientes de nuestras acciones y deseos, pero no de las cau-
sas que nos determinan a actuar de una u otra manera. Como nacemos 
ignorantes de todas las cosas, nos constituimos en una relación imaginaria 
con las cosas exteriores y con nosotros mismos, donde lo que percibimos 
dice más de nuestra naturaleza que de la ajena. Esto genera una situación 
de permanente fluctuación indicada en el escolio de la proposición 39 de 
la parte quinta: «vivimos en continua variación y que, según cambiamos 
a mejor o a peor, en esa medida nos decimos felices o infelices» (Spinoza, 
2020, p. 421). 

La democracia es la expresión del esfuerzo conativo por constituir rela-
ciones que permitan transitar del grado mayor impotencia que es el estado 
natural, en el cual los seres humanos son impulsados unos contra otros, al 
Estado político a partir del reconocimiento de la utilidad recíproca entre 
los individuos, componiendo un afecto e imaginario común de sociedad 
y una norma común de vida. Spinoza denomina amistad a esta unión por 
el cual unos y otros se ayudan mutuamente, siendo así la práctica de la 
amistad la que de alguna manera puede definir una praxis democrática. 
Pero, así como la servidumbre nunca es total ni la liberación nunca es 
plena, las relaciones interhumanas fluctúan de la discordia a la concordia, 



124

de la hospitalidad a la hostilidad, y la práctica democrática busca expresar 
el deseo de la coexistencia con los demás sin anular ni suprimir sus afec-
tos ni singularidades. La Etica puede ser leída como una filosofía de la 
democracia o para la democracia, en la búsqueda de la democratización 
del conocimiento y de la materialidad de las condiciones de existencia, 
siguiendo aquel propósito que su autor expresó en el Tratado de la Reforma 
del Entendimiento, de formar una sociedad en la cual el mayor número 
posible de individuos puedan conocer el bien verdadero y así vivir con la 
máxima felicidad y seguridad (Spinoza, 1998).

Ahora bien, la reflexión respecto a la democracia no está exenta de in-
terrogantes e inquietudes que hacen a este concepto un problema abierto 
para el spinozismo. El primer inconveniente con que nos encontramos 
es la interrupción de la escritura del capítulo XI del TP, que versa sobre 
el régimen democrático. A partir de esto, se abren una serie de preguntas 
resultantes de la complejización del concepto de democracia como forma 
política, pero, sobre todo, como tendencia o movimiento democratizador 
que expresa el despliegue absoluto de la potencia de la multitud. Aquí nos 
referiremos a dos cuestiones importante, que, en principio, quedan sin 
resolver: Una de estas es la duración del cuerpo político democrático, y la 
segunda, es la tensión entre las dinámicas de inclusión o reciprocidad entre 
los individuos y los regímenes de exclusión. Si bien ambos asuntos se en-
cuentran problematizados en todos los regímenes políticos, lo interesante 
es como son trabajados en el proyecto democrático. En el primer caso la 
empresa parece encontrar un cauce en el marco de la producción teórica 
spinozista, pero el segundo, asume una cuestión paradójica para la defini-
ción que el holandés da de esta forma de gobierno.

Respecto a la pregunta por la duración del Estado democrático, el in-
terrogante pasa por cómo se juega la relación entre orden y conflicto en la 
política spinoziana. Para esto, es importante remitirnos a las dos definicio-
nes ya indicadas de la democracia, como el más natural de los regímenes 
y como el imperium más absoluto. Dijimos que al ser la forma política 
más natural expresa de mejor manera la naturaleza humana, lo que ya es 
indicativo de un problema: si las pasiones y los deseos son la marca de 
nuestra finitud, si los seres humanos somos pasionales y establecemos una 
relación imaginaria con las cosas que nos rodean y con nosotros mismos, 
el régimen democrático lleva implícito en su nombre los conflictos y 
fluctuaciones inherentes a las relaciones entre los individuos. Pero también, 
y al ser instituido políticamente, es el nombre de un encuentro virtuoso, en 



125

tanto la potencia de la multitud es causa inmanente y eficiente, siendo la 
forma institucional que más se adecua a la naturaleza humana.

Lejos de una cuestión teleológica, el proyecto democrático traza el mo-
vimiento del despliegue absoluto de la potencia de la multitud, pero esto 
no está garantizado de antemano, puede no realizarse, e incluso, siempre 
está la posibilidad de una regresión. Negri (2011) habla de un doble mo-
vimiento que expresa esta tensión irresoluble. El primero como una sístole 
que tensiona hacia la unidad, y el segundo, como una diástole que lo hace 
hacia la difusión. En esta paradoja de la democracia, que es la ambivalencia 
de la multitud, se encuentra el nudo Giordano de la política spinozista. Así 
como podemos hablar de una tendencia democrática que va reformando 
los distintos regímenes, revolucionándolos, modificando sus naturalezas, 
también la democracia puede convertirse en la aristocracia y luego en la 
monarquía, como ya hemos mencionado.

Al ser la democracia la mejor forma de gobierno porque genera las con-
diciones políticas para la libre expresión de la potencia humana, se ubica 
en un sendero espinoso, bordeando el abismo de la inestabilidad. Es la 
forma política más dinámica, a diferencia de la monarquía y la aristocracia, 
que requieren una relación estática entre las partes, sostenidas sobre todo 
por el mecanismo del miedo y el mecanismo imaginario que captura la 
potencia de la multitud, la relación constituyente de la democracia implica 
un movimiento vibrante. Si en las dos primeras formas políticas no es po-
sible modificar la relación de poder asimétrica entre la parte que manda y 
la parte que debe obedecer a costa de cambiar sus respectivas naturalezas, 
en el régimen democrático, estas partes son una y la misma ya que todos 
participan de las decisiones y obedecen las propias. De esta manera las 
figuras de ciudadano y súbdito son como dos caras de una misma moneda. 

La duración del cuerpo político democrático asume el desafío de cris-
talizar o llegar a un punto de equilibrio el proceso autoproductivo de la 
multitud, poniendo a prueba la prudencia democrática del sujeto político, 
que transcurre por un difícil trayecto entre la duración del poder político 
y la posibilidad de la revuelta. La potencia de la multitud como causalidad 
adecuada produce un afecto común democrático que es más fuerte que la 
de los sujetos particulares, haciendo que estos obedezcan ya sea guiados 
por la razón, por la esperanza de que sus intereses se realizarán o por el 
miedo a un mal mayor. Pero estos afectos, deseos e imaginarios comunes 
necesitan institucionalizarse mediante el derecho político. Es el entramado 



126

institucional el que orienta la fuerza colectiva, como diques que la contie-
nen y la direccionan de una manera productiva.

La segunda cuestión problemática, la de los regímenes de inclusión – 
exclusión, nos abre la pregunta por la dominación en las democracias. De 
lo poco escrito en el capítulo XI, Spinoza le dedicó mayor energía a dar los 
argumentos por el cual las mujeres, los niños, los extranjeros, los esclavos, 
los locos y los criminales quedan excluidos de la ciudadanía y del gobierno. 
Resulta paradójica una democracia que se apoya en la exclusión y en la 
naturalización de la diferencia sexual y económica en nombre de la paz y la 
concordia.  Como señala Cecilia Abdo Ferez (2020), «la alusión a la paz y 
la concordia desmiente el argumento natural de la división sexual» (2020, 
p. 343), ya que la propia forma política es la que produce esa división 
como relación dominante entre los sexos. 

Una reflexión parecida podríamos establecer en torno a la esclavitud y la 
funcionalidad de una producción de la división económica en un contexto 
del siglo XVII donde Los Países Bajos se enriquecen a raíz del comercio de 
esclavos y se convierten en una potencia imperial a partir del método de 
explotación esclavista en otros continentes. Respecto a estas problemáticas, 
Emilia Giancotti (1995) dirá que la exclusión de quienes realizan trabajos 
serviles y de las mujeres del derecho al voto y participación en el gobierno 
es una contradicción que revela condiciones materiales de desigualdad real, 
frente a las cuales la democracia como participación de todos y todas es un 
proyecto a implementar.

Con Spinoza podemos pensar las implicancias de la dominación en la 
democracia, la politización de las diferencias, y el proceso de lucha y con-
flictividad social que estas implican. Es la pregunta por las exclusiones y 
opresiones en una forma de gobierno que se construyó imaginariamente 
a partir de la idea de la inclusividad o igualdad radical.  Pero, a diferencia 
de los otros regímenes, la democracia implica un movimiento constante, 
es la forma de sociedad en la cual cada uno con justicia tiene el derecho 
a reclamar y luchar por su participación e inclusión en la ciudadanía. Si 
hay reclamo es porque hay negación de ese derecho. Con Spinoza o con-
tra Spinoza, pero spinozianamente, se puede señalar que la democracia es 
ese movimiento conflictivo y permanente donde las partes de la multitud 
reclaman el derecho de decidir, de ser parte lo común del cuerpo político.

A partir de los aportes de Balibar (2017), podemos reflexionar también 
sobre las antinomias de la relación entre ciudadanía y democracia, a través 



127

de sus conflictos y tensiones. Si la ciudadanía es un proceso histórico gober-
nado por un principio de reproducción, de interrupción y transformación 
permanente, su determinación histórica se ve atravesada por las dinámicas 
de conservación de un cierto imaginario y relaciones de poder y momentos 
insurreccionales que buscan ampliar y expandir sus fronteras. Pero siempre 
hay una desmesura, una inadecuación entre la potencia constituyente de 
la multitud y el poder constituido, que pone a prueba a la democracia, un 
exceso de potencia que se expresa en la forma del antagonismo que la pue-
de amenazar, regenerar o expandir. Es la propia experiencia de la finitud 
humana la que posibilita también su desdemocratización, es la dinámica 
del conato colectivo que se bate entre la conservación y la expansión, la que 
pone a trabajar el arte de la política, ya que en la propia democracia anida 
su reverso. Como dirá Balibar, “Una democracia que tiene por función 
conservar cierta definición de ciudadanía es también, tal vez, por esa mis-
ma razón, incapaz de resistir su propia desdemocratización” (2017, p. 15).

Para finalizar, podemos deducir la importancia de asumir la finitud de 
nuestras democracias y sus limitaciones, no para pensar una democracia 
conservadora o limitada, ni una democracia mínima, sino, para reconocer 
y aceptar su condición de precariedad de manera tal que su defensa no im-
plique la resignación del malmenorismo. Esto permitiría comprender que 
la actualización de las fuerzas democráticas va de la mano de la necesaria 
transformación permanente de las relaciones de fuerza, de la apertura al 
conflicto, de la ampliación de los derechos y de la amistad como práctica 
política para tejer alianzas que resistan el embate del retorno de los funda-
mentalismos de mercado y religiosos, que en contextos de nuevas incerti-
dumbres, violencias y precariedades buscan capturar los deseos colectivos 
con nuevos y viejos imaginarios de trascendencia.

La democracia como problema teórico del spinozismo es un aporte 
fundamental para resementizar de manera filosófica y política nuestras 
democracias latinoamericanas. Al asumir la democracia como problema 
o , mejor dicho, los problemas de las democracias, hacemos de Spinoza 
nuestro contemporáneo para pensar junto a él, de manera spinoziana las 
condiciones de duración de las experiencias políticas democráticas y las ló-
gicas de dominación que perviven en su interior, buscando comprender las 
causas de aquellas furias desatadas (Lariguet, 2023) que atraviesa nuestro 
presente, y que nos ponen a la tarea de transformar en un sentido emanci-
patorio nuestras condiciones materiales y subjetivas de existencia.



128

Referencias bibliográficas

Abdo Férez, María Carolina. (2020). “Gobernar a las mujeres: proposi-
ción XI, 4 del Tratado político de Spinoza, o los problemas de las 
relaciones entre naturaleza e historia”. Revista de Filosofía Aurora, 
32(56). https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01

Balibar, Étienne. (2011). Spinoza y la política. Buenos Aires: Prometeo 
Libros.

Balibar, Étienne. (2017). La igualibertad. Barcelona: Herder Editorial.

Bove, Laurent. (2014). La estrategia del conatus. Buenos Aires: Cruce 
Casa Editora.

Chauí, Marilena. (1989). Cultura e democracia. São Paulo: Cortez Edi-
tora.

Chauí, Marilena. (2004). Política en Spinoza. Buenos Aires: Gorla.

Giancotti, Emilia. (1995). Studi su Hobbes e Spinoza. Nápoles: Bibliopo-
lis.

Lariguet, Guillermo. (2023). El odio y la ira. Furias desatadas en la demo-
cracia actual. Rosario: Prohistoria Ediciones.

Marx, Karl. (1982). Escritos de juventud. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica.

Matheron, Alexandre. (2025). Estudios sobre Spinoza y los filósofos de la 
época clásica. Tomo I. Buenos Aires: Mármol – Izquierdo Editores.

Negri, Antonio. (2011). Spinoza subversivo. Madrid: Akal.

Santiago, Homero. (2012). “Entre servidão e liberdade”. Cadernos Espi-
nosanos, 26, 11–23. https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.es-
pinosa.2012.89455

Spinoza, Baruch. (1994). Tratado teológico-político. Barcelona: Altaya.

Spinoza, Baruch. (1998). Tratado de la reforma del entendimiento. Ma-
drid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2013). Tratado político. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2020). Ética. Madrid: Trotta.

https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01
https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455


129

Visentin, Stefano. (2011). El movimiento de la democracia. Antropología 
y política en Spinoza. Córdoba: Encuentro Grupo Editor.



130

El comienzo de la democracia 

Esteban Domínguez Di Vincenzo (UNR, CONICET)

La democracia contra el Estado es el título de una obra que marcó una épo-
ca. Sentimos, sin embargo, que ya no pertenecemos a ella. O que no es la 
nuestra, sino contra la que quizás debemos combatir. Como si producto 
de un giro dialéctico del que está hecha toda historia, aquello que hace un 
tiempo aparecía como programa de investigación y como consigna política 
hoy se nos apareciera como obstáculo epistemológico y como un arma 
dirigida en contra nuestro. 

El libro tiene como virtud al haber reunido los nombres de Maquia-
velo, Spinoza y Marx. Todo sucede como si ese triángulo formara parte 
de un círculo cuyo centro ausente fuera Pierre Clastres que inspira desde 
el título. Sin embargo, Abensour —y con él toda una interpretación de 
la democracia— es víctima de un obstáculo que con Gaston Bachelard 
(1991) podríamos llamar sustancialista al haber acumulado en la democra-
cia «como un hombre previsor en su granero, los poderes, las virtudes, las 
fuerzas, sin advertir que toda fuerza es una relación» (p. 115). Así, hemos 
heredado una comprensión de la democracia (y una manera de leer juntos 
a Maquiavelo, Spinoza y Marx) unilateral, una concepción que aplana el 
carácter sinuoso del camino de la democracia spinozista haciendo de ella 
ya un Origen, ya un Fin, pero difícilmente un proceso.

Quisiera compartir una propuesta de indagación en torno a ese obstá-
culo, sobre su potencia para el spinozismo, pero también sobre su límite. 
Quisiera mostrar la irreductibilidad de la democracia spinozista a una fi-
gura unitaria y la imposibilidad de reducirla ontológicamente a la verdad 
de todo régimen. De lo que se trata, en cambio, es de «seguir la marcha del 
pensamiento que busca a su objeto» (Bachelard, 1991, p. 116). Quisiera 
seguir esa marcha en un trayecto del Tratado teológico-político entre los ca-
pítulos XVI-XVIII, señalando que la democracia como objeto teórico en 
Spinoza emerge como resultado de una disyunción; como si la democracia 
que pretendiera ser un punto de partida apodíctico se mostrara a la vez 
como el resultado de un desajuste al interior de la teoría.



131

La República de los hebreos contra el Estado

Abramos el TTP desde su capítulo XVII y situémonos con la ayuda de su 
título. Estamos entre el «después de la muerte de Moisés» y el «antes de 
que eligieran a los reyes». Estamos en esa forma política finalmente alcan-
zada, o mejor, legada por Moisés al entregar a sus sucesores una forma de 
«administración» que constituye la esencia misma de la República de los 
hebreos como un Estado teocrático. Esta teocracia no se corresponde ni con 
la cuasi-monarquía de tiempos de Moisés, ni con la tradición a través de 
Flavio Josefo (Di Cesare, 2022); se trata de una descripción de la teocracia 
como democracia, como «verdadera democracia», para decirlo con un joven 
Marx (1983, p. 344).

Llamé cuasi-monarquía a la mosaica puesto que su impureza se definía 
por la renuncia a elegir un sucesor —en tal caso, «hubiera sido —dice 
Spinoza— un Estado puramente monárquico» (2014, p. 441)—. No se 
trataba de la renuncia a toda sucesión, sino del rechazo a una que fuera 
personal. Una renuncia a que alguien volviera a poseer, como Moisés, sólo 
él todos los resortes del Estado. Él legó, en cambio, un Estado ni popular, 
ni aristocrático, ni monárquico, sino teocrático en el que el derecho de 
interpretar las leyes estaba en poder de uno y el de gobernar el Estado en 
manos de otro.92

Aquí comienza la descripción de este Estado luego de la muerte de 
Moisés.93 No importa detenernos en el detalle, parece sugerirlo Spinoza,94 
basta con recordar las prescripciones para la administración del Estado 
resumidas en tres instituciones: al sumo pontífice, al jefe del ejército y al 
ejército de Dios. De su análisis, se concluye que Moisés «eligió administra-
dores y no dominadores del Estado» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 444).95 De 

92   «El derecho de interpretar las leyes y de comunicar las respuestas de Dios estaba en 
poder de uno, mientras que el derecho y el poder de gobernar el Estado según las leyes 
estaba en manos de otro» (Spinoza, 2014, XVII, p. 442).
93   «Para que esto se entienda mejor, expondré ordenadamente la administración de todo 
el Estado» (Spinoza, 2014, XVII, p. 429).
94   «para nuestro objetivo, sin embargo, no importa demasiado que sepamos eso con 
certeza» (Spinoza, 2014, XVII, p. 449).
95   «Él, en efecto, no entregó a nadie el derecho de consultar a Dios por sí solo y cuando 
quisiera; de ahí que tampoco le dio la autoridad, que él tenía, de promulgar y abrogar 
leyes, de decidir sobre la guerra y la paz, de elegir los administradores del Templo de las 
ciudades, todo lo cual constituye las funciones de quien asume el poder supremo. Por eso, 



132

este modo «no todo dependía de la decisión de un solo hombre, ni de un 
consejo, ni del pueblo», sino que, «después de la muerte de Moisés, nadie 
ejerció todas las funciones de jefe supremo» (Spinoza, 2014, XVII, p. 449).

En la descripción de esa forma de administración sería posible recono-
cer los rasgos de una sociedad movilizada contra la emergencia de un po-
der político como instancia definitivamente separada de sí misma. ¿Tiene 
sentido hablar, entonces, de una República de los hebreos contra el Estado?

Como es sabido, la figura de Clastres ha sido gravitante en el spinozis-
mo contemporáneo.96 Evidentemente, se trata aquí de una aproximación 
analógica antes que etnológica. No se trata de equiparar las sociedades pri-
mitivas a los hebreos, sino de identificar algunos rasgos de las primeras que 
permiten echar luz sobre el recorrido de Spinoza. Por lo demás, esta lectura 
permite si no contradecir, sí al menos proponer el reverso afirmativo de la 
tesis de Matheron (1969) según la cual la teocracia de la República de los he-
breos es una forma política adecuada a la barbarie, una forma de gobierno 
conveniente «a los pueblos incultos», una «barbarie bien organizada» para 
los pueblos sin historia: «una teocracia […] permitiría evitar la decadencia; 
pero no lo lograría sino impidiendo que la civilización se desarrolle: orga-
nizaría tan bien la barbarie que la volvería insuperable» (p. 461).97

el sumo pontífice, aunque tenía sin dudas el derecho de interpretar las leyes y de comuni-
car las respuestas de Dios, no lo ejercía, sin embargo, cuando él quería, como Moisés, sino 
tan sólo a petición del jefe del ejército o del consejo supremo o similares. Por el contrario, 
el jefe supremo del ejército y los consejos podían consultar a Dios cuando querían, pero 
sólo podían recibir las respuestas a través del sumo pontífice. De ahí que las palabras de 
Dios en boca del pontífice no eran decretos como lo eran en boca de Moisés, sino simples 
respuestas […]. Además, ese sumo pontífice, que recibía de Dios sus respuestas, no tenía 
ejército ni poseía jurídicamente ningún poder. Y, al revés, quienes poseían tierras, no te-
nían derecho a promulgar leyes» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 444-445).
96   Ella se despliega, en primer lugar, entre Gilles Deleuze y Félix Guattari tanto en el 
Anti-edipo como en Mil mesetas. Se despliega, en segundo lugar, de un modo más especí-
fico en torno al problema de la democracia en Abensour (1998).
97   Recuperando la tesis de Matheron, Laurent Bove (2014) ha destacado que la Repúbli-
ca de los hebreos aparece como «una estrategia racional para un pueblo bárbaro» por medio 
de la cual se formula «la tesis spinozista de la constitución del cuerpo político en función 
de un sistema de significaciones imaginarias» (p. 215). Lo curioso es que su fuerza misma 
es la que se revela «bajo otras condiciones […] en una verdadera democracia» (p. 216). Al 
punto de que, concluye, Spinoza muestra en ella «su esencia democrática» al «instituir una 
doble resistencia interna a las lógicas del poder» (de la multitud por un lado, pero, sobre 
todo, de los jefes): «despojada de su velo arcaico/místico, la lógica de los contrapoderes 



133

Según Clastres (2001), son tres los rasgos característicos de las socieda-
des sin Estado. Primero, se trata de sociedades que afirman su homogenei-
dad —su carácter indiviso— y rechazan su constitución por medio de un 
órgano separado sin permitir «que ninguna figura de lo Uno se separe del 
cuerpo social para representarla, para encarnarla como unidad» (p. 202).98

El segundo rasgo se refiere al lugar de los jefes bajo el signo de una 
«disyunción» entre «jefatura y poder»: «aquellos que llamamos líderes es-
tán desprovistos de todo poder, la jefatura se instituye exteriormente al 
ejercicio del poder». Estos líderes son los encargados «en última instancia» 
«de ocuparse y asumir la voluntad de la sociedad de aparecer como una 
totalidad única […] con vistas a afirmar su especificidad, su autonomía, su 
independencia en relación con otras sociedades» (Clastres, 2001, p. 112).99

El tercer rasgo refiere al funcionamiento de estas sociedades. Si ellas 
no son simplemente sin Estado, sino más propiamente sociedades contra 
el Estado, es porque allí se despliega una lucha contra la separación y la 
unificación:

lo que nos muestran los Salvajes es el esfuerzo permanente 
para impedir a los jefes ser jefes, es el rechazo a la unificación, 
es el trabajo de conjuración del Uno, del Estado. La historia 
de los pueblos que tienen una historia es, se dice, la historia de 
la lucha de clases. La historia de los pueblos sin historia es la 
historia de su lucha contra el Estado. (Clastres, 2008, p. 186)

Se trata de una lucha, un esfuerzo, que se realiza en permanencia o 
inmanencia: «la política de los Salvajes se opone constantemente a la apa-
rición de un órgano de poder separado». Esta oposición define la esencia 
misma de la sociedad: es un esfuerzo permanente que lleva la marca misma 
de la libertad: «saben muy bien que si renuncian a esta lucha […] perde-
rían su libertad» (Clastres, 2001, p 115). En definitiva, de lo que se trata 

establecida por el Estado hebreo expresa la lógica misma de la institución de la libertad» 
(pp. 215-217).
98   «Son homogéneas en su ser, indivisas»; «carecen de un órgano de poder separado, el 
poder no está separado de la sociedad» (Clastres, 2001, p. 112). 
99   «Moisés no eligió ningún sucesor del Estado, sino que distribuyó todas sus funciones 
de tal suerte que los posteriores parecían ser sus vicarios, que gobernaban el Estado como 
si el rey estuviera ausente y no muerto» (Spinoza, 2014, XIX, p. 491).



134

es de reconocer en las sociedades primitivas no tanto las «condiciones de 
aparición del Estado» sino más bien «las condiciones de su no aparición» 
(Clastres, 2008, p. 174).

El capítulo XVII del TTP puede ser leído como una reflexión sobre las 
condiciones de esa no aparición. Deteniéndose en las acciones orientadas a 
«moderar el ánimo y a contener tanto a los que gobernaban como a los go-
bernados» (Spinoza, 2014, XVII, p. 450), Spinoza describe como virtudes 
las condiciones que hacen durar a esa República que es, para decirlo con 
Lenin, un no Estado.100 Por un lado, enumera cuatro virtudes que impe-
dían a los que gobernaban devenir tiranos: separación institucional, forta-
leza del vínculo religioso, temor a la emergencia de alguien que tenga en 
sus manos el derecho supremo de gobernar en nombre de Dios (un nuevo 
profeta), y composición popular de la fuerza militar.101 

Por otro lado, se detiene en los controles del pueblo. 1. amor a la pa-
tria102. 2. utilidad de una común posesión de tierras que los alejaba de la 
pobreza.103  Estas no eran pasiones espontáneas, sino reflexivas, cultivadas, 
al punto de constituir una segunda naturaleza.104 3. De ahí que el tercer 
control sea la educación: una «rigurosa educación para la obediencia» que 
hacía que «toda su vida [fuera] una práctica continua de la obediencia». Es 
finalmente en la condición habitual de esa obediencia que reside el tras-
tocamiento mismo de la esclavitud en libertad: «como estaban totalmente 

100   «Veamos qué virtud poseía esta forma de organizar el Estado en orden a moderar el 
ánimo y a contener tanto a los que gobernaban como a los gobernados, de suerte que ni 
éstos se hicieran rebeldes ni aquellos tiranos» (Spinoza, 2014, XVII, p. 450).
101   «Quien era soldado en el campamento, era ciudadano en el foro» de modo tal que 
nadie pudiera «ser más atraído por la guerra que por la paz» y «nadie podía desear, pues, 
la guerra por la guerra, sino por la paz y por defender la libertad» (Spinoza, 2014, XVII, 
pp. 452-454).
102   «estos fundamentos debieron hacer brotar en el ánimo de los ciudadanos un amor 
tan singular que nada resultaría más difícil que imbuir en su mente la idea de traicionar a 
la patria» (Spinoza, 2014, XVII, p. 454).
103   «pues en ninguna parte poseían los ciudadanos sus cosas con mayor derecho que los 
súbditos de este Estado, ya que tenían una parte de tierras y campos igual a la del príncipe 
y cada uno de ellos era dueño por siempre de su parte». «en ningún lado podía ser más 
llevadera la pobreza» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 456-457).
104   «era fomentada y alimentada mediante el culto diario, hasta el punto de convertirse 
en una segunda naturaleza» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 454-455).



135

habituados a ella, ya no les debía parecer esclavitud, sino libertad, y nadie 
deseaba lo prohibido, sino lo preceptuado».

Pasión, utilidad y hábito, entonces, las tres vías que explican la consoli-
dación del orden teocrático y, cabe inferir, de todo orden político. Son ellas 
también las marcas de la continuidad misma de la República de los hebreos 
que podría haber permanecido así ordenado de manera indefinida, como 
en un círculo, garantizando la reproducción del orden legado. Estamos 
aquí frente al esbozo de la idealidad de una política, la de un ordenamiento 
puro, la administración de una República que podría haber permanecido 
así, garantizando las condiciones de no emergencia de un poder separado, 
luchando incesantemente contra su aparición, pero que sin embargo se vio 
trastocada, descubriendo que sus condiciones de posibilidad son a su vez 
las de su imposibilidad. 

El fin de la teocracia 

Una vez detalladas las virtudes en la administración de esa República que 
pudo ser eterna, Spinoza pasa a preguntarse por las causas de su declive.105 
Ahora bien, Spinoza nos sugiere que esa misma constitución, ese «primer 
plan», ya estaba en sí mismo desajustado entre la exigencia de una igual-li-
bertad originaria y la realidad efectiva de una dominación. En este punto 
es notable la recuperación de un hecho sucedido durante el ordenamiento 
teocrático —antes y no después de su declive—: «se produjo un tumulto 
y se dirigieron a él gritando que todos eran igualmente santos y que él se 
había elevado, contra derecho, por encima de todos». Spinoza recurre a las 
escrituras —Deuteronomio, 31:27— para sugerir que la rebelión anidaba 
desde siempre: «si, mientras yo he vivido, os habéis rebelado contra Dios, 
mucho más lo haréis después de mi muerte» (Spinoza, 2014, XVII, p. 
463).

La pregunta acerca de cuándo se jodió la República de los hebreos pare-
ce no tener una respuesta definitiva puesto que no se trata, bien compren-
dido, de un momento o de un acontecimiento, sino que se despliega —a 
la manera de Rousseau en el Discurso sobre el origen de la desigualdad— en 

105   «Resta investigar las causas por qué pudo suceder que los hebreos incumplieran 
tantas veces la ley, que fueran tantas veces dominados y que, finalmente, su imperio fuera 
totalmente devastado» (Spinoza, 2014, XVII, p. 459).



136

la sucesión de diversas contingencias.106 Spinoza identifica en este desarro-
llo un punto de no retorno con la elección de los reyes, esto es, con el fin 
de la teocracia original y el comienzo de una nueva teocracia, por decirlo 
así, secular —por más revestimiento teológico que esta haya continuado 
teniendo—: 

tras muchas sumisiones, rompieron totalmente el pacto divino 
y reclamaron un rey mortal, a fin de que la sede gubernamen-
tal no fuera el Templo, sino un palacio, y que todas las tri-
bus fueran conciudadanas […] respecto a los reyes. Pero esto 
fue estupendo caldo de cultivo para nuevas sediciones, que 
condujeron, a la postre, a la total ruina del Estado. (Spinoza, 
2014, XVII, p. 463)

Lo secular de esta política naciente refiere a esa ruptura total del pacto 
divino, lo cual no significa evidentemente un abandono de lo teológico, 
sino quizás su permanencia misma por otros medios. Es esa continuidad 
en la política moderna el objeto de reflexión de todo el TTP. Relatando 
la ruina de la primera teocracia, Spinoza parece enfrentarse al comienzo 
de otra historia, quizás se trate de la historia misma, o acaso sea esta ya 
no un ordenamiento político que «pudo ser eterno», sino la emergencia 
de la política en la historia. De ahora en más la política, toda ella, quiero 
decir la política de este mundo, nuestro mundo secular, será aquello que 
Spinoza describe como el terreno de la ruina de la República de los hebreos: 
la política es «gobernar provisionalmente y soportar un Estado dentro del 
Estado», la política misma es «goberna[r] en precario» (Spinoza, 2014, 
XVII, pp. 463-464). Es cierto que el orden político descripto «pudo ser 
eterno» —Spinoza lo repite— «sin embargo, ya nadie l[o] puede imitar ni 
es aconsejable hacerlo» (Spoinoza, 2014, XVII, p. 467).107

Los motivos esgrimidos para explicar la imposibilidad de una imitación 
«en todo» sugieren los términos del comienzo de esta política secular, la 
nuestra. El primer motivo dibuja un balance teológico-político según el 

106   «De ahí surgieron grandes transformaciones, y con ellas una gran licencia para todo, 
el lujo y la pereza, por lo que todo se fue deteriorando» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 459).
107   De ahí que Balibar (2011) afirmara que «la herencia de la teocracia manifiesta la im-
posibilidad, para las sociedades políticas modernas de ser totalmente contemporáneas con 
ellas mismas: el ‘retraso’ o el desfasaje [décalage] interior que no cesa de afectarlas» (p. 62).



137

cual con Cristo emerge una disyunción entre el cuerpo del creyente y el 
cuerpo político.108 El segundo motivo gira en torno al final del solipsismo 
en política, a una disyunción entre cuerpos políticos en la tierra que señala 
que el mundo político —para decirlo con Schmitt— no es un univer-
so sino un pluriverso.109 Disyunción interna, primer motivo, disyunción 
externa, el segundo. Ambas marcan el pulso de la verdad efectiva de la 
política. Política para la cual ya no resulta posible remontar el curso de la 
historia, sino más bien avanzar en un camino de mano única: es el camino 
de las formas políticas realmente existentes, ya no de la prehistoria de una 
sociedad sin Estado o de un Estado sin historia, sino de los Estados en la 
historia.

El comienzo de la democracia

Llegados hasta aquí, es necesario reconocer que el desajuste entre la bús-
queda de un ordenamiento político teocrático y el pasaje a las formas polí-
ticas seculares efectivas en la historia, es el tercer desajuste de una historia 
de la democracia que entre los capítulos XVI-XVIII del TTP había inten-
tado comenzar al menos tres veces.

Primero, en la teoría del derecho natural, del cap. XVI, al llamar de-
mocracia a «la asociación general de los hombres, que posee colegialmente 
el supremo derecho a todo lo que puede» (Spinoza, 2014, XVI, p. 414) y 
su desajuste práctico que reclama conmover aquellas consideraciones que 
«nunca dejarán de ser en muchos aspectos puramente teóricas» (Spinoza, 
2014, XVII, p. 429). Segundo, en el mito del origen democrático de la Re-
pública de los hebreos, del cap. XVII, —que al salir de Egipto «recuperaron 
su derecho natural a todo cuando alcanzaba su poder» (p. 437) «como en 
una democracia» (p. 438)— y su desajuste práctico en la fundación de la 
cuasi-monarquía con Moisés (capítulo XVII). Tercero, en la teocracia lega-

108   «Dios ha revelado, por medio de los apóstoles, que su pacto ya no se escribe con 
tinta ni con planchas de piedra, sino con el espíritu de Dios en los corazones». Sobre el 
alcance del rol histórico de Cristo, cf. Matheron (1971). Sobre esta transformación teoló-
gica y sobre el cristianismo originario como «el descubrimiento práctico y contradictorio 
de la inmanencia de la práctica humana», cf. Tosel (1992, p. 249).
109   «Tal forma de Estado sólo podría ser útil, quizá, a aquellos que quisieran vivir por sí 
solos y sin comunicación exterior, encerrados dentro de sus fronteras y separados del resto 
del mundo; pero, en modo alguno, a aquellos que necesitan comunicarse con los demás» 
(Spinoza, 2014, XVIII, pp. 467-468).



138

da (capítulo XVII y el comienzo del capítulo XVIII) y el desajuste práctico 
de su ruina que condujo al comienzo de una política secular.

La teoría, el mito y la teocracia funcionan en esos capítulos del TTP 
como tres intentos de comienzo o, podríamos decir, de fundación arqui-
tectónica de la democracia.110 Primero bajo la naturalidad de la teoría del 
derecho natural, segundo bajo la originariedad del mito, tercero bajo la 
herencia (como legado del pasado y como promesa del futuro) de una or-
ganización institucional prescrita para ser eterna. Pero sucede que en cada 
uno de ellos acontece un desajuste práctico, como si cada una de esas tres 
formulaciones fuera puesta a prueba y desplazada por cierta intromisión de 
la práctica frente a la pretendida omnipotencia del recurso ya a la teoría, ya 
al mito del origen, ya a un orden legado que se quería definitivo.

Ahora bien, el tercer y último desajuste (el objeto de esta presentación) 
dibuja la transición hacia los capítulos finales del TTP y su continuidad en 
el TP. Con el tercer desajuste se rompe el círculo de los intentos por darle 
un comienzo a la democracia, siendo ella trasladada sin retorno al terreno 
de la política secular. Sucede que ni el intento de fundación teórica, ni la 
mítica, ni la teocrática resultan respuestas satisfactorias frente a la emergen-
cia de otra política. Estamos aquí ante el desajuste entre el ordenamiento 
puro de la República de los hebreos como teocracia y su ruina, dando como 
origen primero a una monarquía, pero más en general, a los desplazamien-
tos posibles entre diversas formas de gobierno (monarquía, aristocracia y 
democracia) en la historia. Esto señala el espacio para otra comprensión 
de la política para la cual el abordaje del TTP resultaba insuficiente: la 
posibilidad de un estudio de las transiciones entre regímenes a partir de 
una ciencia del Estado (Balibar, 2011) tal como es desplegada de manera sin 
embargo inconclusa en el Tratado político.

Es tentador intentar hacer de la democracia en Spinoza algo así como 
un comienzo apodíctico, esa es quizás la tentación misma de Spinoza. Pero 
sucede que la democracia, como el racionalismo para Bachelard (1966), 
«no tiene comienzo» sino que es siempre «del orden del recomienzo» pues-
to que «cuando se l[a] define en una de sus operaciones, hace ya mucho 
tiempo que ha recomenzado» (p. 121). Aquí comienza efectivamente si 
no la historia, sí una historia, la nuestra: la historia de la inadecuación 

110   Estado democrático [imperii democratici] como «el más natural y el que más se 
aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo» (Spinoza, 2014, XVI, 
p. 418)



139

entre la democracia como verdad de todo régimen y la democracia como 
forma política deseable entre otras posibles. Este desajuste es el que señala 
otra escena de la política: ni puramente teórica, ni puramente mítica, ni 
puramente teológica. Y con ella, necesariamente, otra forma de pensar la 
democracia ya no, como quería un joven Marx y como hemos heredado 
contemporáneamente con Abensour, como verdad de todo régimen políti-
co siempre a disposición, sino más bien como verdad para la comprensión 
de su propia génesis en el curso de un proceso histórico específico. Dicho 
de otro modo, la democracia es efectivamente, en spinozista, índice de 
verdad de todo régimen político a condición de reconocer que ella no está 
detrás nuestro en un Origen, sino delante, esto es, en las formas políticas 
efectivas que es posible alcanzar en su tensión misma con aquello que la 
amenaza, esto es, en una tensión permanente, en precario —como dice 
Spinoza—, entre democratización y desdemocratización. 

Referencias bibliográficas

Bachelard, Gaston. (1966). Le rationalisme appliqué. Paris: Presses Univer-
sitaires de France.

Bachelard, Gaston. (1991). La formación del espíritu científico. México: Si-
glo XXI Editores.

Balibar, Étienne. (2011). Spinoza y la política. Buenos Aires: Prometeo Li-
bros.

Clastres, Pierre. (2001). Investigaciones en antropología política. Barcelona: 
Gedisa.

Clastres, Pierre. (2008). La sociedad contra el Estado. Buenos Aires: Terra-
mar.

Marx, Karl. (1982). “Crítica del derecho del Estado de Hegel”. En Escritos 
de juventud (pp. 319–438). México: Fondo de Cultura Económica.

Matheron, Alexandre. (1969). Individu et communauté chez Spinoza. Paris: 
Les Éditions de Minuit.

Spinoza, Baruch. (2014). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza Edi-
torial.



140

Tosel, André. (1992). Spinoza ou le crépuscule de la servitude. Paris: Aubier 
Montaigne.



141

III

Epistemología



142

La creencia verdadera en el Tratado Breve

Luís César Oliva (USP/Cnpq)

El objetivo de este trabajo es presentar la manera como el Tratado Bre-
ve111 define el segundo género de conocimiento, así como su relación con 
la normatividad, tema que aparecerá en esta obra con un ropaje bastante 
particular. Para esclarecer el Tratado Breve, que a veces es bastante enigmá-
tico, referiremos al Tratado de la reforma del entendimiento112, texto de la 
misma época, en lugar de recurrir al Spinoza más maduro que vemos en 
la Ética.

El final del prefacio de la segunda parte del Tratado Breve afirma que la 
esencia del hombre son algunos modos. El primer capítulo comenzará por 
los modos del pensamiento. Entre ellos, los modos primeramente conoci-
dos son conceptos o conocimientos de nosotros y de las cosas externas. La 
continuidad      del texto explicitará que las causas de esos conceptos no 
son los objetos sino las operaciones mentales para adquirir los respectivos 
conocimientos:

111   En adelante, KV.
112   En adelante, TIE.



143

Estos conceptos los obtenemos, pues: 1. O simplemente por creencia, la 
cual creencia surge o de la experiencia o de oídas; 2. O los adquirimos tam-
bién por una creencia verdadera; 3. O los tenemos por una comprensión 
clara y distinta. El primero está generalmente sujeto a error; el segundo y 
el tercero, aunque difieren el uno del otro, no pueden propiamente errar. 
(Spinoza, 1990, p. 101, KV, II, 1, 2)

A su vez, la presentación de los modos de percepción en el TIE se da      
en el parágrafo 19, que se abre con la percepción de oídas y la percepción 
por experiencia vaga (Spinoza, 1988, p. 81), las cuales corresponden, en 
el KV, a la creencia simple. Esta percepción abarca casi todo lo que nece-
sitamos saber para la vida práctica, desde cosas banales, como el día de mi 
nacimiento (conocido por haberlo oído ), hasta afirmaciones filosóficas, 
como «el hombre es un animal racional» (conocido por experiencia vaga). 
Todos esos conocimientos, como dice el TIE, permanecen inquebrantables 
hasta que una nueva experiencia los contradiga. Pero el hecho de que no 
despierten      dudas, no significa que sean ciertos. Como dice el KV, «a la 
opinión la llamamos así, porque está sujeta a error y no tiene lugar jamás 
en algo de lo que estemos ciertos, sino más bien cuando se habla de con-
jeturar e imaginar» (Spinoza, 1990, p. 102, II, 2, 2). El carácter conjetural 
de la creencia simple hace que nunca se pueda tener certeza de ella, pues 
siempre subyace a ella una generalización infundada, incluso cuando co-
rresponde a la realidad, como en la afirmación de que voy a morir un día. 
Por más casos particulares que la confirmen, nunca sobrepasa lo conjetural. 
Por otro lado, la creencia verdadera y la comprensión clara y distinta no 
están sujetas a error, aunque el TIE dice que la primera no es una con-
clusión adecuada para los singulares. La razón (en los términos del TIE) 
implica el conocimiento que va del efecto hacia la causa, pero no permite 
comprender la naturaleza singular de la causa. A partir de la sensación del 
cuerpo, deducimos la unión alma-cuerpo que permite esa sensación, pero 
nada sabemos de esta unión en sí misma, excepto el contenido meramente 
experimental que obtuvimos en la sensación. La razón también trae los 
conocimientos de propiedades, que después pueden ser aplicados a casos 
particulares, pero, una vez más, lo que se conoce es apenas lo que estaba en 
el punto de partida, sin acceso a la esencia singular.

El KV, a su vez, aborda ese tipo de conocimiento bajo otro punto de 
vista: «Llamamos creencia al segundo, porque las cosas que sólo captamos 
por la razón, no son vistas por nosotros, sino que tan sólo nos son conoci-
das mediante convicciones en el entendimiento, de que esto debe ser así y 



144

no de otro modo (id., ibid.). Lo que conocemos, por tanto, no es la cosa, 
sino una norma que impone un deber-ser a la cosa. Es decir, por la creen-
cia verdadera conocemos que la cosa debe ser así. Este conocimiento no es 
meramente conjetural, como la creencia simple, pero también es limitado, 
aun no estando sujeto a error. Como explica Livio Teixeira:

Lo que caracteriza, pues, la razón es la ausencia de la cosa; la 
razón trabaja no con lo concreto o lo dado, sino con propieda-
des generales. (...) Así, la razón es también un proceso mental 
que se desarrolla en el plano de la abstracción, de lo que está 
separado de la realidad concreta. La razón piensa ideas gene-
rales, no se apodera de la cosa misma (...); la razón tiene por 
objeto entes de razón. (Teixeira, 2001, p. 87)

Solamente en la Ética Spinoza introducirá las nociones comunes, co-
nocimientos de propiedades universales que tendrán un fundamento on-
tológico; antes de eso, las obras de juventud solo pueden ver en el cono-
cimiento de propiedades la formación de entes de razón, que implican un 
deber-ser para la cosa a partir de un modelo ideal que no es, ni puede ser, 
la esencia de la cosa. Por eso la creencia verdadera, aunque verdadera, estará 
siempre en la frontera de lo universal abstracto.

Resta por ver el último tipo de conocimiento, la comprensión clara. 
En el TIE, es caracterizada como un conocimiento por la esencia (cuando 
se trate de la substancia) o por la causa (cuando se trate de los modos) y 
tendrá los siguientes ejemplos:

22. Finalmente, una cosa es percibida por su sola esencia, 
cuando, por el hecho de que he conocido algo, sé qué es cono-
cer algo, o por el hecho de haber conocido la esencia del alma, 
sé que está unida al cuerpo. (Spinoza, 1988, p.83)

Como se ve, se trata del pasaje de un singular a un singular, no del pasa-
je de un universal a un singular en el cual el primero se impone al segundo 
como un deber-ser externo a la esencia de este. Esta ausencia de exteriori-
dad entre el acto de conocer y el objeto conocido, sin la intermediación de 
un universal, es la marca del conocimiento claro en el Breve Tratado: «(...) 
Llamamos, en cambio, conocimiento claro a aquel que no se adquiere me-



145

diante convicciones de la razón, sino mediante un sentimiento y un gozo 
de la cosa misma; y supera con mucho a los demás» (Spinoza, 1990, II, 2, 
2). Gozar la cosa misma, unirse con ella, es la clave para comprender este 
tercer tipo de conocimiento. Esto también es visible en el famoso ejemplo 
de la regla de tres, presente en las tres obras de Spinoza que exploran la 
teoría del conocimiento (KV, TIE y Ética).

Si recordamos el ejemplo, veremos que se trata de un camino que va de 
la mayor exterioridad a la mayor interioridad de la cosa conocida. La mera 
aplicación de una regla que se oyó en la escuela es más abstracta que una 
regla generalizada a partir de casos particulares, aunque esta no supere lo 
conjetural. A su vez, esta última es más abstracta que la deducción a partir 
de una propiedad general de los números proporcionales. Y esta, finalmen-
te, es más abstracta que la intuición directa de la proporcionalidad de los 
números.

Concluida la presentación de lo que son los modos del pensamiento, el 
capítulo 2 comenzará a explorar sus efectos, a saber, la vida afectiva: «pase-
mos ahora a sus efectos. A este respecto, decimos que del primero proceden 
todas las pasiones, que luchan contra la recta razón; del segundo los buenos 
deseos; y del tercero, el amor verdadero y sincero, como todos sus retoños» 
(Spinoza, 1990, p. 103, II, 2, 3).

Después de que el capítulo 3 muestra cómo las pasiones derivan de la 
opinión, el capítulo 4 comienza con una retomada de la verdadera creen-
cia, redefinida en una nota al primer parágrafo: “La creencia es una convic-
ción firme, fundado en razones, por la qual estoy convencido en mi enten-
dimiento de que la cosa es verdaderamente y fuera de mi entendimiento 
tal como yo estoy convencido (de ella) en mi entendimiento” (Spinoza, 
1988, p. 106, II, 4, 1, nota).113 La continuación de la nota desmenuza      el 
sentido de la definición. El primer aspecto es que la creencia es una con-
vicción por razones. El carácter de convicción o persuasión se opone a la 
unión con la cosa, que caracteriza el conocimiento claro. A diferencia      de 
la fruición directa de la cosa, la creencia trae razones externas a la esencia 
de la cosa que me convencen para      afirmar algo sobre ella. No se trata 
de una convicción meramente probable, pues también se diferencia de la 
opinión por experiencia vaga. Basándose en razones, ella puede producir 
una certeza, pero la relación del entendimiento no es directamente con la 
cosa, sino con estas razones. Con base en lo      dicho en el TIE sobre ese 

113   Cambiamos “asentimiento” por “convicción”.



146

modo de percepción, esas razones son propiedades generales de los cuerpos 
o la deducción de la causa a partir de los efectos. De una manera u otra, no 
conozco la esencia de la cosa, sino apenas las reglas a las cuales ella deberá 
obedecer: «Tal, porque ella sólo me puede decir qué debe ser la cosa, y no 
qué es la cosa en verdad, ya que, en otro caso, no se distinguiría del saber; 
fuera, porque nos hace disfrutar intelectualmente, no de lo que está en 
nosotros, sino de lo que está fuera de nosotros.» (Id., ibid.)114

La convicción se da en el entendimiento, pero respecto de lo que está 
fuera de él. Si el texto dice que la cosa es verdaderamente como la pienso, 
es por las razones externas que lo dice, no por contacto directo con la cosa, 
la cual, conforme a tales razones, debe ser tal como aparece en el entendi-
miento. El tal indica un tipo de representación que se distingue de la unión 
con la cosa, propia del conocimiento claro, de ahí que la verdadera creencia 
solo traiga el gozo de las reglas que se imponen a la cosa, no de la cosa mis-
ma. He aquí por qué el objeto de la creencia verdadera siempre guardará 
una exterioridad en relación al entendimiento que cree. La creencia es la 
convicción de que la cosa verdaderamente es, convicción que está inmune 
a errores, pero no dice lo que ella verdaderamente es. En el primer caso, la 
verdad está en la relación necesaria con la cosa, relación que la razón capta. 
En el segundo caso, se destaca lo que la cosa verdaderamente es, la esencia, 
que la razón no capta sino en cuanto la cosa está subsumida a una regla 
general.

En el ejemplo de la regla de tres, tenemos alguien que conoce la propie-
dad de los números proporcionales y por eso llega al cuarto número, que 
debe ser proporcional al tercero, tal como el segundo es al primero. Ese 
deber-ser se impone a los números a partir del conocimiento de las propie-
dades, de modo que lo que es interior al entendimiento es ese conocimien-
to de las propiedades, manteniéndose en la exterioridad aquel objeto al 
cual se aplica la propiedad. Ya en el conocimiento claro, el entendimiento 
produce en sí la proporción, de modo que ella es interna a él y percibida 
como es en él, no como lo que, fuera de él, debería ser de una determinada 
manera.

Por falta de espacio, no exploraremos el segundo efecto de la creencia 
verdadera, pasando directamente al último: «el tercer efecto es que nos 
proporciona el conocimiento del bien y del mal y nos señala todas las pa-
siones que hay que destruir» (Spinoza, 1988, p. 107, II, 4, 4).

114   Traducción ligeramente cambiada.



147

Más que tener por efecto una pasión, como era el caso en las opiniones, 
la creencia verdadera tiene por efecto el criterio para evaluar las pasiones 
y reconocer las que debemos rechazar. Ese criterio es el conocimiento del 
bien y del mal. Pero, el capítulo 10 de la primera parte del KV ya había 
mostrado que bien y mal no son cosas, sino relaciones que establecemos 
al comparar las cosas y que no tienen ninguna realidad fuera de nuestro 
pensamiento:

La cuestión es, pues, si el bien y el mal se incluyen entre los entes 
de razón o entre los seres reales. Ahora bien, puesto que el bien y 
el mal no son otra cosa que relaciones, está fuera de duda que 
deben ser colocados entre los entes de razón. Pues jamás se dice 
que algo es bueno, sino en relación a otro que no es tan bueno 
o no nos es tan útil como otra cosa. Y así, cuando uno dice que 
un hombre es malo, no lo dice sino en relación a otro que es 
mejor; o también, que una manzana es mala, sino en relación 
a otra que es buena o mejor. Todo esto sería imposible poder 
decir, si esto mejor o bueno, en relación al cual ella fue calificada 
de tal, no existiera. (Spinoza, 1988, p. 95, I, 10, 2)

Pero, ¿dónde existe ese polo de la relación sin el cual ella es imposible? 
En los ejemplos dados, en otro hombre particular u otra manzana parti-
cular. Por otro lado, aun no siendo una cosa de la naturaleza, la relación 
establecida, aunque no sea una propiedad real de la cosa, puede ser un ins-
trumento para indicar el grado de utilidad de las cosas para nosotros, como 
será el caso en el capítulo 4 de la parte II. Pero el problema surge cuando, 
imaginativamente, colocamos una idea general con la cual comparamos las 
cosas reales:

Así, pues, cuando se dice que esto es bueno, no es decir otra 
cosa, sino que esso concuerda con la idea general que nosotros 
tenemos de tales cosas. Por consiguiente, como hemos dicho 
anteriormente, las cosas deben concordar con sus ideas parti-
culares, cuyo ser constituye una esencia perfecta, y no con la 
idea general, ya que entonces ni existirían. (Spinoza, 1988, p. 
95, I, 10)



148

Esta idea general no existe, a no ser imaginativamente, y concordar con 
ella es concordar con nada. Es decir, más que comparar, esto es negar la 
esencia de la cosa, que solo podría efectivamente concordar con su propia 
esencia particular. En suma, bienes y males no son seres reales, sino entes 
de razón, que resultan de la comparación mental de las cosas con otros en-
tes de razón (las ideas generales que tenemos de ellas). Ahora bien, ¿cómo 
puede la razón producir un criterio efectivo de bien y mal si estos no son 
cosas reales?

Las pasiones no serán evaluadas en sí mismas, sino siempre con      re-
lación a nosotros. Ahora bien, ya sabemos que las pasiones derivadas de 
la opinión son malas, al menos en la dramática descripción del prólogo 
del TIE, que muestra la infelicidad decurrente del amor a los bienes de la 
fortuna. Esta situación hace necesario evaluar las pasiones, pasándolas por 
el tamiz de la creencia verdadera, para decir lo que hay de bueno o malo 
en ellas para el hombre.

Pero, ¿qué son el bien y el mal para el hombre? Volvamos al capítulo 4:

Hemos dicho anteriormente que todas las cosas están someti-
das a la necessidad y que en la naturaleza no existe ni el bien ni 
el mal. De ahí que todo quanto queramos del hombre, deberá 
ser de su mismo género, que es un ente de razón. Y así, cuando 
hemos concebido en nuestro entendimiento una idea de un 
hombre perfecto, ésta debería ayudarnos a ver, investigándo-
nos a nosotros mismos, si existe en nosotros algún medio para 
alcanzar tal perfección. (Spinoza, 1988, p. 108, II, 4, 5)

En sí mismas, todas las cosas son necesarias, no pudiendo ser buenas ni 
malas. Así, no es en la singularidad que podremos ver lo que es el bien o 
el mal del hombre, sino en su género, es decir, en un ente de razón. Es de 
él que podemos exigir una perfección que el individuo no tiene, ni puede 
tener, porque no tiene la esencia de otro individuo, sino apenas la suya 
propia. Del ente de razón, por otro lado, podemos exigir una tal perfección 
que constituya la idea de un hombre perfecto. Aunque se la considere una 
idea ficticia (como quiere Boss115), ella no será mera ilusión imaginativa, 
pues Spinoza está hablando aquí del conocimiento por creencia verdadera, 

115   Crf Boss (1982) L´enseignement de Spinoza. Commentaire du Court Traité, p. 69.



149

por tanto inmune al error. Por lo tanto, aunque ambos sean      entes de 
razón, hay un intento de separar ese hombre perfecto de aquel universal 
abstracto, generalizado a partir de la experiencia vaga, que provoca admi-
ración y un conocimiento meramente conjetural. El hombre perfecto es el 
conjunto de razones que nos convencen, en el entendimiento, de que el in-
dividuo debe ser de una determinada manera. Esas razones son las virtudes 
o perfecciones que lo constituyen y que permitirán ver, en nosotros, aque-
llo que nos aproxima o aleja de aquel ideal, lo que es lo bueno o lo malo 
para nosotros, aunque necesariamente permanezca una exterioridad entre 
nosotros y ese ideal, como por lo demás es típico de la creencia verdadera.

Es solo por medio de esa idea genérica de hombre perfecto que pode-
mos hablar del bien y del mal de los hombres. Conforme al parágrafo 7, 
Adán no puede ser el hombre perfecto pues es un singular, cuya esencia es 
contradictoria con las otras esencias de hombres singulares, a no ser que, 
por error lógico, él fuese tratado como un ente de razón. Como ningún in-
dividuo puede asumir ese papel, no se puede hablar rigurosamente de bien 
y mal en un hombre, aunque se pueda hablar de bienes y males del hombre 
o para el hombre. Confundir las dos cosas sería olvidar el carácter cons-
cientemente abstracto de la idea de hombre perfecto y su utilidad como 
instrumento de evaluación de bienes y males para los individuos, sustitu-
yéndola por comparaciones inconscientes con ideas generales imaginativas 
que permiten la afirmación de bienes y males en sí mismos.

Si ningún hombre particular es la virtud humana, así también ningún 
hombre particular tiene una finalidad:

Además, como no nos es conocido el fin de Adán ni el de 
ninguna otra criatura particular, más que por los resultados, 
todo quanto podamos decir acerca del fin del hombre, debe-
rá estar fundado en un concepto de un hombre perfecto, que 
exista en nuestro entendimiento. Dado que este es un ente 
de razón, podemos conocer su fin, así como también, según 
queda dicho, su bien y su mal, ya que no son sino modos de 
pensamiento. (Spinoza, 1988, p.108, II, 4, 8)

Aún es posible hablar de finalidad ligada a la idea de bien, en tanto      se 
la entienda con relación al hombre perfecto como ente de razón. A partir 
de esta idea, se puede pensar en finalidad, pero como mero modo de pen-



150

sar, que sirve apenas para apuntar al individuo aquello que es bueno o malo 
para él, en el sentido de aproximarlo o alejarlo de ese fin. En el individuo 
mismo, solo operan y lo determinan las causas eficientes, incluyendo los 
modos de pensar que nos aparecen como fines.

Con mayor rigor, esa determinación se da por algo que fue presentado 
en el capítulo 2, donde Spinoza sostuvo que el segundo modo de cono-
cimiento tiene por efecto los buenos deseos. Ese afecto, en el KV, tiene 
una definición todavía cercana a la cartesiana: «el deseo, ya consista,  como 
algunos quieren, en las ganas o apetencia de conseguir algo de que se ca-
rece»(Spinoza, 1988, p. 105, II, 3, 9). En la Ética, el deseo será la propia 
esencia del hombre, pero aquí él aún se limita a la atracción por lo ausente, 
por tanto opuesta al gozo propio del tercer modo de conocer. Pero el efecto 
de la verdadera creencia no es pura y simplemente el deseo, sino los buenos 
deseos. Lo que los hace buenos es justamente esa relación con la idea de 
hombre perfecto, aún exterior al individuo, pero conocida adecuadamente 
como criterio del bien y del mal y, primeramente, como objeto de deseo, 
condición en la cual aquel modo de pensar produce los efectos prácticos 
tradicionalmente asociados a la idea de finalidad. La idea de hombre per-
fecto nos da el deseo de ser aquello que estamos racionalmente convenci-
dos de que debemos ser.

Referencias bibliográficas

Boss, G. (1982). L´enseignement de Spinoza. Commentaire du Court Traité. 
Zürich: Éditions du Grand Midi.

Spinoza, B. (1990) Tratado Breve. Traducción de Atilano Domínguez. Ma-
drid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (1988) Tratado de la reforma del entendimiento. Princípios de fi-
losofía de Descartes. Pensamientos metafísicos. Traducción de Atilano 
Domínguez. Madrid: Alianza Editorial.

Teixeira, L. (2001) A doutrina dos modos de percepção e o conceito de abs-
tração na filosofia de Espinosa. São Paulo: Unesp.



151

Spinoza y el escepticismo de Francisco 
Sánchez

Pablo Pires Ferreira

El pensamiento de Francisco Sánchez, junto con el de Montaigne y Cha-
rron, se considera uno de los pilares del escepticismo moderno. Inspirado 
en los escritos de Sexto Empírico y Cicerón, el escepticismo puso en duda 
los criterios de conocimiento y las normas morales de su tiempo. Más tar-
de, las dudas planteadas por los escépticos motivaron la aparición de siste-
mas filosóficos modernos, como los de Bacon y Descartes. Con eso puesto, 
el objetivo de esta ponencia es presentar brevemente la obra principal de 
Sánchez y relacionarla con el pensamiento de Spinoza.

Sánchez fue un erudito y profesor de anatomía, botánica y filosofía 
natural; conocía bien a Aristóteles y Galeno. En la Universidad de Mon-
tpellier dio clases a aprendices de cirugía. Después se trasladó a Toulouse, 
donde ejerció como profesor y médico. Admirador de Vesalius, llegó a di-
seccionar cadáveres en secreto por miedo a los prejuicios de su época. Fue 
en Toulouse, en 1576, donde escribió su obra más conocida: Quod nihil 
scitur (QNS), en castellano, Que nada se sabe.

El tema de QNS es el conocimiento de la verdad; la tesis, su imposi-
bilidad. Está escrito como si Sánchez se dirigiera a un interlocutor aristo-



152

télico. El tratado puede subdividirse en dos partes: una destructiva y otra 
algo propositiva. En la parte destructiva, Sánchez pretende demostrar la 
falibilidad de los principios escolásticos para alcanzar la verdad. En opo-
sición, propone una especie de epistemología sensible o empirismo con-
jetural. Una propuesta que no promete la verdad, sino un conocimiento 
provisional e imperfecto de los accidentes de la naturaleza por medio de 
la verosimilitud. El instrumento demoledor utilizado es principalmente el 
nominalismo, y la alternativa constructiva el empirismo. 

Resumamos brevemente. El texto comienza radicalizando una posición 
socrática: «Ni esto siquiera sé, que nada sé» (Sánchez, 1977, 49). Si el au-
tor consigue demostrar esta premisa, habrá probado a su interlocutor que 
no sabe nada; y, lo mismo, si no lo consigue. Sin embargo, el interlocutor 
puede replicar: bueno, si puedes demostrar eso, entonces sabes algo, a lo 
que Sánchez responde que ya había concluido lo contrario antes de la ob-
jeción. Es una partida de ajedrez deliberadamente retórica y complicada. 
En realidad, Sánchez quiere exponer la limitación de las palabras y cómo 
el discurso - sea retórico, poético o dialéctico- puede llevarnos a intermina-
bles discusiones circulares. La intención es clara: denunciar las disputatio-
nes escolásticas de su tiempo. 

En seguida, pone en acción su nominalismo. Los escolásticos se obse-
sionan demasiado con las definiciones, con los nombres que creen que es-
pecifican la naturaleza de las cosas, pero que no son más que abstracciones. 
Intentan organizar estas definiciones en predicados, categorías; algunas 
muy generales, como ser, verdad; otras menos, como sustancia, cuerpo; y 
otras propias, como Sócrates, Platón. El lío empieza cuando intentamos 
conectar estos nombres: Sócrates es mortal; para explicarlo, decimos: bue-
no, todo hombre es mortal, Sócrates es un hombre, por lo tanto Sócrates es 
mortal. Pero alguien tal vez no sepa lo que es un hombre. Otros silogismos 
siguen: bueno, todo hombre es un animal, todo animal es mortal. Sin em-
bargo, si alguien más se pregunta qué es un animal, serán necesarios otros 
silogismos en una derivación interminable de premisas. A partir de ahí, 
Sánchez hace un ataque a la metafísica de Aristóteles: prácticamente todo 
lo que habría en ella serían definiciones de nombres que no aportarían nin-
guna certeza ni sobre sí mismos, ni mucho menos sobre las cosas reales que 
pretenden designar (Sánchez, p. 62): «[...] mientras nos disponemos a de-
mostrar la naturaleza de las cosas con palabras, sin darnos cuenta hacemos 
lo contrario y demostramos las palabras con las cosas [...]» (ibid., p. 84). 



153

Con la imprecisión de los nombres, los primeros principios, las causas 
a través de las cuales el Estagirita pretende conocer las cosas, serán aún 
más inciertos (ibid., p. 78-82). Sánchez se toma a sí mismo como ejemplo: 
¿cómo puede conocerse a sí mismo por su causa eficiente? Pues, conocien-
do a su propio padre. Pero para conocer a su padre, primero tendría que 
conocer a su abuelo, a su bisabuelo, etc. y otros, imposibles de se conocer. 
El caos se agrava cuando se trata de los universales; cualquiera puede dar 
lugar a controversias. La ciencia de las demás causas (la formal, la material 
y la final) es igualmente contestada por las causas de las causas. La única 
salida [y aquí les pido atención] sería llegar a la causa primera: Dios. Pero, 
¿qué sabemos de Dios? «Huyes del infinito y caes en el infinito, inmenso, 
incomprensible, indecible, ininteligible.» (ibid., p. 47).

Platón también es rechazado. Sánchez discute la tesis del ateniense, 
según la cual conocer es recordar. Nuestra alma lo sabría todo antes de 
nosotros, pero lo olvidaría todo en el acto de unión con nuestro cuerpo. 
Sin embargo, recordaría con el tiempo, despertando gradualmente lo que 
sabe. Sánchez entonces pregunta: ¿En qué se basa Platón para decir esto? 
¿Vio su propia alma antes de entrar en su cuerpo? Además, esta identifica-
ción entre recordar y conocer pone un problema: si conocer es recordar, lo 
que el alma conoce también sería recordar. Pero, ¿de dónde procede este 
recuerdo? ¿De otra alma que la habita? Es más, los perros recuerdan quién 
les maltrató y eso no significa que conocen. ¿Y qué pasa con los enfermos 
de demencia que pierden la memoria en vida? ¿Han perdido el alma?

Aristóteles y Platón nos conducen a laberintos interminables. Sea el 
conocimiento la ciencia de las causas o el recuerdo, ante las preguntas plan-
teadas, no sabemos nada. Sánchez, sin embargo, piensa que esa cadena de 
preguntas debe detenerse en algún punto y presenta una tímida alternati-
va: «Yo diría [que el conocimiento es] la comprensión de la cosa, la perfec-
ción, la intelección, y algo más que signifique lo mismo. Si dudas todavía 
de esto, callaré116» (Sánchez, p. 54). Pero este conocimiento perfecto es 
imposible. El ibérico intenta explicar su hipótesis a través de tres elementos: 
«la cosa conocida, el conocedor y el conocimiento mismo». La cosa sólo 
puede ser plenamente conocida si podemos entenderla como parte de un 
todo, es decir, conocer también todas las demás cosas que forman un nexo 
causal con ella. Si estas cosas son infinitas, el conocimiento es imposible. Si 
son finitas, ocurre lo mismo, ya que cuando conocemos la última de estas 

116   Tener en cuenta el término «callaré», Spinoza lo tratará más adelante.



154

cosas, la primera puede cambiar de forma, tamaño o movimiento; además, 
otras cosas también pueden corromperse o generarse. 

Luego pasamos al conocedor que, para conocer perfectamente, debe 
ser también perfecto (ibid., p. 162). Sin embargo, aun suponiendo que 
todas las almas de los hombres sean perfectas (lo que de por sí es dudoso), 
sus cuerpos son distintos. Si no hay un cuerpo perfecto, el conocimiento 
perfecto es imposible. Es más, el hombre ni siquiera se conoce a sí mismo. 
«Nadie puede conocer perfectamente lo que no ha creado» (ibid., p. 134). 
Dios creó el alma y el cuerpo humanos, por lo que sólo Él los conoce per-
fectamente. Finalmente, el conocimiento propiamente dicho. El ibérico 
lo divide en dos: perfecto e imperfecto (ibid., p. 136-137). Por perfecto 
entenderíamos plenamente la cosa por adentro y por afuera, pero este co-
nocimiento es inaccesible al hombre, que sólo conoce lo imperfecto. El 
imperfecto aprehende la cosa más confusa o más claramente, según los 
diferentes grados de complexión (ingenium) singular de cada uno. El cono-
cimiento imperfecto se produce de dos maneras: externamente, a través de 
los sentidos; internamente, a través de la mente. Hay que decir, sin embar-
go, que todo conocimiento humano comienza con los sentidos (Sánchez, 
p. 112). Pero: «nada hay más cierto ni más falso que los sentidos» (ibid., p. 
155). Y así, de esta manera, Sánchez es incapaz de determinar un método 
de verdad absoluta.

Como solución provisional para el conocimiento, deja una esperanza 
efímera para la ciencia (Pinto, 2010, p. 122): la experiencia y el juicio. 
La experiencia no nos dice nada sobre la naturaleza de las cosas, pero al 
menos nos proporciona información imperfecta sobre sus accidentes, sus 
partes extrínsecas. El juicio regula estos experimentos (Sánchez, p. 200). 
¿Cómo es posible llegar así a cualquier conocimiento? No hay otra manera, 
«no hemos encontrado otro medio» (ibid.). En conclusión, los sentidos 
nos conducen a una epistemología sensible, a un empirismo basado en la 
verosimilitud.

En 1618 se publicó en Frankfurt el QNS. Descartes se encontraba en 
Frankfurt para asistir a la coronación de Fernando II. Es muy posible que 
accediera allí al libro cuando, casualmente, comenzó a reflexionar sobre 
el problema del método (Paganini, 2009, p. 250). Y, de hecho, es posible 
identificar elementos sáncheanos tanto en la duda hiperbólica cartesiana 
como en la construcción del cogito.



155

El relato personal autobiográfico es el rasgo más evidente del contacto 
entre la obra de ambos pensadores. El QNS va precedido de una carta al 
lector. Y en ella, por ejemplo, Sánchez habla de sí mismo: «Desde mi pri-
mera edad, aficionado a la contemplación de la naturaleza, dime a inquirir 
minuciosamente sus secretos» (Sánchez, p. 43), al igual que haría Descartes 
en la Primera Meditación: «Hace ya algún tiempo que me di cuenta de que, 
desde mi infancia, había tenido por verdaderas numerosas opiniones falsas 
[...]» (Descartes, 2000, p. 249). Al igual que Sánchez, Descartes empezó 
a dudar de las muchas opiniones basadas en un formalismo excesivo, en 
la lógica artificial de la ciencia de los silogismos escolásticos (Paganini, p. 
251-255)117.

Sin embargo, el elemento que tal vez merezca ser más destacado son 
los espacios de certeza que Descartes ve en los tímidos momentos en que 
Sánchez afirma que existe alguna posibilidad de conocimiento. En par-
ticular, en un pasaje del QNS, al discutir una «cierta superioridad» del 
conocimiento a través de los sentidos; del conocimiento externo sobre el 
interno. Allí, el ibérico hace una pequeña concesión: lo interno superaría 
a lo sensible cuando se trata de aquellas cosas que se producen o existen 
en nosotros. El cognoscente estaría más seguro de «su apetito y voluntad», 
de lo que ama u odia. Más aún: de que «piensa algo [...] de lo que estaría 
si viera [algo]» (Sánchez, p. 141). Esta es una ventana por la que entra 
Descartes. En los Principios de la Filosofía (Descartes, 1960, parte I, §9), 
el francés define: «Por la palabra pensamiento entiendo todo lo que ocurre 
en nosotros de tal manera que inmediatamente lo notamos por nosotros 
mismos». Como observa Paganini (p. 259), las «apariencias» de esas cosas 
internas a nosotros - en particular el propio pensamiento - dan al francés 
la oportunidad de identificar un «tipo de conocimiento [...] que es cierto 
precisamente porque es totalmente independiente de la realidad externa».

¿Y Spinoza? Al igual que Descartes, el holandés también lanza mano de 
experiencias personales en su Tratado de la reforma de entendimiento (TIE). 
Sin embargo, la adopción de la primera persona en el texto parece más 
inspirada en la Primera Meditación que en el QNS. En efecto, a lo largo de 
éste y de otros textos, Spinoza se refiere muy poco a los escépticos; y cuan-
do lo hace, suele ser con desprecio. Por ejemplo, en la carta 56, escrita a 
Hugo Boxel, menciona nominalmente a Sexto Empírico y a los escépticos 

117  Desde acá, considerar todas las traducciones de otros idiomas para el castellano 
como libres.



156

y los critica por rechazar los axiomas geométricos. Sánchez no es mencio-
nado por su nombre. Sin embargo, en el TIE, Spinoza escribe lo siguiente:

Si algún escéptico se hallare aún sumido en la duda ante la 
misma verdad primera y todas las que luego deduciremos, 
según la norma, de esa verdad primera, será porque, o bien 
habla contra su conciencia, o bien habremos de confesar que 
hay hombres cuyo espíritu es completamente ciego, sea de 
nacimiento o por prejuicios, es decir, debido a algo externo. 
En efecto, ni siquiera poseen conciencia de uno mismos: si 
afirman cualquier cosa o dudan de ella, no saben que afirman 
o que dudan; dicen que no saben nada118 y hasta declaran ig-
norar que no saben nada; esto mismo lo dicen con restricción, 
pues temen confesar que existen, puesto que como nada sa-
ben, deben callar119 por temor de admitir algo que huela a ver-
dad. En definitiva, es preciso abstenerse de hablar de ciencias 
con ellos. (Spinoza, 2000, §47)

La primera verdad es la existencia de Dios, de la Naturaleza, de la exis-
tencia eterna e infinita. Es decir, la idea de la existencia. Sentimos la exis-
tencia y nos sentimos en la existencia. Para Spinoza, negarse a esta primera 
verdad implica dos posibilidades: o la persona que se niega es un hipócrita, 
o está tan impregnada de dogmatismo que es incapaz de aceptar lo evi-
dente como verdad. Por eso parece que el holandés no quería perder el su 
tiempo con escépticos, quizá del mismo modo que no quería perderlo en 
discusiones con fanáticos religiosos.

Sin embargo, volvamos a la carta 56, §6 (Spinoza, 2010): 

«Hacemos muchas cosas en este mundo por conjetura, es ver-
dad. Pero, que nuestra meditación proceda por conjetura es 
falso. En la vida común, nos esforzamos en seguir la verosimi-
litud, mas, en las especulaciones, seguimos la verdad»

118   Observar que en el latín original de la obra de Spinoza está escrito «quod nihil 
scitur».
119    Recordemos el «callaré» de Sánchez, que lo repite numerosas veces en el QNS.



157

Este pasaje se puede entender mejor a partir de Negri, cuando dice:

“El ser es univocidad. Este ser unívoco no puede traducirse en 
un ser análogo en el terreno del conocimiento: pero, siempre 
en el terreno del conocimiento, tampoco puede mantenerse 
como un ser unívoco. En otras palabras, el análisis real nos 
muestra un ser unívocamente determinado que sólo puede 
analizarse como tal en el terreno de la ontología y, por lo tan-
to, de la adhesión a la totalidad. En el terreno del conocimien-
to, se presenta como un ser equívoco: toda homología se hace 
imposible. Por eso, la tensión que aquí se libera sólo puede 
resolverse en el terreno de la práctica: de la potencia, adentro 
de la determinación ontológica como tal. (Negri, 1993, p. 76)

Volvamos a Sánchez. El ibérico se desespera delante de lo que ve como 
una imposibilidad ontológica, pero piensa como Spinoza en lo que se refie-
re a la vida ordinaria. Y bueno, como sugiere Buccolini (2017), el escepti-
cismo no parece ser el límite de las reflexiones de Sánchez, pues cuando se 
trata de la duda, de la destrucción de los criterios de verdad, los escépticos 
suelen rendirse a la duda y suspender el juicio (epokhé) y tranquilizar el 
alma (ataraxia) frente a las irresoluciones. No parece ser el caso de Sánchez, 
que en numerosos pasajes de su obra expresa cuánto le tortura la incerti-
dumbre: «Pero ahora me consumo en perpetua tristeza, desesperando de 
que pueda saber nada perfectamente».

Sánchez es bien conocido por el QNS, pero también hay que conside-
rar sus tratados de medicina. En ellos, Sánchez intenta infructuosamente 
establecer algún tipo de criterio de verdad y llega a la conclusión de que 
sólo la práctica, el empirismo, puede acercarle a una verdad que él quiere 
que sea práctica: Sánchez era médico, quería curar a sus pacientes. Para 
tanto, establece una práctica médica basada, como ya hemos dicho, en una 
epistemología fundada en los sentidos, un empirismo construido sobre in-
ferencias, probabilidades, pruebas incompletas en una lucha infinita por 
salvar los órganos únicos de sus pacientes únicos, una lucha infinita de la 
virtud contra la fortuna.

¿Se encontrarían entonces ambos en el mundo práctico? Al fin y al 
cabo, la filosofía de Spinoza también es práctica. Son preguntas que dejo.



158

Sea como sea, concluyo con una escena imaginativa: la de un joven 
Sánchez viajando al futuro y maravillándose con las soluciones ontológicas 
de Spinoza; o la de un joven Spinoza viajando al pasado y deleitándose con 
las lecciones de anatomía de un viejo Sánchez.

Referencias bibliográficas

Buccolini, Carmelo. (2017). “The Philosophy of Francisco Sanches: Aca-
demic Scepticism and Conjectural Empiricism”. En Peter Smith y 
Sébastien Charles (eds.), Academic Scepticism in the Development of 
Early Modern Philosophy (pp. 103–124). Cham: Springer.

Descartes, René. (1960). Princípios da filosofia. Lisboa: Edições 70.

Negri, Antonio. (1993). A anomalia selvagem. Poder e potência em Spinoza. 
São Paulo: Editora 34.

Paganini, Gianni. (2009). “Descartes and Renaissance Skepticism: The 
Sanches Case”. En José R. Maia Neto, Gianni Paganini y John 
Christian Laursen (eds.), Skepticism in the Modern Age: Building on 
the Work of Richard Popkin (pp. 249–267). Leiden: Brill.

Pinto, Paulo Roberto Medeiros. (2010). “As ideias filosóficas de Francisco 
Sanches”. Sképsis, 3(5), 103–148.

Sánchez, Francisco. (1977). Que nada se sabe. Madrid: Aguilar.

Spinoza, Baruch. (2000). Tratado de la reforma del entendimiento. Recupe-
rado de http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Refor-
ma-Del-Entendimiento.pdf

http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf
http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf
http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf


159

Spinoza, lector

Fernando Alfón (UNLP)

A mediados del siglo XVII, la cultura de Europa seguía siendo el resultado 
de un modo de leer la Biblia. Un modo de leer, esto es, un modo de vivir 
la Biblia, porque no era indispensable haberla leído para que la comunidad 
entera sintiera su influjo. La vida cotidiana presuponía la Biblia, y ya se po-
día prescindir de su lectura que, no obstante, seguía siendo popular, asidua 
y enfática. El Libro actuaba como costumbre y guía para la vida. Más que 
un libro, se proyectaba como el organizador de la cultura. En tanto Libro 
por antonomasia, el resto de los libros emanaban de él. 

Spinoza advirtió, entonces, que la ética de ese mundo se derivaba del 
modo en que se interpretaba ese Libro, y el modo de extraer sus sentidos era 
el tema crucial de la cultura. La forma tradicional de lectura era concebir al 
Libro como revelación. Dios era el único autor y reveló su contenido a los 
hombres, de modo que, en tanto obra divina es una obra verídica. Luego, 
dado que Dios no es ambiguo, constituía una unidad de concepto y una 
univocidad en el mensaje. En tal sentido, donde Dios dijo A, y el profeta 
escribió A, el único sentido posible es A, y de ningún modo puede ser B 
o H. Quien interpreta B o H lee ingenuamente mal (desprevención) o lee 
deliberadamente mal (herejía). Spinoza detectó, entonces, que esta forma 
de concebir el Libro (la revelación) creaba, a su vez, dos tipos de lectores: 



160

el lector que se erige como guardián del sentido correcto —el sacerdote, 
la iglesia, la Inquisición—, y el simple lector que depende de la autoridad 
para dar con el sentido correcto. Este último lector, a menudo, quedaba 
atónito ante el texto, pues sentía estar privado de su sentido oculto. Ante 
este lector, todo ese profundo misterio lo colmaban de temores e intrigas.

La idea de texto humano, pero de inspiración divina —que va desde 
San Agustín hasta la actualidad— no cambiaba demasiado las cosas, pues 
los hagiógrafos se comportan como amanuenses: transcriben de forma hu-
mana el mensaje divino, que en tanto divino ostenta unidad de criterio y 
unidad entre todos los libros.  

De esta idea de la Biblia como mensaje unívoco se derivaba fácilmente 
una forma intolerante de estar en la cultura. Todo aquel que creyera captar 
la verdad de esa palabra sentiría autoridad por todo aquel que derivara sen-
tidos alternativos. La idea de una lectura ortodoxa dio lugar a concebir una 
lectura herética. El propio Spinoza fue encontrado un lector de este orden 
y excomulgado por eso. De modo que una parte importante de la violencia 
política se originaba en la presunción de lecturas infieles de la Biblia. 

Esto que Spinoza localizó en la tradición judeo-cristiana, es extensivo 
al islam, donde la idea de herejía, incluso, es más enfática y origen de la 
principal oposición islámica —la división entre chiitas y sunitas—. Ambas 
vertientes se sienten las únicas acertadas en la interpretación del mensaje de 
Mahoma, que a la vez es vocero fiel del mensaje de Alá. 

Spinoza nos recuerda que la Biblia es el plural griego de biblos, es decir, 
los libros. Nos lo recuerda para desarmar la idea de Libro singular, y resti-
tuir la idea de diversidad de libros. Al asumir esta condición, se desarma la 
idea del Libro como revelación y se restituye la idea de libro como escritura. 
No hubo un único autor, Dios, sino diversos autores: reyes, profetas, evan-
gelistas. Se trata de un conjunto diverso de textos, escritos por hombres de 
todo tipo, en diferentes tiempos. Partiendo de esta evidencia, el texto se 
humaniza, y de divino pasa a constituirse en una serie de textos literarios. La 
univocidad del mensaje, como en todo texto literario, se abre a una multi-
plicidad de sentidos. Donde el profeta escribió A, un lector lee B; otro lee 
H; otro, W. La naturaleza del texto literario es significante, cerrando un 
sentido únicamente en la lectura. De aquí no se puede derivar que haya 
una lectura incorrecta y disuelve por completo la idea de herejía.



161

Spinoza se dispuso a leer, entonces, todo de nuevo, pero partiendo de 
considerar que los textos eran obras literarias, sujetas, por tanto, a las reglas 
de la escritura literaria. «Quot capita, tot sensus» («Tantas cabezas, tantos 
sentidos»). La primera consecuencia de esa lectura es que la Biblia deja de 
constituirse en un misterio. «Los profetas enseñaron cosas muy simples, 
que cualquiera podía comprender con facilidad, y las expresaron con esas 
imágenes literarias y esos razonamientos para suscitar más eficazmente en 
la multitud la devoción hacia Dios. Es por esto que me persuadí por com-
pleto de que las Escrituras dejan a la razón absolutamente libre».120

Al considerar el texto como literatura, deja de constituirse como un 
misterio, pues la función principal del texto no es dar con una razón filo-
sófica, sino emocional. Sentir la presencia de Dios, más que concebir su 
veracidad. Luego, al desplazar su carácter misterioso, deja de atemorizar. 
No hay un detrás de la letra, pues la Biblia se trata solo de letra. Letra inspi-
rada, sin duda, pero no dictada por Dios. No hace falta intérpretes, porque 
no hay nada más simple y directo que la mera lectura de los textos. Ellos 
no son indescifrables, sino que devienen indescifrables al colmarse de capas 
interpretativas que se multiplican en glosas infinitas. 

Al afirmar que «los profetas no estaban dotados de una mente más per-
fecta, sino de una más vívida potencia de imaginación»121, Spinoza nos está 
diciendo que no eran científicos ni filósofos, sino poetas; si el profeta era 
elegante, su profecía sería de gran estilo; si era campesino, la representaría 
colmada de bueyes y vacas; si era militar, de jefes y ejércitos. «Isaías vio 
serafines con seis alas, mientras que Ezequiel vio animales con cuatro alas; 
Isaías vio a Dios vestido y sentado en un trono real, y en cambio Ezequiel 
lo vio en forma de fuego. Sin duda que cada uno vio a Dios tal como solía 
imaginarlo»122. Al decir que el monte Sinaí humeaba cuando Dios bajó del 
cielo, pues llegó rodeado de fuego, las Escrituras no buscan ser literales, 
sino literarias, a fin de impresionar al lector. Leídas de este modo, nos li-

120   Spinoza 1670, 10, 10-20: «Prophetas nihil docuisse, nisi res admodum simplices, quæ 
ab unoquoque facile percipi poterant, atque has eo stylo adornavisse, iisque rationibus con-
firmavisse, quibus maxime multitudinis animus ad devotionem erga Deum moveri posset, 
omnino mihi persuasi, Scripturam rationem absolute liberam relinquere». 
121   Spinoza 1670, 29, 10: «Prophetas non fuisse perfectiore mente præditos, sed quidem 
potentia vividius imaginandi».
122   Spinoza 1670, 34, 10-20: «Nam Esaias Seraphines senis alis, Ezechiel vero bestias 
quaternis alis vidit. Esaias vidit Deum vestitum, & in solio regio sedentem, Ezechiel autem 
instar ignis; uterque sine dubio Deum vidit, prout ipsum imaginari solebat».



162

bran de buscarle una razón científica; nos conectan con una razón poética, 
un modo más apropiado de vincularnos a Dios. Esta lectura literaria de las 
Escrituras nos aleja de todo sentido recto, pretensión que Spinoza repro-
chó a fariseos y católicos.123 El desdén hacia la cábala, el gnosticismo y el 
academicismo residía en reprocharles esta forma teorética de interpretar 
la Biblia. «He leído también e incluso he conocido a algunos cabalistas, 
aficionados a la broma, pero jamás he logrado admirar lo suficiente su 
locura»124.

El punto de partida de Spinoza parece venial, pero implica consecuen-
cias políticas, pues, una vez que demostró la libertad que permite la Biblia, 
asevera que esa misma libertad puede y debe ser concedida en todo Estado, 
sin menoscabo de la paz del Estado, cuya estabilidad se pondrían en peli-
gro, por el contrario, si se aboliera esa libertad.125

Pensemos, por ejemplo, en dos modelos de Estado, uno administrado y 
gobernado por lectores que creen que la Biblia es la voz de Dios; otro Es-
tado, en cambio, en que aquellos creen que la Biblia es una mera expresión 
humana para presentir a Dios. Es decir, un Estado dogmático y un Estado 
abierto. Es probable que el primer Estado sea algo intolerante y, en situa-
ciones críticas, crea que el problema es la herejía y se lance a cazar a todo 
aquel que amenace el sentido recto del Libro. El otro Estado, en cambio, 
procede algo más despreocupado de las interpretaciones que hagamos del 
texto.  

Ahora bien, el mundo contemporáneo —a pesar del vasto proceso de 
laicidad que lo constituye— sigue siendo un mundo organizado por esa 
vasta biblioteca de Textos Sagrados. Luego, el razonamiento de Spinoza 
para el siglo XVII está vigente para el XXI. Buena parte de los conflictos 
políticos sigue siendo de naturaleza teológica. Allí donde encontramos for-
mas de gobierno intolerantes, es probable que la forma que tengan de leer 
su Libro sea dar con el sentido correcto; ya se trate de la Torá, la Biblia o 
el Corán.

123   Cf. Spinoza 1670, 105, 10-20.
124   Spinoza 1670, 136.
125   Spinoza 1670, 11, 10.



163

Referencias bibliográficas

Spinoza, Baruch (1670/1925). Tractatus theologico-politicus. En: Spinoza 
Opera, Band 3, ed. Carl Gebhardt. Heidelberg: Carl Winter.



164

Sobre los usos de la memoria y la utilidad 
de las historias en Spinoza

Rodrigo Miguel Benvenuto (CONICET – LICH – UNSAM)

En un breve texto titulado Locura y Matemática, Horacio González em-
prende una lúcida intervención sobre la filosofía de Spinoza. Allí, desde 
una singular lectura del TTP, propone una tensión entre la locura profética 
y la certeza matemática. Una tensión singular donde el poder pedagógico 
de las metáforas que transforman lo divino en imágenes demasiado huma-
nas; y el saber apodíctico de las matemáticas que, con su claridad y distin-
ción, nos permiten alcanzar un conocimiento verdadero de Dios. Los dos 
polos representan un desafío para el pensamiento. ¿Acaso se puede fundar 
un conocimiento a partir de las imágenes que sostienen la retórica del 
saber común, como los milagros y los relatos fantásticos, que construyen 
esta locura desde un lenguaje metafórico? ¿la razón matemática no podría 
constituir una forma particular de locura, al reducir todo saber de lo con-
tingente a una negatividad, frente a la necesidad inmanente de las leyes de 
la Naturaleza? 

A partir de estas preguntas, Horacio González propone la siguiente res-
puesta: 



165

El vulgo es la carencia de matemáticas para el gobierno de 
las pasiones, pero es la presencia eminente de una vocación 
narrativa que es el espejo de nuestro propio nacer en palabras. 
¿Qué ocurre cuando se dice que si la imaginación del profeta 
era brillante se comunicaba con Dios en estilo elevado, que si 
era confusa, lo hacía con confusas palabras, que si era hombre 
de campo, hablaba de bueyes y vacas, que si era hombre de 
guerra, narraba recurriendo a imágenes de generales y ejér-
citos, y que si era cortesano, engalanaba su voz aludiendo a 
tronos y otros oropeles? He aquí la percepción entera de lo 
que, con abuso, llamaríamos un sistema narrativo, la doble 
fundación de la novela y la ciencia propuestas por un Spinoza 
que a los milagros del agricultor, el guerrero y el cortesano – 
todos personajes bíblicos – los eleva al mismo rango del mé-
todo abolicionista del milagro, es decir, interpretar la retórica 
colectiva que no funda la imaginación pura de la bella razón, 
sin adjetivos, pero sí el arte narrativo de los pueblos (Gonzá-
lez, 1999, pp. 54-55). 

Aquí se plantea la cuestión sobre este «arte narrativo de los pueblos», 
como una retórica colectiva que, si bien no posee la certeza de las matemá-
ticas, resulta necesaria – pese a su fragilidad imaginaria – para transmitir 
una certeza moral. Por lo tanto sería una locura desconocer esta ficción 
para la vida en común; del mismo modo que sería una locura desconocer la 
narrativa ficcional de los acontecimientos y tan solo apoyarse en la certeza 
matemática. Probablemente, se trate de un ejercicio político, incluso de 
equilibrio en medio de las tensiones propias de la vida filosófica. Resistir 
a la tentación del pequeño ilustrado bien pensante que, amparado en la 
presunta transparencia de la razón, observa con desprecio las producciones 
narrativas y las ficciones que el pueblo produce, ya que no caen bajo el 
imperio matemático de la razón. ¿Cuál es, entonces, el lugar de la ficción 
narrativa de los pueblos?  

En un fragmento del TTP, específicamente en el capítulo IV, Spinoza 
se pronuncia sobre esta narrativa ficcional de los pueblos, mostrando cier-
ta ambivalencia frente al significado que poseen las historias. Comienza 
impugnando el valor de los relatos históricos y su supuesta utilidad para 
alcanzar el bien supremo. Luego, al examinar la naturaleza de la ley divina, 



166

enumera algunas conclusiones que guiarán, en adelante, su reflexión sobre 
el problema teológico-político. Spinoza sostiene que la ley divina es común 
a todos los seres humanos, ya que puede deducirse de la naturaleza huma-
na en general. Y por esta razón, la ley divina no exige la fe en las historias 
(ya sean sagradas o profanas), pues no son un requisito necesario para al-
canzar el bien supremo. Sin embargo, inmediatamente agrega lo siguiente: 

No obstante, aunque la fe en las historias no pueda darnos el 
conocimiento y el amor de Dios, no negamos, sin embargo, 
que su lectura sea muy útil, en orden a la vida civil; pues, 
cuanto más observemos y mejor conozcamos las costumbres 
y las condiciones de los hombres, que por ningún medio se 
pueden conocer mejor que por sus acciones, con más cautela 
podremos vivir entre ellos y adaptar, en cuanto la razón lo 
permita, nuestras acciones y nuestra vida a su forma de ser 
(Spinoza, 2012, p. 141). 

Spinoza reconoce cierta utilidad de estas historias, en tanto que nos 
ofrecen una pintura de las costumbres y la vida de un pueblo. Al igual 
que la moral provisional de Descartes, la fe en las historias nos permite 
adaptar nuestra práctica vital a la forma de ser de un pueblo, con una 
única limitación: que no sea contraria a la razón. Sin embargo, relativiza 
esta utilidad, ya que nunca pueden sustituir a la experiencia (quæ ex nulla 
re melius, quam ex eorum actionibus nosci possunt), es decir, que conocemos 
las condiciones propias de los seres humanos en una sociedad a partir de 
sus acciones, costumbres y prácticas. 

En principio, resulta llamativo que Spinoza plantee esta referencia a las 
historias en el mismo momento en que está operando la crítica al concepto 
de Historia o, en el caso del pueblo hebreo, de la Historia Sagrada. Esta 
operación se hizo evidente en el capítulo III del TTP, donde Spinoza se ha-
bía pronunciado contra el concepto de elección divina como construcción 
teológico-política del destino sagrado del pueblo hebreo. Este discurso so-
bre la Historia no puede deducirse de los principios de la luz natural, y por 
ello se constituye a partir de una narrativa específica. Son aquellas historias 
que, como sostiene Spinoza en el capítulo. VII, «[…] contienen, sobre 
todo, milagros, esto es (…) narraciones de cosas insólitas de la naturaleza, 
adaptadas a las opiniones y juicios de los historiadores que las escribieron» 
(Spinoza, 2012, p. 196). La adaptación revela una particular concepción 



167

de la Historia Sagrada: ya no se trata de garantizar la continuidad que se le 
atribuye a este texto a partir de la revelación divina, sino que se trata de in-
terpretarlo en sus discontinuidades. Y esas discontinuidades se rastrean en 
los agregados, substituciones, silencios y enmiendas de los distintos pue-
blos y culturas que intervinieron en su conformación narrativa. En efecto, 
a partir de esas capas narrativas que se acumulan y sedimentan en el texto, 
se plantea la exigencia de una interpretación acorde, y con los mismos mé-
todos que se utilizan para el estudio e investigación de la naturaleza.  

Frente a ese monumento denominado Historia Sagrada, descubrimos 
que las pequeñas historias nos informan de la experiencia que otros han 
vivido ante determinadas circunstancias, de tal modo que podamos acercar 
la vida y experiencia de los pueblos a nuestra propia experiencia. En ellas se 
narra la experiencia de un pueblo, o de hombres y mujeres que se destacan 
por su virtud o sabiduría, y así nos aleccionan sobre la obediencia a la ley 
de Dios, inspirando los ánimos de los seres humanos a la obediencia y la 
devoción. Quedamos así perplejos frente a la disyuntiva gonzaliana entre 
locura y matemáticas. Una razón que permite conocer las cosas según el 
orden y la necesidad inmanente de Dios que pugna frente a una poética del 
mundo, donde los acontecimientos dispersos se unen arbitrariamente para 
guiar la vida de los pueblos.  

Es posible reconocer que Spinoza introduce esta particular reflexión 
sobre la utilidad de las historias bajo la clave de la ontología de la inmanen-
cia, donde se hace patente una textura relacional que entrelaza la necesidad 
de las leyes divinas con la contingencia de los modos finitos. En efecto, son 
aquellas historias que han sido escritas en medio de la variabilidad de la 
fortuna las que configuran un relato, no solo sobre el pasado, sino sobre las 
posibilidades de la innovación en el presente.

Propongo que tomemos un breve párrafo del TTP, donde Spinoza 
muestra la relación entre necesidad y contingencia en el contexto de la 
crítica al concepto de elección y preferencia de Dios por los hebreos. Spi-
noza comienza por definir gobierno de Dios, auxilio divino, elección de 
Dios y fortuna. Luego de definir el «gobierno de Dios» como el orden fijo 
e inmutable de las leyes de la Naturaleza, distingue el auxilio divino, como 
auxilio interno (lo que puede aportar la naturaleza humana para conservar 
su ser) y externo (la utilidad que proviene del poder de las causas exter-
nas). La fortuna, finalmente, se define como «[…] el gobierno de Dios, 
en cuanto que dirige los asuntos humanos a través de cosas externas e 
inesperadas» (Spinoza, 2012, p. 120). En este sentido, las historias se cons-



168

truyen en esta trama singular donde confluyen la fortuna, la utilidad de las 
causas externas y el deseo incesante de conservar nuestra existencia. De esta 
forma ha renunciado a cualquier presupuesto teleológico, ya que concibe 
los hechos como la producción inmanente a partir del encuentro singular 
entre la necesidad y la contingencia, en la materialidad de los encuentros. 
Las historias son, desde esta perspectiva, el relato del auxilio externo y la 
fortuna en la vida de los pueblos. Por ello pueden ser modelos de piedad 
o devoción, en el caso de la plebe, o de una sabiduría política para los go-
bernantes. Y revelan su carácter mimético en tanto que se inscriben en el 
gobierno de Dios, es decir, en la necesidad inmanente que se sigue de las 
leyes de la Naturaleza. 

Al referirse a los milagros, Spinoza enuncia la mecánica ficcional que 
actúa en los relatos históricos. Comienza afirmando que es raro que los 
seres humanos no mezclen su propio juicio al relatar un suceso, al punto 
que están condicionados por sus opiniones previas que, en la mayoría de 
los casos, perciben algo totalmente distinto de lo que ven u oyen que ha 
sucedido, tanto si lo que se relata supera la capacidad de quien las cuenta 
y oye, como si le interesa que el hecho suceda de una forma determinada. 
Y agrega: 

De ahí resulta que los hombres, en sus crónicas e historias, 
cuentan más bien sus opiniones que las cosas realmente suce-
didas; que uno y el mismo caso es relatado de modo tan dife-
rente por dos hombres de distinta opinión, que parece tratarse 
de dos casos; y que, finalmente, no es demasiado difícil mu-
chas veces averiguar las opiniones del cronista y del historiador 
por sus simples relatos (Spinoza, 2012, p. 186). 

Sí las historias se componen a partir de recursos ficcionales, y así parece 
indicarlo desde su matriz imaginativa, sería necesario indagar sobre los me-
canismos de construcción poética que rige a este discurso histórico. Y en 
esos mecanismos, no puede obviarse una relación particular con la memo-
ria. Un ejemplo concreto de este recurso se encuentra en la construcción 
narrativa sobre la cual Albert Burgh expone argumentos históricos para 
convertir a Spinoza al catolicismo. Para ello, hace referencia a un orden 
por el cual, en palabras de Burgh, «[…] la Iglesia de Dios persiste, desde el 
comienzo del mundo hasta el día de hoy, propagándose sin interrupción, 
firme e inconmovible» (Spinoza, 1988, p. 361). Spinoza da cuenta de este 



169

recorte arbitrario, y en el que deliberadamente se omiten los relatos sobre 
la violencia y la crueldad que sostuvo al catolicismo: «El orden de la Iglesia 
Romana, que usted tanto elogia, confieso que es político y lucrativo para 
muchísimos, y yo no creería que hubiera otro más adecuado para engañar a 
la plebe y para subyugar a los espíritus humanos» (Spinoza, 1988, p. 399). 

Si Spinoza reconoce el aspecto poético-narrativo de las historias, pode-
mos observar que, al mismo tiempo, admite que toda historia se construye 
a partir de un recorte arbitrario en la memoria de los acontecimientos. 
En el caso de Burgh es claro, al negar el pasado sangriento de la iglesia 
romana. Lejos de cualquier pretensión racional y matemática, Spinoza no 
puede obviar este mecanismo. Incluso podría estar presente en un uso de-
liberado y problemático de este recorte, donde Spinoza parece ejercer este 
mecanismo, en un pasaje controvertido del TTP, al final del capítulo III, 
al referirse a la situación de los judíos en España como un ejemplo para 
mostrar como el odio de otras naciones sirvió al pueblo judío para conser-
varse. Y dice:  

En cuanto a que el odio de las naciones les conserva, la expe-
riencia misma lo ha probado. Cuando, hace tiempo, el rey de 
España forzó a los judíos a admitir la religión del reino o irse al 
exilio, muchísimos judíos aceptaron la religión de los adictos 
a los pontífices (romanos). Y como a aquellos que admitieron 
su religión, les fueron concedidos todos los privilegios de los 
españoles de origen y fueron considerados dignos de todos los 
honores, se mezclaron rápidamente con los españoles, de for-
ma que poco después de ellos no quedaba ni resto ni recuerdo 
(Spinoza, 2012, pp. 133-134).

Es claro que Spinoza elige una narración histórica sobre un período 
que no se especifica con claridad (así lo indica el olim, que Domínguez 
traduce como «hace tiempo»), donde los judíos conversos «rápidamente» 
(statim) se mezclan con los españoles, al punto que «poco tiempo después» 
(ut pauco post tempore) ya no quedaba ningún resto ni recuerdo. Se trata de 
un relato que plantea una asimilación que, de acuerdo al relato histórico, 
sabemos que no sucedió de esta forma126. Sin embargo, Spinoza no podía 

126   En una nota de Pierre-François Moreau y Jacqueline Lagree a su traducción al 
francés del TTP, sostienen que esta era también la opinión de Orobio de Castro, como 



170

desconocer que esta no era la situación común de los llamados marranos 
en España. Incluso, más allá de esta visión exageradamente optimista de 
la asimilación, las doctrinas sobre la pureza de la sangre que se impusieron 
inmediatamente en España frenaron cualquier postura en favor de la asi-
milación de los judíos conversos a la sociedad española. 

Este texto mantiene una tensión particular sobre toda la obra de Spino-
za. Sin embargo, consideramos que podría interpretarse como un ejercicio 
de narración que no pretende dar cuenta de un hecho concreto de la his-
toria, sino de las capacidades de ficcionalización de los hechos históricos a 
partir de un recorte arbitrario. De hecho, Spinoza es consciente de la situa-
ción ominosa que padeció el pueblo judío en España. En la respuesta a la 
carta de Albert Burgh, trae a la memoria el recuerdo de Judas el fiel, como 
una prueba de la persecución y el sufrimiento que debieron sufrir aquellos 
que profesan una fe distinta a la que impera en un Estado. Dice Spinoza 
que, «[…] yo mismo he conocido, entre otros, a un tal Judas, llamado el 
fiel, que, cuando ya se creía muerto, comenzó a cantar en medio de las 
llamas, el himno que comienza: A ti, Oh Dios, ofrezco mi alma, y expiró en 
medio del canto» (Spinoza, 1988, p. 399)127. 

Resulta difícil establecer si Spinoza conoció, como allí se dice, y en qué 
circunstancias, a este personaje. Sin embargo, es una prueba fehaciente de 
su conocimiento sobre la persecución a los judíos en España. Por lo tanto, 
insiste la pregunta: ¿por qué recortar deliberadamente la memoria históri-
ca? O, en otro sentido, más cercano a nuestra indagación: ¿Cuáles son los 
usos de la memoria en la construcción narrativa del pasado? 

se observa en su controversia con Philipp van Limborch, y publicada por este último con 
el título De Veritate Religionis Christianae Amica Collatio cum Erudito Judaeo, en 1687 
(muchos años después de la muerte de Spinoza): «En España, aquellos que abjuraron 
del judaísmo y sus descendientes, viven una vida muy segura y no tan cargada de penas 
como Israel. Son, de hecho, príncipes, duques, condes, marqueses, inquisidores, clérigos, 
canónigos, monjes y monjas, y todos son durísimos perseguidores de los judíos» (Spinoza, 
2005, p. 721). Incluso también se cita el ejemplo de Pablo de Burgos, quien había sido un 
famoso rabino y, luego de su conversión, obispo, arzobispo y regente del reino.
127   Se trata de una referencia a Lope de Vera y Alarcón y, por los datos que constan en 
el auto de fe celebrado en Valladolid el 25 de julio de 1649, murió quemado vivo luego 
de cinco años de interrogatorios y tortura. Según se relata, y tras haber negado varias 
veces los cargos de herejía, se habría circuncidado en su celda con un hueso de gallina y 
finalmente, ya sin ningún temor, se da el nombre de Judas el fiel.



171

Quizás una posible respuesta se encuentre en la capacidad de ficcionali-
zar el pasado y el uso poético-narrativo de la historia, que en nuestra épo-
ca, ha sido ampliamente desarrollado por Hayden White. Concretamente, 
White se refiere a un uso tropológico, es decir, a «[…] la comprensión teó-
rica del discurso imaginativo, de todas las formas por las cuales los diversos 
tipos de figuraciones (tales como la metáfora, la metonimia, la sinécdoque 
y la ironía) producen los tipos de imágenes y conexiones entre imágenes 
capaces de desempeñarse como señales de una realidad que sólo puede ser 
imaginada más que percibida directamente» (White, 2003, p. 45).       

Es probable que Spinoza haya reconocido y valorado este uso imagi-
nativo de la historia al trastocar la memoria de los hechos en torno a la 
asimilación de los judíos en España. Esta asimilación que se describe en el 
final del capítulo III del TTP se introduce en la historia narrada por Spi-
noza mucho antes de las leyes de sangre. Así podemos observar que, detrás 
de aquel recorte arbitrario, probablemente exista un llamado de Spinoza 
a borrar cualquier concepción de la ciudadanía vinculada con la religión, 
es decir, planteando un argumento a favor de una laicidad que niega toda 
construcción supersticiosa sobre la pertenencia a un pueblo. 

Si así fuese, resulta más que sugerente la relación que Spinoza establece 
entre memoria, historia y discurso poético-narrativo del pasado. Detrás de 
las historias que construye el pueblo opera un recorte de la memoria. Y, en 
este sentido, Spinoza muestra que todo pueblo, cultura, sociedad produce 
deliberadamente este recorte que, a su vez, lucha encarnizadamente con 
otros recortes de la historia. Por ello consideramos que la construcción de 
una «memoria completa» (como se promueve actualmente desde el discur-
so oficial) resulta banal. Al igual que el Funes borgeano, la pretensión de 
una memoria completa acaba disolviendo la realidad bajo el imperio de la 
cifra, ocultando así la experiencia de los pueblos, su reclamo de justicia, 
lo inconfesable del horror ejercido a manos del Estado. De esta forma, y 
frente a esta falsa pretensión estatal de reducir la realidad a la estadística, 
Spinoza nos permite pensar en el ejercicio de un arte narrativo de los pue-
blos como un ejercicio de resistencia y construcción colectiva de nuevas 
formas de vida democrática.      



172

Referencias bibliográficas  

González, Horacio (1999). «Locura y matemáticas». En: González, Hora-
cio (comp.), Cóncavo y convexo. Escritos sobre Spinoza, pp. 49-58. 
Buenos Aires: Altamira.

Spinoza, Baruch (1988). Correspondencia. Madrid: Alianza.

Spinoza, Baruch (2005). Œuvres III. Tractatus theologico-politicus. 
Traité théologico-politique. Paris: Presses Universitaires de France.

Spinoza, Baruch (2012). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza.

White, Hayden (2003). El texto histórico como artefacto literario y otros es-
critos. Barcelona: Paidós.



173

La razón como espejo de la naturaleza

Franco Cardozo (UBA)

¿Podemos observar con claridad la realidad, si vemos las luces refractadas 
por el prisma que talló Spinoza? Probablemente, él creería que sí. Cuando 
Albert Burgh le preguntó a Spinoza cómo sabía que su filosofía era la mejor 
de entre todas las que se habían enseñado, Spinoza respondió:  

Pues yo no presumo de haber hallado la mejor filosofía, sino 
que sé que entiendo la verdadera. Si, en cambio, me pregunta 
usted cómo sé eso, le contestaré que del mismo modo que sabe 
usted que los tres ángulos de un triángulo son iguales a dos 
rectos [...] (Spinoza, 1988, p. 397).

Por lo tanto, el conocimiento expresado en su obra magna, la Ética, 
debía ser tan preciso como el conocimiento expresado matemáticamente. 
¡Así lo hizo!, la Ética fue escrita more geométrico. Por esto, hacer filosofía al 
modo de los geómetras no es simplemente elegir una de tantas opciones es-
tilísticas en aras de causar sólo un efecto estético, sino la única opción a ele-
gir bajo la cual puede expresarse la verdad filosófica. ¿Cuál es  esa verdad? 
Que hay un orden perfecto. Pero, ¿cómo podría expresarse ese orden sino 
por medio del lenguaje? ¿El lenguaje más preciso sería el matemático? ¿Esto 
implica que Spinoza cree en un lenguaje perfecto? Difícil, ya que el conoci-
miento por signos pertenece al género imaginativo. Debido a esto se ha di-
cho que Spinoza es nominalista. Dicho esto, afirmo siguiendo a Vidal Peña 
(Spinoza, 2011, p. 179), que su nominalismo en conjunción con su aprio-
rismo, tensionan la lira de su pensamiento. Empero, no sólo Vidal Peña 
cayó en la interpretación mentada. Es moneda corriente describir a Spino-
za como un nominalista. Esto no es casual. Es más bien un φάρμακον para 
curar un malestar. Pero si en vez de mirar con un sólo ojo, miramos con 
ambos, nos vemos inclinados a hacer un diagnóstico: el cuerpo de Spinoza 
entraña una enfermedad. En el seno de su organismo hay una paradoja.  
Mi propósito será analizar la tensión entre ambas sinfonías, la del nomina-
lismo y la del apriorismo -que será entendido como un tipo de realismo128- 

128   Dado que apriorismo es una expresión vaga, la supliré por realismo. ¿Qué es el 



174

para ver si pueden o no armonizar entre sí. Mi conclusión, será que no es 
posible. En lo que sigue, mostraré en la primera sección que Spinoza no 
sólo es nominalista, sino que también es realista. En la segunda sección, 
como además Spinoza es lo que llamaré formalista natural y adecuacionista. 
En la tercera sección, como de los dos aspectos de su teoría se deriva una 
paradoja. Y en la última sección voy a proponer una interpretación neo-
pragmatista de su filosofía. 

1. Dos sinfonías: nominalismo y realismo

La llave de entrada para describir la postura del autor, es atender a lo que 
él entiende por nociones comunes. Hay dos tipos de nociones comunes o 
universales para Spinoza.

(A) Las primeras pertenecen a la imaginatio: Son ideas causadas por los 
límites de nuestro cuerpo. Nuestro cuerpo sólo es capaz de formar un cier-
to número de imágenes. Si ese número es sobrepasado, las imágenes empe-
zarán a confundirse y si el número de imágenes que el cuerpo es capaz de 
formar es sobrepasado en demasía, el alma se verá inclinada a agrupar esa 
serie de cuerpos bajo una sola palabra. En este casillero se ubican las expre-
siones trascendentales como ‘ser’, ‘cosa’ y ‘algo’ pero también universales no 
trascendentales, tales como ‘mesa’, ‘elefante’, o ‘basura’. Estas expresiones 
tienen dos orígenes: el conocimiento por experiencia vaga, y el conocimiento 
por signos. Quiero resaltar este último. Sobre él, Spinoza afirma: «[...] Al oír 
o leer ciertas palabras nos acordamos de las cosas, y formamos ciertas ideas 
semejantes a ellas, por medio de las cuales imaginamos esas cosas [...]» 
(Spinoza, 2011, p. 179).

(B) Las segundas pertenecen a la ratio y son su fundamento: 
Son ideas cuya causa es Dios en cuanto constituye la esencia del alma huma-
na. Por ejemplo: «Sea A algo común a todos los cuerpos, y que se da igual-
mente en la parte de un cuerpo cualquiera y en el todo. Digo que A no pue-
de ser concebido sino adecuadamente.» (Spinoza, 2011, p. 134). Si somos 
afectados por un cuerpo exterior sólo en virtud de aquello que tenemos en 

apriorismo sino un tipo de realismo comprometido con ciertas entidades conocidas a 
priori?, las ideas adecuadas en Dios, no dependen de ser conocidas en la duración, son en 
la eternidad. Por ende, describir a Spinoza como apriorista no sirve a mis propósitos, lo 
importante es el compromiso ontológico con ciertas entidades. Quedará más claro en la 
primera sección.



175

común con él, por ejemplo de A, entonces la idea de esa afección implicará la 
propiedad A. Expresiones como: inercia o conatus pertenecen a este género. 
Dicho esto, ¿cabe etiquetar a Spinoza  sólo como nominalista?. Para re-
solver ésta incógnita prestemos atención a la proposición XLIX. (Spinoza, 
2011, p. 193) de Ética II. El autor hace un corte limpio entre palabras, 
imágenes, e ideas. Asumo por sus argumentos que con ideas refiere sólo 
a ideas adecuadas, con imágenes a las ideas inadecuadas, y con palabras 
a ciertos modos de la extensión. Luego afirma que quién confunde imá-
genes con ideas, cree que las ideas son «[...] como pinturas mudas en un 
lienzo [...]». Por ello, «[...] no ven que la idea, en cuanto que es idea, im-
plica afirmación o negación.» (Spinoza, 2011, p. 196). Pero si las ideas 
son modos del pensamiento, y por el axioma III de É. II (Spinoza, 2011, 
p. 122), todo modo de pensar tiene un ideatum o contenido129, ¿cuál es 
el contenido de las ideas adecuadas, el contenido de ideas que implican 
afirmación o negación?. Podemos guiarnos con la proposición XXXIX 
(Spinoza, 2011, p. 175) donde afirma que de todo aquello que sea común 
al cuerpo humano y a ciertos cuerpos exteriores, por los que el cuerpo 
humano suele ser afectado, dándose tanto en la parte como en el todo, 
habrá en el alma humana una idea adecuada. En la demostración de la 
misma proposición sostiene «Supóngase ahora que el cuerpo humano es 
afectado por un cuerpo exterior en virtud de aquello que tiene en común 
con él, es decir, en virtud de A; la idea de esta afección implicará la pro-
piedad A [...]» (Spinoza, 2011, ibid.). Luego dice «[...] en cuanto implica 
la propiedad A, será en Dios adecuado en cuanto está afectado por la idea 
del cuerpo humano [...]» (Spinoza, 2011, ibid.). Además en la proposi-
ción XXIX de Ética II declara que el conocimiento racional debe concebir 
«[...] concordancias, diferencias y oposiciones [...]» entre las cosas (Spino-
za, 2011, p. 168). ¿Cuáles son los candidatos a ser una propiedad como 
A que describa concordancias, diferencias y oposiciones, comunes a otros 
cuerpos y al cuerpo humano?.  Entre otros ejemplos, las propiedades que 
cumplen todas las notas requeridas, son las leyes de Newton, por ejemplo: 
F=MA (Newton, 2011, p. 153). ¿Pero cómo serían expresadas éstas leyes 
o nociones comunes, de modo tal que impliquen afirmación y negación 
sin ser una pintura muda? Deben ser expresadas en alguna teoría, la me-

129  Si bien el axioma es postulado, con el propósito de afirmar que el alma humana pue-
de poseer ciertas ideas sin que se de ningún otro modo de pensar, interpreto este axioma 
como uno de los tantos precedentes de la noción de intencionalidad en Brentano. Véase: 
Brentano, F. C. (2020). Psicología desde el punto de vista empírico (S. Sánchez-Migallón, 
Trad. y presentación). Salamanca: Sígueme. 



176

cánica clásica en el caso de Newton. ¿Y cómo se adquiere el conocimiento 
con el cual se confeccionan esas teorías?. En El concepto de lo mental, Ryle 
distingue entre Know that -saber qué- y Know how -saber cómo- (Ryle, 
2005, p. 26), mientras que Russell en Los problemas de la filosofía distingue 
entre knowledge by description -conocimiento por descripción- y knowledge 
by acquaintance -conocimiento por familiaridad- (Russell, 2003, p. 30). 
Acudiendo a éstas diferencias la taxonomía del conocimiento se divide en 
tres géneros: knowledge by acquaintance, knowledge by description o know 
that, y know how. ¿Qué lugar ocupan las ideas adecuadas en estos tres 
géneros de conocimiento? En primer lugar las ideas adecuadas no pueden 
ser know how, debido a que no poseemos conocimiento de ellas actuando; 
más bien es al revés, si actuamos es porque tenemos ideas adecuadas. Sin 
ideas adecuadas no se puede obrar, sino sólo padecer. En segundo lugar no 
pueden ser knowledge by acquaintance, debido a que las creencias percep-
tivas (cosas singulares representadas por los sentidos) que tenemos, acer-
ca de las cuales tenemos conocimiento directo, son descritas por él como 
conocimiento por experiencia vaga. En consecuencia el conocimiento de 
las ideas adecuadas debe ser know that o knowledge by description, i.e., co-
nocimiento proposicional. Llegamos al callejón: si las ideas adecuadas son 
conocimiento proposicional, sólo pueden ser conocidas por medio del len-
guaje; la pintura no será muda, si y sólo si habla. Por tanto, sólo podremos 
adquirir el conocimiento para confeccionar tal o cual teoría, adquiriendo 
ideas adecuadas, las cuales sólo pueden conocerse y expresarse por medio 
del lenguaje. A menos que nos veamos inclinados a adscribirle a Spinoza 
un conocimiento por revelación que quede fuera de lo simbólico, cosa 
que no creo sea el caso. Luego, ¿cómo nos conduce ésta conclusión a que 
Spinoza es realista? Bien, el dictum de Quine ha sido «Una teoría está obli-
gada a admitir aquellas entidades –y sólo aquéllas– a las cuales tienen que 
referirse las variables ligadas de la teoría para que las afirmaciones hechas 
en ésta sean verdaderas» (Quine, 1984, p. 40). Este criterio de compromiso 
ontológico arroja luz sobre las afirmaciones de Spinoza, ya que nos ayuda a 
ver que él está comprometido con las entidades de su teoría130. Ergo, insta 
a Spinoza a admitir un cierto grado de realismo. En conclusión, se debe 
conceder que Spinoza no sólo es nominalista, sino también realista puesto 

130    A quién me objete que este criterio depende de la teoría correspondentista de la ver-
dad, y señale que Spinoza no es correspondentista, le responderé que el criterio de Quine 
no depende de la mentada teoría de la verdad. Si adhiriésemos, por ejemplo a una teoría 
de la verdad por acuerdo, también valdría el criterio quineano: estaríamos comprometidos 
con toda entidad con la que hayamos acordado. 



177

que toda idea adecuada debe ser expresada en un lenguaje que lo com-
prometa ontológicamente con ciertas entidades. Las que son de nuestro 
interés, son las propiedades referidas por las nociones comunes de la ratio.  
Pero, ¿qué tipo de propiedades podrían ser las expresadas en las nocio-
nes comunes, las cuales se descomponen en enunciados legaliformes131? 
Si tiramos del hilo, la mayoría de las nociones comunes o leyes, podrían 
ser propiedades si son descritas como propiedades disposicionales de los 
cuerpos132. Por eso, desde luego que su realismo no es un realismo ingenuo 
como indica Vidal Peña, sino un realismo de estructuras que responde a 
la «[...] “forma de formas” (o “estructura de estructuras”) [...]» (Spinoza, 
2011, p. 149). El realismo de Spinoza se parece en mucho -más no en 
todo- al realismo estructural óntico no eliminativista, en la variable que 
apela a propiedades disposicionales para justificarse (Borge, 2020, p. 39). 
Esto se exhibe, por ejemplo, en la forma lógica de una buena parte de 
las nociones comunes expuestas en la digresión física (Spinoza, 2011, pp. 
143-151), las cuales suelen tener como conector principal, un condicional. 
En conclusión, Spinoza no sólo es nominalista, sino también realista.

2. Resonancias de las sinfonías: adecuacionismo y 
formalismo natural

¿Cuál es el lenguaje en el que se conocen y se expresan las ideas 
adecuadas? Desde ya que no puede ser ningún lenguaje natural, ya que 
de toda lengua sólo puede extraerse conocimiento por signos, oséase, sólo 
pueden extraerse ideas inadecuadas. ¿Y el lenguaje formal? No es una 
pregunta menor, dado que Spinoza tiene una afición por el órden de los 
geómetras. ¿Qué postura-s epistemológica-s tendría Spinoza respecto del 
lenguaje formal133? Debemos acudir tanto a la filosofía de la matemática 
como a la metafísica de la lógica, para desatar este nudo. Por mor del 
argumento, reduzco el abanico de posturas en ambas áreas, a tres: in-
tuicionismo, logicismo y formalismo.  ¿En qué lugar-es cabe Spinoza?: 

131   Enunciados tales como el de la proposición XXXIX.
132   A excepción de leyes tales como que todo cuerpo o bien está en reposo o bien está en 
movimiento, ya que tal ley no describe una disposición. Sería otro el caso si se reformulara 
la ley mencionada, de modo tal que afirme: “Para todo cuerpo C, si C está en reposo, 
entonces C tiene la propiedad de entrar en un movimiento M”, por ejemplo.
133   Con postura epistemológica acerca del lenguaje formal, me refiero a una postura 
psicosemántica. 



178

(A) En primer lugar, no podría ser intuicionista. Ya que las ideas ade-
cuadas sobre el lenguaje formal (como las inferencias deductivas o 
las propiedades de los números naturales) no pueden ser ideas in-
ventadas por la humanidad. Al contrario, las ideas adecuadas son 
en Dios, y de él derivan su valor de verdad en el alma humana. 
(B) En segundo lugar, sí podría ser logicista. Sin embargo, no reduciría 
la matemática a la lógica, sino al conjunto de ideas adecuadas (conjunto 
de mayor cardinalidad que el conjunto de todas las proposiciones lógi-
cas). Podríamos describir al conjunto de todas las proposiciones lógicas 
y al conjunto de todas las proposiciones matemáticas como subconjun-
tos del conjunto mayor: el conjunto de ideas adecuadas. Hacer uso de 
la teoría epistemológica de Spinoza en esta área es innovador, ya que en 
este aspecto, su teoría no responde a ninguna de las posiciones dadas en 
la querella de las entidades matemáticas y lógicas. Tal como señalé más 
arriba, las ideas adecuadas no sólo contienen proposiciones de las ciencias 
exactas; sino que también contienen proposiciones de las ciencias fácti-
cas, .v.g., las leyes de Newton.  Llamaré a esta postura: adecuacionismo134.  
Por ende, del realismo sobre las ideas adecuadas, se deriva un realismo ma-
temático y un realismo lógico. Aunque la eternidad no es el tercer reino, si 
tienen un parecido de familia. Ahora bien, puesto que en Dios sub specie 
aeternitatis sólo hay ideas adecuadas y dentro de ellas está el subconjunto 
de proposiciones de la lógica, ¿estamos habilitados a inferir que la lógica 
simbólica es el lenguaje privilegiado para conocer y expresar las ideas 
adecuadas? Paradójicamente, no. El lenguaje formal, ya sea matemático o 
lógico simbólico, es también conocimiento por signos y se expresa con signos. 
(C) En último lugar resta el formalismo, el cual es consistente con el co-
nocimiento por signos. Sólo queda jugar con los signos de un lenguaje 
formal L, si y sólo si esos signos no son interpretados. Debido a que no 
se puede ir más allá: si hacemos uso de la teoría de modelos para atri-
buir una interpretación desde un metalenguaje a las expresiones forma-
les, entonces esas expresiones ya pertenecerían a un universo de discurso; 
ya serían conocimiento proposicional; ya serían, en suma, conocimien-
to por signos. Así, el formalismo de Spinoza es un tipo especial de for-
malismo, uno que también va en dirección del lenguaje natural. En este 
aspecto también es innovador. Por eso lo llamaré: formalismo natural.  
Su formalismo natural lo obliga a reducir no sólo la matemática, sino 

134  	  No se debe olvidar que las ideas adecuadas, lo son en virtud de poseer todas las 
propiedades intrínsecas a una idea verdadera, sin necesidad de adecuarse al objeto. Véase 
la definición IV de É. II (Spinoza, 2011, pp. 122-123).



179

también la lógica, a nada más que cierta manipulación de signos. Ergo, 
el lenguaje formal tampoco sirve para conocer o expresar el conocimien-
to proposicional de las ideas adecuadas. Si Spinoza hubiese formalizado 
en lógica simbólica todos los axiomas, definiciones, proposiciones, etc, de 
la Ética, de nada le hubiese servido. Sólo podría derivar unas fórmulas 
de otras haciendo uso de la teoría de la prueba. Pero en cuanto quisie-
ra atribuirle una interpretación a las fórmulas, habría cruzado el límite. 
En Acerca de lo que hay, Quine empareja al intuicionismo con el concep-
tualismo, al logicismo con el realismo y al formalismo con el nominalismo 
(Quine, 1984, pp. 41-42). Por eso, siguiendo a Quine, no quedan dudas. 
En un aspecto, Spinoza es adecuacionista, es decir realista. En otro aspecto, es 
formalista natural, o sea nominalista. Pero si Spinoza valora la consistencia, 
entonces debe relegarse a ser un formalista natural y dejar su adecuacionis-
mo de lado. Debe, también, relegarse a ser nominalista y dejar su realismo 
de lado. No se puede jugar con ambas barajas al mismo tiempo. Puesto que 
todo conocimiento por signos sólo me da ideas inadecuadas, jamás podría 
ni conocer, ni expresar, su adecuacionismo o su realismo.

3. Se rompe la armonía: la paradoja del doble aspecto

Esta conclusión no nos debe resultar extraña. No es más que la consecuencia 
de un nominalismo que creció sin cesar. Un nominalismo que no sólo se re-
dujo a un repertorio de expresiones vagas y ambiguas, como ciertos univer-
sales o nociones comunes; sino que el nominalismo de Spinoza es coexten-
sivo con todo lenguaje, tanto natural como formal. Se demostró más de lo 
que se quería; se derivó en un formalismo no sólo del lenguaje formal, sino 
también del natural. ¿Qué resta para las ideas adecuadas? Puesto que como 
mencioné, para conocerlas debemos tener conocimiento proposicional de 
cualesquiera sean esas propiedades, sólo resta postular un discurso concep-
tual con signos naturales como el de Ockham en su summa logicae (De Libe-
ra, 2016, pp. 372-386) o un lenguaje del pensamiento como lo hizo Fodor 
en su obra homónima (1984). Sin embargo, su innatismo le produciría un 
mal sabor de boca a Spinoza. Más bien, el contenido o ideatum de las ideas 
adecuadas estaría en la eternidad, con su realidad objetiva. Mientras que las 
ideas, en cuanto ideas en el alma humana, sólo tendrían realidad formal.  
Una vez que se redujo el lenguaje a un subconjunto de modos de la ex-
tensión, toda idea de afección del lenguaje sólo puede proveernos imáge-
nes confusas y mutiladas de las cosas. Es decir, toda idea adecuada sólo 
puede venir de una idea inadecuada. De nuevo, le pregunto a Spinoza, 



180

¿cómo lograrían las ideas adecuadas tener realidad objetiva?, ¿Cómo po-
dríamos sacarlas del pozo de la realidad formal?, ¿Cómo podríamos referir 
sin el lenguaje?. Esa virtud podemos delegársela a Dios. Pero en noso-
tros constituye más bien un vicio de la razón. Suspendida la significati-
vidad del lenguaje, reducida a modos de la extensión cuyo correlato en 
el pensamiento son sólo ideas inadecuadas, se suspende toda referencia 
exitosa a las ideas adecuadas. Las ideas sólo pueden ser el soporte ma-
terial de imágenes o palabras, confusas y mutiladas; pero no expresar 
proposiciones. Luego, abismo. No darle papel significativo al lengua-
je, ha derivado en una paradoja. La llamo: la paradoja del doble aspec-
to. Se da por la conjunción entre su nominalismo fuerte, y su realismo 
fuerte. Se da en suma, por su adecuacionismo y su formalismo natural. 
El argumento esquematizado quedaría así135: 

1.	 De todo conocimiento por signos conozco ideas inadecuadas.

2.	 Todo conocimiento por signos es conocimiento proposicional.

3.	 Todo conocimiento proposicional es coextensivo con el conoci-
miento de ideas inadecuadas.136

4.	 Toda idea adecuada es conocimiento proposicional.

5.	 Toda idea adecuada es coextensiva con el conocimiento por sig-
nos137.

6.	 Todo conocimiento de ideas adecuadas es coextensivo con el cono-
cimiento de las ideas inadecuadas138.

7.	 Conclusión: Paradoja entre ideas adecuadas e inadecuadas. Q.E.D.

4. Interpretación neopragmatista

En La filosofía y el espejo de la naturaleza, Rorty señala que gran parte 
de la tradición filosófica ha pecado al usar la metáfora del espejo: creían 
que nuestra mente puede reflejar la realidad (Rorty, 2016, p. 20). Sin em-

135  Aunque significativamente más simple, espero que el esquema ayude a entender el 
núcleo del argumento.
136  Por el axioma de extensionalidad de Zermelo-Fraenkel y por (1) y (2).
137  Por el mismo axioma mencionado en la nota ocho y por (2) y (3).
138  Por el axioma mencionado en la nota ocho y por (3) y (4).



181

bargo, no creo que Spinoza haya sido guiado por la metáfora del espejo. 
Más bien, fue guiado por un laberinto de espejos. Del cual, si estoy en lo 
cierto, no se puede salir. En la jerarquía del conocimiento, no se puede 
ascender desde las ideas inadecuadas al resto de ideas. Hay un muro in-
franqueable, si se quiere atacar desde adelante. Esto sucedió porque, como 
sostiene Rorty en el legado de Spinoza, Spinoza ha sido más amable con 
el cuerpo, pero no con la metáfora (Rorty, 2019, p. 134). Su desdén ha-
cia otros géneros literarios que no sean el tratado, el ensayo, o el orden 
deductivo, resultó caro. Si el gran espíritu de Spinoza hubiese sido más 
caritativo con otros géneros, no habría sido atrapado por su propia teo-
ría. Ya que le hubiese dado al lenguaje otro lugar, quizás el que el pri-
mer Wittgenstein le dió en el Tractatus (2017), pero eso no lo sabemos.  
Vidal Peña ha propuesto realizar una lectura dialéctica de Spinoza. Yo pro-
pongo que esa dialéctica no sea sólo con la filosofía, sino al decir de Rorty 
con la conversación de la humanidad (Rorty, 2016, pp. 351-355). El more 
geométrico nos inclina a creer que o bien somos spinozistas, y todo ha sido 
dicho, o bien Spinoza ha errado, y nada vale. Pero esa comprensión de 
la filosofía me parece un espejismo. La filosofía no es un juez que puede 
sentenciar condenas sobre otros sectores de la cultura, antes bien, es una 
voz en la gran conversación de occidente. Si en vez de practicar una filoso-
fía sistemática, practicamos una filosofía edificante139, reaccionaremos ante 
cualquier intento de postular los fundamentos últimos de las cosas. Esa 
reacción, nos sirve para usar la filosofía en aquello que nos sea más con-
veniente, y no sólo en aquello que quería quien escribió la obra. Pero, sin 
subrogar el juicio de otras voces de conversación, por la voz de la filosofía.   
No debemos reducir la filosofía a una dialéctica que habla consigo misma, 
como un discurso cuya pretensión es, al final, expresar verdades apodícti-
cas. Antes bien, un criterio socio-práctico como el propuesto por McCar-
thy (1990) nos servirá para des-trascendentalizar a la filosofía, para seguir 
haciendo uso de ella como herramienta en la conversación de la humani-
dad. Así, la filosofía de Spinoza no es ya la expresión de la eternidad, sino 
un ángulo más para observar las cosas; que sirve para mejorar las cosas, 
todas las cosas.

139   Como la filosofía por la que aboga Rorty. Véase: Rorty, R. (2016). La filosofía y 
el espejo de la naturaleza (J. F. Zulaica, Trad., 8.ª ed.). Ediciones Cátedra. Tercera parte, 
Capítulo VIII.  



182

Referencias bibliográficas

Borge, Bruno (2020). «Realismo estructural óntico y modalidad». Ideas y 
Valores, 69(173), pp. 37-56.

De Libera, Alain (2016). La cuestión de los universales: de Platón a fines de la 
Edad Media. Trad. Mariano Miccio. Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires: Prometeo Libros.

Fodor, Jerry A. (1984). El lenguaje del pensamiento. Trad. Juan Fernández 
Zulaica; presentación y revisión de Juan E. García-Albea. Madrid: 
Alianza Editorial.

McCarthy, Thomas (1990). «Private Irony and Public Decency: Richard 
Rorty’s New Pragmatism». Critical Inquiry, 16(2), pp. 355-370.

Newton, Isaac (2011). Principios matemáticos de la filosofía natural. Trad. 
Eloy Rada García. Madrid: Alianza Editorial.

Quine, Willard Van Orman (1984). Desde un punto de vista lógico. Trad. 
Manuel Sacristán. Barcelona: Paidós Ibérica.

Rorty, Richard (2016). La filosofía y el espejo de la naturaleza. Trad. J. Fer-
nández Zulaica. 8.ª ed. Madrid: Ediciones Cátedra.

Rorty, Richard (2019). «El legado de Spinoza». Trad. Sebastián Martinic 
Caneo. Episteme. Revista de Estudios Socioterritoriales, 11(1), pp. 
129-138.

Russell, Bertrand (2003). Los problemas de la filosofía. Trad. Wenceslao 
Rocca. Madrid: Espasa-Calpe.

Ryle, Gilbert (2005). El concepto de lo mental. Trad. Eugenio Rabossi. Bar-
celona: Paidós Ibérica.

Spinoza, Baruch (2011). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Trad., pról. y notas de Vidal Peña. Madrid: Alianza Editorial.

Wittgenstein, Ludwig (2017). Tractatus logico-philosophicus. Trad. Isidoro 
Reguera Pérez. Madrid: Gredos.



183

Materialismo de lo imaginario. Cinco Tesis 
para una investigación. 

Dra. Natalia Romé - Mgter. Carolina Ré 

Universidad de Buenos Aires, Facultad de Ciencias Sociales, Instituto de 
Investigaciones Gino Germani

Tesis I:  La teoría de la imaginación en Spinoza como una 
pregunta por la necesidad del error.

En una clase conocida con el título “Psicoanálisis y psicología”, dictada en 
1964, Althusser recupera la noción de imaginación en Spinoza, en las an-
típodas de la psicología y contra la filosofía cartesiana. Ésta, dice Althusser, 
es una filosofía del juicio vinculada necesariamente a un tipo de relación 
entre verdad y error que asume el esquema jurídico de un reparto (que 
impone una exclusión y una condena) y cuyo acto fundante permanece 
impensado. Ese desconocimiento sostiene, como tal, al sujeto de la verdad 
-que es el reverso perfecto del sujeto psicológico- y sus funciones patoló-
gicas de memoria, sentimiento, precipitación, prevención, imaginación, 
atención. 



184

La noción de imaginación en Spinoza toma forma a distancia de una 
tal psicología, es decir, de una tal patología del sujeto de la objetividad. 
Para «Spinoza lo imaginario ya no sería una función psicológica como en 
Descartes, sino la categoría por la cual se piensa un mundo; una totalidad 
en la que se insertan las funciones psicológicas y a partir de la cual estas se 
constituyen» (Althusser, 2023, p. 98). 

Es en ese énfasis que se abre la posibilidad de un materialismo de lo 
imaginario, orientado por la inquietud de aprender a hacer con el error y 
donde lo errático va cobrando espesor.

Tomarse en serio el papel del error en la producción teórica es más que 
ejercitar una suerte de rigorismo epistémico, es conferir un papel efectivo 
a la contingencia en la historia de una ciencia (y con ello, aceptar la gravi-
tación de la contingencia en la historia, a secas); pero, fundamentalmente, 
es conferir un papel efectivo a lo dilemático, lo irresoluble, lo paradojal, en 
la teoría y no sólo junto a ella. 

Una epistemología del error es la apertura de un espacio vital en la 
trama de teorías mortificadas por algoritmos y datificaciones, es asumir la 
incidencia constitutiva del no-saber en todo proceso de (transformación 
práctica en el) conocimiento. Es abrir una interrogación tan incómoda 
como fecunda por la politicidad de los saberes, que no se rinda a las solu-
ciones fáciles, ni de la depuración informacional ni de la celebración cultu-
ral-relativista; sino que se lance a navegar los varios pliegues de la práctica 
teórica con la práctica política.

En ese trayecto cobra forma el desafío de atravesar críticamente los regí-
menes de experiencias hacia una pregunta más fina por la experimentación. 
Y como sabemos, no hay experimentación, en sentido fuerte, sin error.

Sobre la diferencia entre experiencia y experimentación, M. Pêcheux 
(2016) propone que: 

[…] la repetición idealista de la forma sujeto caracterizada por 
la coincidencia del sujeto consigo mismo (yo/ver/aquí/ahora) 
en lo visto de una escena, en la evidencia de la experiencia de 
una situación, en el sentido del término alemán Erfahrung, es 
decir, de una experiencia que puede ser transferida, por iden-
tificación-generalización, a cualquier sujeto. Una coincidencia 



185

pues que asegura la continuidad en la evidencia del sentido, 
entre la vivencia empírica y la abstracción especulativa, la con-
tinuidad de la “situación” (concreta) con la “propiedad” (abs-
tracta), la continuidad entre el sujeto concreto y el sujeto uni-
versal que se supone el sujeto de la ciencia […]. (pp. 168-169)

Mientras que experimentación (en el sentido del alemán, Experiment) 
realiza el cuerpo de los conceptos en dispositivos que movilizan el cono-
cimiento como un proceso sin sujeto. Y en este sentido, materialista, puede 
ser el nombre de la unión-disjunta entre teoría e historia, toda vez que Ex-
periment es «a la vez, conocimiento y transformación, conocimiento para 
transformar, en las condiciones específicas del proceso ‘historia» (Pêcheux, 
2016, p. 178).

En este punto, podemos agregar, Lenin nos da una enseñanza funda-
mental sobre la gravitación epistemológica del error. El error, no como de-
secho indeseable de la “buena teoría”, ni como contingencia destinada a ser 
controlada, menos aún como “ruido” o entropía. El error en el centro de la 
verdad, como sitio de lo real de la historia, en definitiva, como captación 
de la ambivalencia de la acción política, desafiando en su intraducibilidad, 
las verdades siempre finitas de la teoría. En eso insiste Althusser:

Lenin concedía al error un papel privilegiado en el proceso de 
rectificación de los conocimientos, hasta el punto de conferirle 
en la práctica de la experimentación científica y política, una 
especie de primado heurístico sobre la verdad: (porque) es más 
grave cegarse y callar en torno a una derrota que sufrirla, en 
torno a un error que cometerlo (Althusser, 2015, p. 249)

Entonces, quizás, antes de precipitarnos a mutar la ignorancia en sabi-
duría, con el riesgo que ello siempre trae de verla sólo en unos otros ima-
ginados a la medida de nuestras vanidades, acaso convenga darse el tiempo 
para habitar el error, disponernos a lo errático, movernos en errancia, ex-
perimentar la consistencia alucinatoria de nuestras certezas más firmes. Y 
desde allí, alojar la fragilidad que nos conecta con aquellos que comparten 
lo roto de este mundo nuestro. Será que puede encararse así la noción 
de potencia imaginativa, orientados por el deseo de abrir historias en la 
historia, pero atentas a no contarnos historias, al menos no las de nuestra 



186

implacable sabiduría. Porque -como dice Althusser- nosotros (nosotras), 
que no tenemos religión, ni siquiera la de nuestra teoría, sabemos que no 
hay norma sin desvío, ni verdad sin error.

Tesis II: En la recepción que Althusser hace de Spinoza, la 
imaginación hace mundo. Es decir, involucra procesos de 
temporalización y espacialización de la experiencia.

Spinoza entiende a la imaginación como un proceso corporal transindi-
vidual, dirá Balibar. En el escolio 15 de la Parte II de la Ética, propone 
considerar “imágenes´ de las cosas a las afecciones del cuerpo humano cu-
yas ideas nos representan los cuerpos exteriores como si nos estuvieran 
presentes”, y ello supone que “cuando el alma considere los cuerpos de esa 
manera, diremos que los imagina”.140

Las imágenes no son por lo tanto, capturas de las cosas, sino imágenes 
que el cuerpo forma a partir de marcas, huellas -vestigia- que resultan de 
su afectación por otros cuerpos orgánicos o inorgánicos. Lejos de poder 
pensarse como relaciones inmediatas de correspondencia, las imágenes son 
efectos de las relaciones prácticas experimentadas en el cuerpo, y resultan 
incomprensibles desde un esquematismo que restituya una frontera rígida 
entre individuo y ambiente.141 

En este sentido, redobla la apuesta Althusser al sostener que la imagi-
nación es, en Spinoza «la verdad inmediata del sentido mismo del mundo 
dado y vivido» (Althusser, 2007, p. 135). El mundo de la vida es el mundo 

140   Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Edición de Vidal 
Peña. Madrid: Nacional.
141   “Los estímulos externos se producen por los encuentros del cuerpo humano con 
la multiplicidad de cuerpos exteriores que componen el mundo natural. El estímulo ex-
terno produce un vestigio en el sujeto afectado, i.e. un trazo o surco material (vestigia en 
el original latino) en el cuerpo del sujeto, que evidencia la interacción, las condiciones y 
la respuesta del cuerpo del sujeto al verse afectado por ese cuerpo exterior determinado. 
(…)  Ahora bien, a pesar del origen material de la imagen de la cosa, esta última no 
es idéntica al vestigio ya que supone su configuración por parte del cuerpo (Cárdenas 
interpreta como un función perceptiva del cerebro) que produce la imagen de la cosa. 
La imagen entonces, “no designa ni a la cosa exterior ni al cuerpo afectado, sino la 
convergencia o punto de intersección  del cuerpo afectado con la cosa exterior que lo 
afecta” (Cárdenas, 2018)



187

penetrado por la imaginación, siendo ella el vínculo interno de todas sus 
determinaciones. 

La imaginación es: 1) poner el sujeto (humano) en el centro 
y en el origen de toda percepción, de toda acción, de todo 
objeto y de todo sentido, pero: 2) invertir así, por eso mismo, 
el orden real de las cosas, puesto que el orden real se explica 
(y no se “comprende”, noción subjetiva si no subjetivista to-
talmente extraña a Spinoza) por la sola determinación de las 
causas, mientras que la subjetividad de la imaginación explica 
todo por los fines (...) el mundo de la imaginación, el mundo 
como tal, el lebenswelt vivido en el aparato de invertir las cau-
sas en fines, el de la ilusión de la subjetividad, del hombre que 
se cree el centro del mundo y se hace “un imperio dentro de 
un imperio”, dueño del sentido del mundo (el cogito) cuando 
en realidad está enteramente sometido a las determinaciones 
del orden del mundo: como una simple parte determinada del 
mundo, un modo finito de la substancia…(Althusser, 2007, 
p. 135)

La imaginación como mundo supone un dispositivo de inversión de 
causas y fines. Pero eso no es todo, la captación de la eficacia específica de 
lo imaginario requiere de otro modo de interrogación que permita enten-
der el funcionamiento de ese dispositivo de inversión. 

Para ello, en primer lugar, es preciso subrayar la idea de Cecilia Abdo 
Ferez (2010), sobre el hecho de que, en la imaginación, el cuerpo absolu-
tiza la propia perspectiva mediante un movimiento de presentificación de 
vestigia. El cuerpo que imagina, que representa las relaciones en las que 
está involucrado a partir de sus afecciones, se esfuerza por hacer que esa 
“óptica” sea absolutamente presente (Abdo Ferez, 2010). 

De allí que pueda sostenerse que el tránsito que conecta estímulos “ex-
teriores” con producción de imágenes, puede ser entendido como el movi-
miento de producción de un campo imaginario, en el sentido de un campo 
visión-percepción como campo de experiencia a partir de trazos o marcas (ves-
tigia) que el cuerpo hace presentes mediante una actividad de imaginación. 
Esa actividad consiste en la presentificación del modo en que un cuerpo 



188

experimenta la afección que le provocan otros cuerpos, sin atribuirles exis-
tencia diferenciada o singularizada, sino incluyéndolos en la interioridad 
continua de su presencia vivida. En este sentido podemos recuperar la suge-
rencia althusseriana de la imaginación como Lebenswelt (Althusser, 2007, 
135).

Es esa operación de presentificación la que conlleva una puesta en sus-
penso de una pregunta por las causas. Por eso, en la Ética, Spinoza va a 
sostener que “…los hombres se imaginan ser libres, puesto que son cons-
cientes de sus voliciones y de su apetito, y ni soñando piensan en las causas 
que les disponen a…”(Spinoza, escolio 15 de la Parte II de la Ética)142

Sin embargo, ello no supone renunciar a una teoría de la imaginación, 
es decir, una explicación de su necesidad, más bien lo contrario. Es preciso 
pensar la complejidad material de lo imaginario. Por una lado, Paulo Cár-
denas, en un texto algo polémico de tintes neurocientíficos, trae una idea 
que sin embargo es justa, cuando subraya que, a pesar del origen material 
de la imagen, esta no es idéntica al vestigio ya que supone su reconfigura-
ción por parte del cuerpo. De allí, el carácter alucinatorio que liga percep-
ción e imaginación. 

La imaginación es una relación de relaciones que puede declinarse entre 
acciones tan diversas como memorizar/recordar, sentir/percibir, imaginar/
fantasear y alucinar (Cárdenas, 2018).

En síntesis, es una relación que concita procesos complejos de tempora-
lización, de carácter sobredeterminado, donde la intercorporalidad puede 
pensarse a la vez en lo que tiene de inestabilidad contingente de múltiples 
encuentros y en lo que perdura como individuo compuesto que sostiene 
un mundo común, cuya transitoriedad puede durar demasiado. 

En esta cuestión nos asiste Balibar, especialmente en la superación de 
una reducción psicologicista de lo imaginario, que se trafica también en 
los esquemas de la intersubjetividad. Balibar nos permite preguntarnos por 

142   Con esto podemos decir, siguiendo una pista de Althusser, que las representaciones 
de la imaginación funcionan erráticamente como un empirismo silvestre. Las imágenes, 
como conocimientos basados en un primer género de conocimiento, funciona en la expe-
riencia de una inmediatez de la relación con el mundo y del cuerpo como continuidad en 
él.  En ellas, el conocimiento se nos aparece como una imagen-afecto, es decir, como una 
inmediata relación con las cosas conocidas (cf. Sanchez Stop).



189

un regimen social de lo imaginario que puede leerse como el “efecto de 
sociedad” común, cuya materialidad es tanto corpórea como imaginaria.

En la conferencia brindada en Rijnsburg en 1993, y publicada en espa-
ñol, con el título “Spinoza. De la individualidad a la transindividualidad”, 
Balibar (2009) establece una serie de cuestiones sobre la teoría de imagi-
nación en Spinoza:

1.	 que su teoría no concierne a una facultad humana sino a una es-
tructura en la que los individuos primariamente se constituyen a sí 
mismos (incluyendo la autoconciencia, al auto-reconocimiento y la 
autoafirmación). 

2.	 que esta estructura es originalmente relacional o transindividual y 
“no solo nos enfrenta con una idea de la conciencia en la que toda 
relación que ‘yo’ puedo tener ‘conmigo mismo’ está mediada por el 
Otro (más precisamente con una imagen del Otro), sino que tam-
bién muestra a la vida de la imaginación como un proceso circular 
de sucesivas identificaciones” (2009, 154). En este sentido, se lee la 
aproximación a la imaginación como un proceso mimético, subra-
yará Balibar, que conecta las dimensiones personal y colectiva de la 
creación de identidades, permitiéndonos comprender cómo la so-
ciabilidad imaginaria fundamenta la explicación de la sociabilidad 
(a secas).143 

Tesis III:  Balibar lee el fetichismo de la mercancía con 
la teoría de la imaginación en Spinoza, para pensar la 
alienación como forma de la relación social capitalista.

Para él es posible, en virtud de un rodeo por la noción de transinsidivi-
dualidad, tender un puente entre la noción de imaginación en Spinoza y 
la de fetichismo en Marx (cf. La filosofía de Marx). En esa conjunción se 
encuentran las coordenadas de lo que podríamos llamar un “materialismo 
de lo imaginario” en el que la consistencia transindividual del trabajo social 
capitalista, existe como “trabajo abstracto” en la medida en que tiene como  
(o, en relación proporcional al) efecto material, la imaginación del indivi-
duo que se vive como causa sui. 

143   En esta última idea encontramos fuertes resonancias psicoanalíticas que dejaremos 
a un lado, por el momento, para no perder el hilo del argumento. 



190

En La filosofía de Marx (2000), Balibar subraya que Marx muestra que 
el fetichismo no es un fenómeno subjetivo, una percepción falseada de 
la realidad, sino el modo en el que la realidad social capitalista necesaria-
mente se nos aparece. La universalidad (abstracta y real) de la mercancía 
es una alucinación experimentada de modo práctico, una “fantasmagoría” 
que funciona materialmente -en las prácticas económicas concretas- como 
un imaginario objetivo que resulta estructuralmente inaprehensible por el 
campo de visión de los individuos-sujetos que organiza. Balibar abre así 
una controversia con las teorías de la alienación, orientadas hacia un pro-
grama de recuperación, por parte del hombre, de su esencia enajenada, a 
través de una operación de autoconciencia. Según define Louis Althusser 
(1995), esta operación consiste en un movimiento de regreso al origen 
(o redescubrimiento de la esencia) que asume la forma de una confesión, 
porque se apoya en una idea de conocimiento como génesis emanativa del 
objeto. Y suscribe una solidaridad entre causalidad expresiva y temporalidad 
genética.144 

Contra esta tradición de lectura, Balibar encuentra otra posibilidad: 
en el apartado sobre el fetichismo de la mercancía Marx no produce una 
problematización de la alienación de las relaciones sociales (como si en su 
sustrato pudieran recuperarse unas relaciones sociales auténticas, no alie-
nadas), sino de la alienación como relación; o mejor, “de la relación alienada 
como un concepto positivo del ‘efecto sociedad” (Balibar, 2000, 147).

De ello se desprende que la consistencia transindividual de lo imagina-
rio es inmanente a la relación social, y entonces, suprimir la imaginación 
es suprimir el lazo social. 

En esta lectura, Spinoza es una clave crucial para evitar una recaída en 
un fatalismo psicológico de la alienación o en un vanguardismo, apoyado 
en una nueva filosofía de la ignorancia de las masas. Se trata de proponer, 
en cambio, una comprensión renovada para la célebre Tesis XI. En la medi-
da en que, con Spinoza, “cada clase de conocimiento puede ser considerada 

144   Tal como demuestra Louis Althusser (1995), este programa crítico se basa en una 
promesa de des-alienación entendida como inversión del sentido alienado y restitución 
para el individuo de la conciencia de sí que es conciencia de su esencia en cuanto especie.  
No hay en esa operación una concepción materialista del conocimiento como transforma-
ción sino un regreso al origen (o redescubrimiento de la esencia) que asume la forma de 
una confesión. La alienación como génesis del conocimiento del sujeto supone la génesis 
emanativa del objeto como objetivación o reificación. Y suscribe una solidaridad entre 
Causalidad expresiva y temporalidad genética.



191

como una forma específica de establecer una conexión necesaria entre la 
conservación individual y la institución de la comunidad”, dice Balibar, 
nada indica que la forma de los lazos sociales no puedan modificarse. De 
modo tal que, si el peso de la imaginación como comunicación145 domi-
nante, supone tendencialmente modos miméticos de lazo basados en la 
semejanza o rivalidad146; puede también darse que los individuos conozcan 
a los otros como individuos diferentes e irreductibles, con los que tienen 
mucho en común.  

Así, es posible pensar que hay transindividualidad tanto en la imagina-
ción como en la razón, como condición para la existencia del individuo, 
solo que, de modo contradictorio: regida, en un caso, por la pasividad y en 
otro por la actividad. En este sentido, resulta clave la captura de la am-
bivalencia o tránsito entre imaginación y razón que permite la categoría 
de transindividualidad al rechazar todo esquema dicotómico, de corte 
normativo o moral.

Esta exploración de Balibar encuentra desarrollo en su volumen, Spi-
noza y lo político (2011). Pensando los procesos de democratización como 
procesos de despliegue de una tensión inmanente a la relación indivi-
duo-sociedad, nos permiten ubicar una pregunta sobre la actual coyuntura 
en la que los rasgos de un desanclaje entre capitalismo y democracia exhi-
ben las más feroces consecuencias.

El encuentro entre la categoría spinoziana de imaginación con la no-
ción marxista de fetichismo, nos ubica en el punto de controversia con 
una lectura psicologicista de la alienación que se ha vuelto hoy sumamente 
pregnante, en amplias zonas del campo crítico y que redunda en un ca-
tastrofismo que no deja espacio para la pregunta por la política, porque se 
asienta en un diagnóstico en el que la confluencia entre capitalismo y mo-
dernidad se describe como un tránsito teleológico de inexorable alienación 
(cf. Stiegler, 2016; Couldry y Mejías, 2013; etc.).

Insistir allí en la pregunta por un nivel que podríamos denominar regi-
men de imaginación, para dar cuenta de una configuración historicamente 
individuada de lo imaginario, resulta una tarea imprescindible. Ella coloca, 
a la vez, una pregunta por la política entendida como un hacer en la inma-

145   Ver la noción de “Comunicación” en Balibar, E. Spinoza y lo político. Bs.As. Pro-
meteo (2011).
146   Ver en este sentido, Capitalismo y resentimiento de Josep Vogl  (2023).



192

nencia de ese mundo de alucinación transindividualmente sostenida. Una 
pregunta que recorre el trayecto que enlaza y separa la ética y la política, 
de ida y de vuelta.

Tesis IV. En la teoría de la imaginación de Spinoza hay una 
teoría de la experiencia del tiempo como presentificación 
que permite comprender de otro modo el funcionamiento 
de la individuación capitalista como proceso material 
intercoporal de experiencia del tiempo unificado (el 
concepto marxista para eso es  “tiempo abstracto”).

En la propia estructura de las relaciones sociales entendida como proce-
so de reproducción, toma forma, también, una temporalidad específica y 
concreta, una temporalidad dominante que funciona en el ensamble mate-
rial de relaciones que sostienen la organización del modo en que los hom-
bres y mujeres producen sus medios de vida. Esta temporalidad conforma 
las relaciones sociales capitalistas en tanto tales, no supone una cualidad 
externa que se les adosa. El capitalismo es en este sentido, la tendencial y 
contradictoria subsunción de la complejidad de tiempos en un tiempo abs-
tracto. Pero, en una formación social nunca encontramos un tiempo único 
de la producción.

La reproducción de las relaciones sociales conlleva tiempos específicos 
que no coinciden con el tiempo abstracto y dominante de la producción.  
Y esto es como decir que el tiempo de una formación social no coincide 
consigo mismo en la experiencialidad de este propio tiempo. Hay un des-
ajuste estructural entre el tiempo absoluto y abstracto de la producción y 
el tiempo complejo y concreto de la reproducción. La tramitación social 
de ese desajuste permite pensar la necesidad de lo imaginario, entendido 
como un regimen social-transindividual de experiencia del tiempo. A esto 
podemos llamar formación ideológica dominante, y entonces entenderla 
en su condición objetiva, es decir, necesaria, a la existencia de un ensamble 
de relaciones de una formación social. 

Esa experiencialidad ideológica del tiempo es un proceso material inter-
corporal, pero es también una precaria regularidad que estructura el fun-
cionamiento social. Este es irreductible tanto a la lógica de la individuali-
dad de la conciencia como a la de lo corpóreo en términos de individuos 



193

particulares. Pero es preciso insistir en que esa experiencialidad ideológica 
no coincide consigo misma, sino que implica pugnas, contradicciones, 
conflictos. Será en el lugar de la reproducción de las relaciones sociales 
de producción en donde se producirá la naturalización –como operación 
ideológica– del tiempo de la producción. 

Es, en este sentido, que cabe la pregunta por el vínculo entre un ima-
ginario objetivo y la teoría del fetichismo para pensar diferentes regimenes 
de lo imaginario. Es decir, un abordaje de lo imaginario que no cae en una 
tentación abstracta, formal o psicologicista, porque se ocupa de forma-
ciones históricas concretas en la que la imaginación adquiere determina-
das configuraciones predominantes. No se trata, entonces, de pensar una 
“forma social imaginaria” sino los modos posibles de un equilibrio meta 
estable en donde ciertas figuraciones, esquemas, modulaciones imaginarias 
se imponen transindividualmente sobre otras posibilidades, marcando ten-
dencias, limitaciones, prohibiciones, etc. 

Para decirlo de otro modo, el capitalismo en sí configura un imaginario 
objetivo del tiempo abstracto - y con ello organiza una experiencia predo-
minante del tiempo en el orden de lo imaginario. Allí, el tiempo (se nos) 
aparece como el tiempo único, dado, el tiempo de la cotidianeidad incues-
tionada. Un tiempo “que nos toca vivir”, el tiempo que hay. Ahora bien, 
la matriz  temporal como imaginario objetivo demarca formas subjetivas, 
formas políticas, y por lo tanto, formas de hacer común, y de comunidad; 
pero también puede operar en contradicción con el orden del cuerpo -y de 
los cuerpos entrelazados- partes del cuerpo social, como superficies con-
cretas del trazado de las afecciones y las memorias particulares. Hablamos 
entonces de regimenes concretos de lo imaginario. Cabe en ellos rastrear la 
operación de contradicciones y localizar el espacios de oportunidad, como 
inyunciones de la exterioridad inmanente al tiempo abstracto de una alu-
cinación totalizante. 

La pregunta estratégica que se abre aquí es una pregunta por la convi-
vencia contradictoria de las memorias, sus resortes afectivos y sus modos de 
composición concretos, en la inmanencia del tiempo absoluto del capital.



194

Tesis V. Haciendo pie en la lectura de la imaginación 
como transinsidividualidad intercorporal que organiza 
la percepción/visión de los individuos como efecto de 
alienacion objetiva, cabe insistir en una teoría de la 
temporalidad compleja que permita recuperar una apuesta 
a la disponibilidad de las memorias. En ese punto, la 
relación entre vestigia y memoria cobra una fuerza política 
que puede explorarse a partir de la noción de espectro que 
lee Derrida en la teoría del fetichismo marxista.

Interesa, en este punto, traer con Derrida la espectralidad de la me-
moria como su incompletud fundante. Porque este traer a la presencia 
nunca es completo, esta homogeneización no puede operar como una re-
presentación plena, y en este punto, podríamos entender a la memoria 
como la pulsión de representación de lo irrepresentable, lo intraducible, lo 
incomunicable. Es el intento constante de compartir ese secreto imposible 
de develar, el punto en esa trama inestable que vivimos como sociedad, 
donde se establece tanto la necesidad de la presentación como la necesidad 
de lo irrepresentable. Entonces la memoria no es nunca el lugar pleno de 
la representación, sino el lugar de la absolutización contradictoria del pre-
sente, la ilusión objetiva  del presente pero también el asedio de las marcas 
olvidadas, prohibidas, pérdidas en la convivencia de los tiempos.

La memoria es entonces la amalgama de afecciones pasadas, presen-
tes, proyecciones futuras, los vacíos activos de vestigia, como marcas de las 
diversas experiencias temporales en su espectralidad. Porque el espectro, 
como dice Derrida en “Ecografías de la televisión” (1998a) se liga a la am-
bivalencia de lo visible-invisible y a la presencia de la ausencia. El espectro:

…se niega a la intuición a la cual se entrega, no es tangible. Y 
conserva la misma referencialidad a fantasma, a aparecer para 
la vista, a la brillantez del día, a la fenomenalidad. Y lo que 
pasa con la espectralidad, con la fantasmalidad - no necesa-
riamente con las apariciones - es que entonces se vuelve casi 
visible lo que es, en la que medida en que no se lo ve en carne 
y hueso. Es una visibilidad nocturna. (Derrida,1998a)



195

El tiempo absolutizado, abstracto, asume la completitud en lugartenen-
cia de  los otros tiempos, asume la presencia espectral de todos los otros 
tiempos en una representación ilusoria de presencias a través de la espec-
tralidad de los otros tiempos.

Toda coyuntura es una articulación compleja de tiempos aplanados en 
uno. Una configuración experiencial –ideológica e imaginaria, diría Al-
thusser. Un modo de vivir nuestro tiempo, un modo de relación con el 
tiempo que establece nuestras urgencias, nuestros retrasos, nuestras dela-
ciones, nuestras esperas. Y que establece nuestras imágenes, nuestros afec-
tos, nuestros límites afectivos.  

Finalmente, y esta es nuestra apuesta, aquí se encuentra lo irremplaza-
ble de la práctica política, expresada en los textos de lucha de Lenin, de los 
que “Qué hacer” constituye el ejemplo más claro:

…en el análisis de la estructura de una coyuntura, en el des-
plazamiento y las condensaciones de sus contradicciones, en 
su unidad paradójica, que constituye la existencia misma de 
ese momento actual que la acción política va a transformar, en 
el sentido fuerte del término, de un febrero en un octubre 17 
(Althusser, 1968, p. 147)

La práctica política no apunta a la historia en el mismo sentido que la 
práctica teórica del historiador, “que analiza el pasado”. La política en acto 
hace del presente, no la sede del concepto, sino el espacio de su vacilación, 
no la conexión con una causalidad expresiva en la que la Verdad se presenta 
como una esencia por fin recobrada, sino el espacio vaciado de garantías 
metafísicas, la condición paradójica de una unidad asediada por espectros, 
en los desplazamientos y condensaciones respecto de una determinación 
económica, cuya última hora, no suena jamás.

Referencias bibliográficas 

Abdo Ferez, M. C. (2020) “Naturaleza e imaginación en Spinoza.” Nuevo 
Itinerario. 16: 1. Mayo 2020., pp.3-21.



196

Abdo Ferez, Maria Cecilia (2010) “Imaginación, vestigia y repetición en 
Spinoza: Referencias políticas”. Conatus; 4; 8; 12-2010. Universi-
dade Estadual do Ceará. 11-18

Althusser, L. (1969) “De El Capital a la filosofía de Marx” En Althusser, L. 
y Balibar, E. Para leer el Capital. México: Siglo XXI. 

—---------Althusser, (1995) Ecrits philosophiques et politiques. Tome 2. Par-
is. Stock-IMEC

—---------- (1968) La revolución teórica de Marx. México: Siglo XXI

—------------ (2015) Historia terminada, historia interminable. Prefacio a 
La Soledad de Maquiavelo. Buenos Aires. Akal.

—----------------- (2007) “La única tradición materialista (1985)” Youkali, 
4. 2007. , 134-154. Disponible en: http://fuerademarco.xyz/archi-
vos/666

—---------------- (2023) Psicoanálisis y ciencias humanas. Buenos Aires. Go-
dot.

Balibar, E. (2000) La filosofía de Marx. Bs.As. Nueva Visión.

Balibar, E. (2009) “Spinoza.De la individualidad a la transindividualidad”, 
Pensamiento en los confines, num.25, Bs.As. 2009, pp.143-168).

Balibar, E. (2011) Spinoza y lo político. Buenos Aires. Prometeo.

Cárdenas, Paulo (2018)  “Percepción y alucinación en Spinoza” .En Gati-
ca, A., González, R., Pérez, H., Velarde, C., Veleva, M., Zeinal, M., 
La filosofía en sus problemas actuales, Buenos Aires, Teseo)

Couldry, Nick y Mejías, Ulises (2023) El costo de la conexión. Cómo los 
datos colonizan la vida humana y se la apropian para el capitalismo. 
Buenos Aires: Godot.

Derrida, Jacques. (1998)“Aparición de lo inaparente, el escamoteo de lo 
fenomenológico”, en Espectros de Marx. El estado de la deuda, el 
trabajo del duelo y la Nueva Internacional, Madrid, Trotta.

Derrida, Jacques.,: (1998a) “Artefactualidades” en Derrida, J. y Stiegler, 
B., Ecografías de la televisión. Entrevistas filmadas, Buenos Aires, 
Eudeba.

http://fuerademarco.xyz/archivos/666
http://fuerademarco.xyz/archivos/666
http://bs.as


197

Pêcheux, Michel (2016) Las verdades evidentes. Lingüística, semántica, filo-
sofía. Buenos Aires, ediciones CCC. Trad. Mara Glozman

Sánchez Estop, J. D. (2022). La Ética como tópica: una lectura althusse-
riana de Spinoza. Círculo Spinoziano. 2(3).

Spinoza, B. (1980). Ética demostrada según el orden geométrico. Edición 
de Vidal Peña. Madrid: Nacional.

Siegler, B. (2016) Automatic Society. Vol.1: The future of work. Cambridge: 
Polity Press

Vogl, J. (2023)  Capitalismo y resentimiento. Buenos Aires: Adriana Hidal-
go.



198

Espinosa e a Agudeza Paradoxal 

Francisco Guerra Ferraz (Universidade Federal do Amazonas)

A língua espanhola e os autores do Siglo de Oro 

A dimensão ibérica do personagem Espinosa nunca pôde ser apagada, mes-
mo no período de sua vida entre os holandeses. Oldenburg, numa corres-
pondência datada de 7 de outubro de 1665 endereçada à Robert Moray 
e reportada três dias depois a Robert Boyle, informa a seus interlocutores 
que havia acabado de receber uma carta de um «estranho filósofo que vive 
na Holanda, mas não é holandês», [«odd Philosopher yt lives in Holland, but 
no Hollander»]. (Oldenburg, 1996, p. 549)

Um depoimento registrado pela Inquisição espanhola, que monitorava 
os sefarditas na Holanda, revela que três anos após sua proscrição, Espi-
nosa frequentava a casa de um próspero comerciante, originário das ilhas 
Canárias, junto a outras personalidades do mundo ibérico radicados em 
Amsterdã. No único registro desses encontros, o depoente afirma que um 
jovem filósofo de sobrenome Espinosa lhe havia revelado seu desejo de 
conhecer a Espanha147 (Révah, 1959, p. 68). 

147   «Spinosa es moço de buen cuerpo, delgado, cavello largo negro, poco vigote del 
mismo color, de buen rostro, de treinta y très anos de edad, y que de la pregunta no save 
otra cosa mas de averle oido decir a el mismo que nunca havia visto a Espana y ténia de-



199

O interesse do filósofo pelo mundo ibérico era tal que em algum mo-
mento a partir de 1666, em seu período mais criativo, com a Ética e o 
Tratado Teológico-Político fervilhando em sua mente, Espinosa adquire uma 
obra intitulada Voyage d’Espagne148. Aquisição muito custosa para um po-
lidor de lentes, uma vez que na Amsterdã da época um livro custava em 
média entre 3 e 6 florins e o salário anual de um tipógrafo girava em torno 
de 110 florins  (Mechoulam, 1984, p.436). E na carta 19, endereçada a 
Blyenbergh, o filósofo afirma sua filiação ao acervo cultural ibérico ao de-
clarar que poderia expressar melhor seus pensamentos se tivesse a possibi-
lidade de usar a língua em que fora educado, isto é, as línguas portuguesa, 
e espanhola. 

Juntamente com a Korte Verhandeling, a descoberta, em fins do século 
XIX, da lista de cerca de cento e sessenta livros que compunham a biblio-
teca de Espinosa foi a mais importante contribuição para os estudos de sua 
filosofia. O acesso a um número tão significativo de títulos ofereceu uma 
importantíssima chave de leitura da obra sob o princípio interpretativo 
de que todos os livros têm por origem outros livros. As interpretações he-
gemônicas, contudo, pouco insistiram em buscar os elementos filosóficos 
presentes nas obras dos autores espanhóis da biblioteca, classificando-as 
habitualmente como «obras literárias» voltadas para o «entretenimento». 
É o que diz Paul Villaud (1934) que, ao tratar da seção espanhola da bi-
blioteca de Espinosa, afirma que «notre véritable langue maternelle est celle 
dans laquelle nous lisons les poètes» (p. 113). Uma tese centrada no elemento 
biográfico que afirma as raízes ibéricas de Espinosa em sua relação com a 
língua e a poesia, mas, ao mesmo tempo, afasta o problema do vínculo da 
filosofia com as obras de língua espanhola. 

Que a língua espanhola tenha sido para Espinosa mais que uma língua 
poética é fato inconteste. Através dela ele absorveu, por exemplo, Los Diá-
logos de Amor de Leão Hebreu149 e La Institución de la religión christiana de 

seo de berla. Y que todo lo que lleba dicho es la verdad, so cargo de su juramento, y que 
no lo dice por odio ni enemistad, sino por descargo de su conciencia y por ser verdad, y 
siendole leydo, dijo estar bien escrito y lo firme». Miguel Perez de Maltranilla, Paso ante 
mi D. Fernando Gallego Calderon1. «Archive Histôrico Nacional » de Madrid, Fonds 
Inquisition, livre 1.123 (sans foliation). in Révah I. S. Spinoza et le Dr. Juan de Prado, 
Paris, La Haya, Mouton, 1959, p. 68.
148   Brunei Antoine de, seigneur de Saint-Maurice Voyage d’Espagne, curieux, historique 
et politique : Fait en l’année 1655,  Reveu, corrigé & augmenté, en cette nouvelle edition, 
[Amsterdã?] : [Elzevier], 1666.
149   Abarbanel Leon, Los Dialogos de Amor / de mestre Leon Leon Albarbanel medico y 



200

Calvino. Obra em cuja edição que o filósofo possuía se observa uma des-
concertante equivalência Deus sive Natura150. E a julgar pelos dicionários 
e pela gramática, a língua espanhola foi inequivocamente o ponto de re-
ferência para a absorção das demais línguas nas quais o filósofo procurou se 
instruir. Além do mais, a posse da Gramática Castellana, Raetken Spaense 
Gramatica, cujo subtítulo é Instruccion, pàra quièn desèa deaprendèr perfec-
taménte à leér, escrivìr, i pronunciàr, la léngua españòla151, sugere fortemente 
a índole intelectual e o desígnio de quem pretende possuir domínio dos 
expedientes da língua espanhola com vistas à escrita. O que é confirmado 
pelo professor de teologia da Universidade de Utrecht, Salomon van Til152 
(Revah, 1959, p.40) e por Pierre Bayle (1965, p. 292) quando afirmam 
que Espinosa efetivamente compôs um texto em espanhol chamado Apo-

filosofo excelente. De nvevo tradvzidos en lengua castellana, y deregidos ala maiestad del rey 
Filippo  – En Venetia : con licenza delli svperiori, 1568.
150   «Yo confieso que se puede decir muy bien (con tal que el que lo diga, tenga temor de 
Dios) que Dios es naturaleza. Pero por quanto esta manera de hablar es dura y impropria, 
pues antes naturaleza es un orden y concierto que Dios a ordenado, cosa es muy mal y 
muy perjudicial querer en negocios de tanta importancia (los quales se deven tratar con 
toda sobriedad) embolver a Dios confusamente con el curso inferior de las obras de sus 
manos» Cf. Calvino, Juan Institutiones, Institvcion de la religion christiana; compvesta en 
qvatro libros, y dividida en capitvlos.  Por Juan Calvino ; Y ahora nuevamente traduzida en 
Romance Castellano, por Cypriano de Valera. – [London]: en casa de Ricardo del Cam-
po, 1597.(Livro I, Cap. V, §5, p. 15) apud Villaud, 1934 p.57.
151    Raetken, Ulrick, Raetken Spaense Grammatica, Gramatica, o Instruccion, pàra quièn 
desèa deaprendèr perfectaménte à leér, escrivìr, i pronunciàr, la léngua españòla / Compuèsta 
por Ulrique Raetken … Gramatica, oe onderwysinge, voor die begeerigh zĳn om perfect 
te leeren lesen, schryven en pronunceeren, de Spaensche tale. Uytgegeven door Ulrick 
Raetken, Amsterdã, Impresso por Jacob van Leest, 1653. 
152   O principal, mais confiável e mais antigo testemunho que dispomos sobre o texto 
perdido da Apologia de Espinosa é o do Professor de Teologia de Utrecht, Salomon van 
Til. Em seu livro, Hei Voor-Hof cler Heydenen de 1684, ele afirma: « Puis, cet adversaire 
de la religion eut le premier l’audace de renverser l’autorité des livres de l’Ancien et du 
Nouveau Testament, et il essaya de montrer au monde comment ces écrits avaient été, 
à plusieurs reprises, transformés et modifiés par les efforts des hommes et comment ils 
avaient été élevés jusqu’à l’autorité d’écrits divins. Il exposa en détail ces idées dans une 
dissertation contre l’Ancien Testament rédigée en espagnol, sous le titre de « Justification 
de son abandon du Judaïsme », mais sur le conseil de ses amis, il conserva cet écrit par 
devers lui et entreprit d’insérer ces choses plus adroitement et plus sommairement dans 
un autre ouvrage qu’il publia en 1670 sous le titre de Tractatus theologico-politicus ». Cf. 
Révah, 1959, p.40.



201

logia para justificarse de su abdicaciôn de la Synagoga, como resposta à sua 
damnatio. 

O acervo da biblioteca de Espinosa abarcava o suprassumo das letras 
produzidas na Espanha dos séculos XVI e XVII. Vinte duas obras em lín-
gua espanhola e nenhuma em língua portuguesa. O que não causa espanto, 
uma vez que a língua reservada era a língua da literatura e da instrução, 
obrigatória nas escolas elementares sefarditas. Ele possuía obras de Cervan-
tes, Góngora, Gracián, Antonio Perez, Saavedra Fajardo, Quevedo, dentre 
outros. Acervo escolhido a dedo e que revela, além do gosto refinado, o 
conhecimento preciso do que se escrevia na Espanha da época. Livros que, 
na maioria dos casos, a julgar pelas datas de publicação, não foram fruto da 
herança paterna, mas aquisições do filósofo após sua ruptura com a comu-
nidade judaica em 1656153. O que coloca a questão de buscar os vínculos 
filosóficos de Espinosa com a cultura ibérica, extrapolando a dimensão 
puramente biográfica, por si só estéril de conteúdo filosófico. 

Os autores do Siglo de Oro da Espanha dos séculos XVI e XVII, que 
figuravam na biblioteca de Espinosa produziram, além de criações poéticas 
e literárias, diversos textos efetivamente filosóficos (de conteúdo moral, 
metafísico, político, etc), cujos vestígios podem ser encontrados no corpus 
spinozanum. É muito significativo que Espinosa se refira diretamente à 
Antônio Pérez (TP, VII, 14), e transcreva um trecho inteiro da obra mo-
numental do Secretário de Felipe II, Las obras y Relaciones, no Tratado 
Político (TP, VII, 30). Mas se TP representa um local privilegiado para se 
observar «pontos de contato» do pensamento de Espinosa com Pérez e a 
cultura filosófica da Espanha barroca, nem por isso eles estão ausentes das 
outras obras. 

A rigor, até mesmo obras que não figuravam na lista de livros da bi-
blioteca de Espinosa foram seguramente lidas e podem ter deixado seus 
rastros nos textos do filósofo, como a elaboração da noção de morte como 
transformação advinda de Don Quijote (Migliari, 2012). Do mesmo modo 
não é possível ignorar a presença do aforismo 253154 do Oráculo Manual e 

153   O que é atestado, por exemplo, pela aquisição das obras de Quevedo em 2 volu-
mes publicadas em Bruxelas em 1660 e os Poemas de Quevedo, também publicados em 
Bruxelas em 1651; E, por fim, pela aquisição de um dos maiores textos da política da 
Espanha da época barroca, La Corona Gótica, castellana y austriaca, políticamente ilustrada 
de Saavedra Fajardo publicado na Antuérpia em 1658.
154   «No allanarse sobrado en el concepto. Los más no estiman lo que entienden, y lo 



202

Arte da Prudência de Baltasar Gracián (2006), - que afirma que os homens 
não estimam o que entendem e reverenciam o que não entendem -, como 
um dos argumentos basilares do Tratado Teológico-Político. Argumento que 
é continuamente reiterado enfatizando o desprezo do vulgo pelo conheci-
mento natural e a admiração pelo que ultrapassa sua compreensão. O uso 
que Gracián faz desse argumento envolve o jogo das aparências, a malícia 
e a destreza das ações nos ambientes das cortes. Já Espinosa o utiliza para 
atacar a concepção vulgar dos milagres, a suposta superioridade do con-
hecimento profético e o fantasioso caráter sobrenatural de que o poder 
político, por vezes, se reveste. O argumento, contudo, é o mesmo em suas 
diversas formulações.

A agudeza paradoxal como estilo barroco 

Não se trata aqui de oferecer uma catalogação dos possíveis «pontos de 
contato», entre o pensamento de Espinosa e aquele dos autores de sua 
predileção. Mais que uma tese isolada, chama a atenção o estilo empregado 
por Gracián e por diversos autores da Espanha barroca do Siglo de Oro, na 
medida em que lançam mão do chamado discurso agudo. O Tesoro de la 
lengua castellana, o mais precioso dicionário que Espinosa possuía, explica 
o termo «Agudo» da seguinte maneira: 

Agudo. Lat. Acutus. Dizese principalmente del hierro coonq 
cortamos o punçamos, y de qualquier otra cosa que corte e fiera 
l’alma (...) dezimos agudo al que tiene iingenio sutil y penetran-
te. (...) Aguda vista la que alcança a ver muy de lexos, como la 
del Aquila. Tambpen las palabras que penetran hasta el coraçon; 
como el que iere de punta. (Covarrubias, 1611, p. 22)

que no perciben lo veneran. Las cosas, para que se estimen, han de costar. Será celebrado 
quando no fuere entendido. Siempre se ha de mostrar uno más sabio y prudente de lo que 
requiere aquel con quien trata, para el concepto, pero con proporción, más que excesso. 
Y si bien con los entendidos vale mucho el seso en todo, para los más es necessario el 
remonte. No se les ha de dar lugar a la censura, ocupándolos en el entender. Alaban mu-
chos lo que, preguntados, no saben dar razón. ¿Por qué? Todo lo recóndito veneran por 
misterio y lo celebran porque oyen celebrarlo». Gracián, Baltasar, Oraculo Manual y Arte 
de la prudencia, Biblioteca Virtual Universal, Editorial del Cardo, 2006, p. 51



203

Nas retóricas barrocas do século XVII, a agudeza é comumente enten-
dida como uma metáfora própria da faculdade intelectual do engenho, que 
a produz como «belo eficaz»  (Hansen, 2000, p. 319) ou como «efeito 
inesperado» capaz de produzir espanto e admiração para que o discurso 
realize sua finalidade de persuasão. Tais formulações típicas do Siglo de Oro 
se apoiam na tradição aristotélica155 da leitura do De Anima, que estabelece 
no Livro III, «que a alma jamais pensa sem uma imagem», (διὸ οὐδέποτε 
νοεῖ ἄνευ φαντάσματος ἡ ψυχή)» (Aristóteles, 2006, III, p.431). Susten-
ta-se assim que o discurso possui uma natureza metafórica, na medida em 
que os conceitos (noeta) são entendidos como «imagens mentais» uma vez 
que substituem (ou carregam consigo) os objetos da percepção (aistheta). 
Os signos, por suas vez, sejam eles verbais, orais ou escritos, ao carregarem 
e substituírem os conceitos, são entendidos, como «imagens das imagens 
mentais» (Hansen, 2000, p. 322).

Em um dos maiores tratados de retórica da época barroca, Agudeza y 
Arte de Ingenio, Baltasar Gracián (2019) estabelece uma tipologia básica 
das agudezas artificiosas. I - A agudeza da ação; II - A agudeza da palavra; 
III - A agudeza do conceito; Nessa classificação tripartite, aquela que en-
volve o conceito é sua forma superior. Trata-se de uma agudeza propria-
mente intelectual. «Lo que es para los ojos la hermosura y para los oídos la 
consonancia, eso es para el entendimiento del concepto’». (Gracián, 2019, p. 
7). E dentre as muitas agudezas conceituais a mais filosófica, diz Gracián, 
são as paradoxais, dado seu enorme poder retórico/cognitivo. Razão pela 
qual elas são também chamadas de «monstros de la verdad» e «trofeos de la 
sutileza» (2019, p.63) Gracián apresenta a seguinte definição da agudeza.

Consiste, pues, este artificio conceptuoso en una primorosa concor-
dancia, en una armónica correlación entre los cognoscibles extre-
mos, expresa por un acto de entendimiento. (Gracián, 2019, p.7)

A agudeza envolve então um efeito inesperado obtido pela condensação 
metafórica de cognoscíveis extremos e afeta a mente do leitor/ouvinte, in-
clinando-a a uma súbita intelecção. Termos e ideias distantes que, adequa-
damente postos juntos, fazem irromper a percepção num átimo, tornando 
plausível a possibilidade de juntá-los e produzindo um sentido capaz de 
maravilhar e persuadir, a sutileza. Efeito lancinante que reconduz ao sen-

155   Aristotelismo especialmente reforçado pelos sucessivos incrementos da Ratio Stu-
diorum no sul europeu impulsionado pela Contra-Reforma.



204

timento da experiência originária da filosofia como θαυμάζειν. Enquanto 
junção de extremos, a agudeza tem como expressão máxima os oxímoros, a 
figura de linguagem que, escapando da dimensão puramente imaginativa, 
funde numa mesma expressão palavras e ideias de sentidos opostos. 

Os oxímoros são de diversas naturezas e foram usados em larguíssi-
ma escala no barroco, em especial no mundo católico marcado pela Con-
tra-Reforma. Eles foram empregados à exaustão nos textos e muitas vezes 
nos títulos de diversas obras, como na comédia de Lope de Vega «El Cuerdo 
Loco» (o louco são) ou como no tratado de Emanuele Tesauro, «Il cannoc-
chiale aristotelico». Um agudo oxímoro metafórico que assimila o telescó-
pio (cannocchiale), o principal instrumento da «nova ciência» galilaica, e a 
referência a Aristóteles no campo da retórica. À semelhança do telescópio, 
a retórica teria suas lentes próprias e seria capaz de tornar visível o invisível, 
enxergar conexões insuspeitas na realidade e maravilhar as almas guian-
do-as ao que é superior à demonstração, ou seja, à revelação. As metáforas 
e demais figuras de linguagem, longe de constituírem ornamentos vazios, 
são, assim como em Gracián, instrumentos lógicos de conhecimento. A 
argutezza é il  ultimo sforzo dell’intelletto; vestigio della divinità nell’animo 
umano (Tesauro: 1960, p.4). 

Os oxímoros nas pequenas letras do sistema e o estilo da 
filosofia como agudeza lógica e retórica. 

A Ética Demonstrada em Ordem Geométrica é justamente considerada 
como exemplo emblemático do «racionalismo», exprimindo à perfeição a 
construção sistemática própria do espírito matematizante da época. Uma 
filosofia estruturada organicamente por ideias adequadas e definições gené-
ticas com causas eficientes imanentes. Como se a obra magna de Espinosa 
fosse a mais genuína realização do «Aγεωμέτρητος μηδεὶς εἰσίτω», gra-
vado por Platão no pórtico da academia. De onde a forma da filosofia ser 
adequada e necessária a seu conteúdo e a ordem do filosofar exprimir ade-
quadamente o dinamismo e o sentido da progressão efetiva da realidade. 
Uma obra que revela a inteligibilidade absoluta da realidade provocando 
um sentimento de absoluta evidência, o que fez com que Jarig Jelles, no 
prefácio dos Nagelate Schriften, relativizasse a importância da história pes-
soal do filósofo para a compreensão de sua filosofia. E o próprio Espinosa 
teria pedido a seus amigos que seu nome não figurasse no frontispício da 
Ética querendo que suas ideias fossem consideradas por elas mesmas. Não 



205

por acaso, na carta 76, ele afirma ter encontrado não a melhor filosofia, 
mas a verdadeira.

A filosofia envolveria assim um estilo impessoal, nunca adaptado à ima-
ginação do leitor e conforme à certeza intrínseca. Ela se resumiria num 
conhecimento da ordem comum da natureza, que coincide com uma con-
catenação das idéias que se faz segundo a ordem do intelecto, como em EII 
prop. 18 esc., «ordem que é a mesma em todos os homens e pela qual a 
mente percebe as coisas por suas causas primeiras» (Espinosa, 2009, p.35). 
Um saber claro e distinto e, portanto, comunicável a todos. Daí a escolha 
de uma linguagem isenta de ambiguidades, neologismos ou translações 
dos significados, típicas das metáforas. Nesse sentido, a ordem geométrica 
atua também como uma seleção de leitores. Por isso E II prop. 40 esc. 1 
afirma que os princípios da filosofia não são compreendidos por todos e 
que as noções comuns são claras e distintas «apenas para os que não so-
frem de preconceitos» (Espinosa, 2009, p.41). O que explica a necessidade 
de falar ao alcance do vulgo, adaptando o discurso à sua capacidade de 
compreensão. (Espinosa, 2004) A filosofia, portanto, também se constitui 
como discurso capaz de promover a cooperação entre imaginação e razão, 
visando a comunicação com diferentes leitores. 

É notável, nesse sentido, que o próprio título Ética demonstrada em 
ordem geométrica, exprima uma agudeza paradoxal, cujo efeito é exata-
mente o de um oxímoro, não para todos, mas para os que, por preconceito, 
concebem o homem na natureza como um «império num império». Ou 
seja, para os que entendem os afetos como distorções da ordem da natu-
reza e que rejeitam a compreensão das ações e os apetites humanos com 
a mesma exatidão com que os geômetras compreendem as figuras e suas 
propriedades. 

Do mesmo modo, Espinosa utiliza uma claríssima agudeza paradoxal, 
em um ponto nevrálgico, quando meticulosamente constrói a expressão e 
o conceito de «livre necessidade de Deus» presente em EI Def 7. O mesmo 
ocorre em EI prop. 17 cor2, em que a junção dos extremos é enfatizada, 
ganhando destaque retórico e conceitual. Agudeza paradoxal presente na 
noção de «causa livre» identificada como «livre necessidade». Expressão 
que configura um oxímoro, cujo efeito é tanto mais desconcertante quanto 
mais o leitor se encontra arraigado aos preconceitos. 

Certamente a filosofia de Espinosa é estruturada por ideias adequadas 
que em hipótese alguma podem ser confundidas com figuras de linguagem 



206

ou como simples produtos resultantes da manipulação de signos linguísti-
cos, frutos da atividade corporal e imaginativa. As palavras, como estabe-
lece TIE §89, são parte da imaginação e são signos arbitrários das coisas 
tal como se encontram na imaginação e não no intelecto. Contudo, a ma-
nipulação dos signos imaginativos e a utilização dos oxímoros da agudeza 
paradoxal, longe de restringir a experiência filosófica e negar a adequação e 
necessidade entre forma geométrica e conteúdo da doutrina, permite justa-
mente um incremento da colaboração entre os gêneros de conhecimento. 
O uso dos oxímoros não indica, portanto, uma insuficiência da ordem 
geométrica, mas um meio de acesso aos diversos leitores-filósofos em seus 
diversos graus de compreensão, desde os menos habituados a contemplar 
as coisas por suas causas, como os que têm dificuldade de compreender 
uma noção comum. Trata-se de uma operação que, explorando as possi-
bilidades da linguagem e do pensamento e levando-os ao paradoxo, acaba 
por inclinar a mente de modo a promover a dissolução dos preconceitos e, 
simultâneamente, estimular o pensamento. A agudeza paradoxal aparece, 
então, como possuidora de uma potência lógica e cognitiva, responsável 
pelas primeiras torções internas realizadas pelo sistema que tem por prática 
inverter as teses consagradas na tradição e combater os adversários com 
suas próprias armas. 

Um brevíssimo mapeamento dos oxímoros no Corpus Spinozanum re-
vela sua utilização em diversos contextos, como no terceiro capítulo do 
Tratado Teológico-Político, na expressão «governo de Deus ou fortuna» (Di-
rectio dei sive fortuna), em meio à reelaboração da noção de eleição divina. 
Também se observa uma agudeza na expressão «naturae virtus» (virtudes 
da natureza) utilizada para falar de afetos contrários à concepção comum 
de virtude, como o ódio, a ira ou a inveja, no Prefácio de Ética III156. Do 
mesmo modo, é possível observar um oxímoro cuidadosamente posiciona-
do na quinta parte da Ética prop. 23 esc, na fórmula «sentimos e experi-
mentamos que somos eternos», «(sentimus experimurque nos aeternos esse)». 
Fórmula que associa elementos excludentes e extremos, como a sensação e 
experiência, da ordem da duração e a eternidade, que não pode ser definida 
pelo tempo e não possui com ele nenhuma relação. 

Está fora dos limites deste artigo oferecer uma catalogação minimamen-
te detalhada dos oxímoros cuidadosamente construídos e posicionados ao 

156   «É por isso que os afetos do ódio, da ira, da inveja, etc., considerados em si mesmos, 
seguem-se da mesma necessidade e da mesma virtude da natureza das quais se seguem as 
outras coisas singulares» .(EIIIPref.); (Espinosa, 2009, p. 50). 



207

longo da obra e discuti-los no pormenor. Vale notar, contudo, que eles 
operam em diferentes níveis de sentido, utilizando diferentes elementos do 
discurso retórico, consagrados desde a antiguidade, como a dispositio ou a 
elocutio, a depender do tópico em questão157. 

Vale dizer que Espinosa, ao construir sua filosofia, demonstra conhecer 
muito bem uma característica fundamental da agudeza paradoxal. A suti-
leza é, em boa medida, impulsionada pela escassez. A agudeza paradoxal 
deve ser usada como o sal, com «extrema raridade». (Gracián, 2019, p.64). 
Daí o efeito de que as palavras e conceitos são investidos tornando-os ca-
pazes de penetrar o coração ferindo-o com pontadas. 

A utilização decididamente regrada, mas reiterada, dos oxímoros em 
momentos chave da obra, sugere que Espinosa opere seguindo, não neces-
sariamente a Agudeza y Arte de Ingenio de Gracián, mas o espírito retórico 
do Siglo de Oro e da cultura barroca com a qual teve contato em sua for-
mação e continuou a se instruir na sua vida holandesa, como sabemos por 
sua biblioteca.  

O que emerge dessas análises, contudo, não é a presença dos oxímoros e 
da agudeza usados, como sal, nas «pequenas letras do sistema». Trata-se de 
perguntar se estamos diante de uma filosofia que é, essencialmente aguda e 
engenhosa e, portanto, oximórica em suas grandes letras e em suas princi-
pais teses. O que permitiria uma interpretação mais adequada da filosofia 
e, ao mesmo tempo, tornaria mais compreensível a enorme variedade de 
interpretações, por vezes opostas, a que a obra esteve sujeita nos últimos 
séculos.

157   Nas retóricas antigas, também presentes na formação dos modernos, e em parti-
cular na concepção do Institutionis Oratoriae de Quintilhano (35-95 a.c.) o discurso é 
comumente dividido em cinco elementos, onde se destacam: primeiramente a inventio, 
ou seja, a circunscrição do assunto que será abordado e a seleção dos argumentos que 
defenderão uma tese. Num segundo momento, a chamada dispositio, isto é, a organização 
dos argumentos, sua ordenação na estrutura do discurso. O terceiro elemento do discurso 
é a elocutio, correspondente da lexis grega. E em quarto e quinto lugar, a memoria e a 
pronuntiatio são elencadas como as fases finais do discurso (sobretudo no caso deste ser 
oral) e colaborando com as partes anteriores. Esses são os elementos básicos de como um 
discurso é considerado em sua dimensão retórica geral. 



208

Referências bibliográficas

Aristóteles, Trad Maria Cecília  (2006). De Anima, São Paulo, Editora 34

Bayle, Pierre. Introduction and notes by Richard Popkin (1965). Historical 
and Critical Dictionary, San Diego,  University of California

Covarrubias, Sebastian (1611) Tesoro de la lengva Castellana, o Española. 
Por Luis Sanchez, Madrid.

Espinosa, Baruch, Tradução, introdução e notas de Lívio Teixeira. (2004). 
Tratado da reforma da inteligência, São Paulo, Martins, Fontes.

Espinosa, Baruch, Tradução de Tomaz Tadeu (2009). Ética Demonstrada 
Segundo a Ordem Geométrica, Belo Horizonte: Editora Autêntica.

Espinosa, Baruch, Tradução, introdução e notas de Diogo Pires Aurélio, 
(2003). Tratado Teológico-Político, São Paulo: Martins Fontes.

Gracián, Baltasar, (2019), Agudeza y Arte de Ingenio, Discurso II, Esen-
cia de la Agudeza, version eBook kindle Spanish Edition ampliada 
de 1648,. https://ler.amazon.com.br/?asin=B07TFVWQC7&re-
f_=kwl_kr_iv_rec_1 

Gracián, Baltasar, (2006) Oraculo Manual y Arte de la prudencia, Biblioteca 
Virtual Universal, Editorial del Cardo, 2006

Hansen, João Adolfo, (2000), Retórica da Agudeza, Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, Letras 
Clássicas, n. 4.

Mechoulam,  Henry, (1984) Spinoza et L’Espagne: Ediciones, Cuadernos 
Salmantinos de Filosofía, Universidad de Salamanca.

Migliari. G. (2012), A morte como transformação: Uma aproximação entre 
Dom Quixote e a Ética de Espinosa, Cadernos Espinosos, n.26.

Oldenburg, Henry, Edited by A. Rupert Hall & Marie Boas Hall, (1966), 
The Correspondence, Volume II, 1663-1665, Wisconsin University 
Press Madison, Milwaukee.

Révah I. S. (1959) Spinoza et le Dr. Juan de Prado, Paris, La Haya, Mouton.

Vulliaud, Paul. (1934) Spinoza d’après les livres de as bibliothèque. Édition 
des Equateurs, Malassis, Paris, Bibliothèque Chacornac.

https://ler.amazon.com.br/?asin=B07TFVWQC7&ref_=kwl_kr_iv_rec_1
https://ler.amazon.com.br/?asin=B07TFVWQC7&ref_=kwl_kr_iv_rec_1


209

Tesauro, Emanuele, a cura di Ezio Raimondi, (1960), Il cannocchiale aris-
totelico, in Trattatisti e narratori del Seicento, Milano-Napoli, Ric-
ciardi, Einaudi.



210

IV

Ética y Ontología



211

La contingencia y lo político

Natalia Sabater (UBA)

El universo spinoziano se ve atravesado, como sabemos, por un determi-
nismo inexorable que constituye lo real de acuerdo a las leyes mismas del 
ser absoluto. En función de esta tesis es que Spinoza afirma que en la 
naturaleza no hay nada contingente158 y que «las cosas no han podido ser 
producidas por Dios de ninguna otra manera y en ningún otro orden que 
como lo han sido» (Spinoza, 2009, p. 89).159 Así, la contingencia se define 
necesariamente como una forma de concebir y acceder a las cosas, como 
una perspectiva vinculada al conocimiento imaginativo que no tiene un 
estatuto ontológico sino que es producto de nuestra naturaleza finita, de 
nuestra parcialidad, desde la cual nos relacionamos necesariamente con el 
mundo que nos rodea y con los demás seres. 

Spinoza aborda este concepto a partir de la idea de aquello que es ne-
cesario y de aquello que es imposible. «Se llama “necesaria” a una cosa, ya 
en razón de su esencia, ya en razón de su causa» (Spinoza, 2009, p. 89)160 
–explica el filósofo– demostrando que lo necesario es aquello cuya esencia 

158   EIP29. 
159   EIP33.
160   EIP33EscI.



212

y definición implica su existencia, aquello que es causa de sí o, también, 
todas las cosas que son causadas por algo necesario, por esa causa eficiente 
dada. Lo imposible, en cambio, es lo que implica contradicción en su esen-
cia, lo que es esencialmente contradictorio, o aquello de lo que no existe 
causa externa dada alguna determinada a producirlo. Y, en función de ello, 
afirma:

Pero una cosa se llama «contingente» sólo con respecto a una 
deficiencia de nuestro conocimiento. En efecto, una cosa de 
cuya esencia ignoramos si implica contradicción, o de la que 
sabemos bien que no implica contradicción alguna, pero sin 
poder afirmar nada cierto de su existencia, porque se nos ocul-
ta el orden de las causas; tal cosa –digo– nunca puede apa-
recérsenos como necesaria, ni como imposible, y por eso la 
llamamos contingente o posible (Spinoza, 2009, p. 90).161

Así, la contingencia emerge como una expresión de la parcialidad, de la 
inadecuación inherente a la consideración de las cosas particulares desde 
nuestras ideas de afecciones.162 Cuando imaginamos el mundo lo concebi-
mos como contingente y corruptible, sin poder comprender aquello que 
de necesario y eterno posee, y llamamos «contingentes» a las cosas porque, 
en función de esta forma de conocimiento, no accedemos al entramado 
causal necesario que las determina y constituye. En su contribución del 
Octavo Coloquio, Vittorio Morfino (2012) abordó el concepto spinoziano 
de contingencia centrándose en su carácter epistémico o gnoseológico y 
diferenciándolo de consideraciones como la leibniziana, que define lo con-
tingente como aquello cuya esencia no implica la existencia, otorgándole 
una dimensión metafísica. Allí, Morfino define a la contingencia como 
un “efecto” (2012, p. 34) en el sentido de una “sensación” que atraviesa y 
determina nuestra forma de considerar las cosas. 

161   Ibidem.
162  Acerca de esto mismo Cf. Henry, 2008, p. 92, donde el autor dice: “Las ideas de la 
imaginación deben entonces lo que son a la disposición de los cuerpos exteriores respecto 
del nuestro, disposición esencialmente contingente y que no depende de nosotros. El es-
tado de la conciencia es entonces el de una sumisión absoluta a causas externas que tienen 
bajo su dependencia nuestra vida afectiva, nuestros placeres y nuestros dolores”.



213

Aquí comparto esa tesis y entenderé a la contingencia como la forma de 
habitar y considerar el mundo asociada a las ideas de la imaginación, como 
la perspectiva a partir de la cual interpretamos a las cosas exteriores que nos 
rodean y desde la que construimos una proyección humana y recortada de 
todo lo que dura (García Ruzo y Sabater, 2024). Ésta no remite entonces 
–como sí lo hace la imaginación– a un conjunto de ideas sino a una diná-
mica de consideración de lo real y de existencia en lo real, a una manera 
de comprender lo que nos rodea, que inaugura un orden diferente al de la 
Naturaleza, un orden propiamente humano y modal. En tanto perspectiva 
humana que se traslada a las cosas, la contingencia asociada a la imagina-
ción se vuelve un prisma desde el cual nos vinculamos con lo real, consti-
tuyendo un rasgo propio de la existencia y de la naturaleza humana y, así, 
una pregunta que nos resulta inescindible de lo ético y lo político. En este 
trabajo me interesa pensar el lugar de la contingencia, de esta óptica sobre 
el mundo, en el ámbito de la política, en la construcción de una comuni-
dad y de un proyecto político. Porque es desde la perspectiva de la contin-
gencia que tememos y esperamos, que concebimos nuestra existencia en la 
duración. Por eso, los distintos actores políticos disputan la interpretación 
de lo que se concibe como posible, del presente y el futuro, utilizando la 
perspectiva de la contingencia para afirmarse, para legitimarse.

Creo que es necesario combatir, desarmar y cuestionar muchas de esas 
interpretaciones y usos de la contingencia en la arena de la política para 
instalar otro horizonte de futuro posible, resultado de una forma de ima-
ginar el mundo diferente, que pueda dialogar de otra manera con el cono-
cimiento adecuado del mismo y nos permita construir una duración más 
plena y potente. Si bien la filosofía spinoziana nos insta constantemente a 
comprender el mundo e imaginarlo menos, a conocer las verdaderas causas 
y ejercitar nuestra razón, también resulta fundamental reflexionar sobre 
dichos usos de la imaginación y, específicamente, de la perspectiva de la 
contingencia, de la composición de una realidad y de una forma de ha-
bitarla en función de las ideas de afecciones.163 Porque esta dimensión es 

163   Respecto de la dimensión imaginativa de la gnoseología spinoziana, muchos intér-
pretes la han reivindicado como fundamental para nuestro despliegue en la existencia. A 
fin de mencionar algunos ejemplos de relevancia pueden considerarse los siguientes: Ma-
rilena Chaui sostiene que la imaginación es una potencia de la mente y no un vicio de ella, 
y que las imágenes en cuanto imágenes no contienen error alguno ya que son representa-
ciones de afecciones reales del cuerpo propio (Chaui, 1999, p. 109). Lorenzo Vinciguerra 
realiza un estudio pormenorizado para defender que la imaginación, lejos de tratarse de 
una facultad «menor» del alma, condenada exclusivamente al error y al desvarío, posibilita 



214

inescindible de nuestro ser humanos y, en ese sentido, se pone en juego 
necesariamente en el devenir de nuestra duración, en nuestras relaciones y 
en el despliegue de nuestra potencia.

La interpretación que se realice de la contingencia –de aquello que de-
viene pero de lo cual desconocemos sus causas, su necesidad o imposibi-
lidad– establecerá necesariamente un tipo de mundo en el que vivimos; 
será aquella lectura desde la cual concebimos lo real y en función de la 
cual establecemos con todo lo demás ciertas relaciones específicas. Entre 
estas interpretaciones, la religión atribuye lo que ocurre, lo que se desen-
vuelve en la duración y se manifiesta como posible, como expresión de la 
voluntad de Dios, como efecto del poder de un ser personal. Así, las cosas 
se nos presentan como contingentes porque dependen de la decisión de la 
voluntad divina. Esto nos exhorta a esperar premios y castigos, proyectan-
do un mundo en el que la obediencia es el objetivo fundamental porque 
se dibuja como el camino hacia la salvación, que será concedida por aquel 
Creador, Soberano en el cielo. La utilización que hace la religión de este 
conjunto de ideas inadecuadas, del conocimiento imaginativo y de la pers-
pectiva de la contingencia a él asociada, puede tener una función positiva, 
convirtiéndose en un elemento cohesivo que, en sus máximas del amor al 
prójimo y obediencia ciudadana, contribuya a la paz de los Estados (Spi-
noza, 1997).164 

Sin embargo, el gran problema de esta interpretación –como Spinoza 
enfatiza ya en su Apéndice a la primera parte de la Ética y sobre todo en 
su Tratado teológico-político– es que nos vuelve proclives a la superstición, 
nos conduce a tratar de rendirle culto a esa divinidad personal para ser 
beneficiarios de los premios y escapar de los castigos, buscando la aproba-
ción de aquellos que se proclaman depositarios de la autoridad de Dios e 
intérpretes de sus designios, convirtiéndose en una herramienta política de 
sometimiento (Spinoza, 1997).165 La teología y sus referentes fundamen-
tales, los teólogos, se afirman conocedores de aquello que experimentamos 

el pensamiento del cuerpo (Vinciguerra, 2020). Louis Althusser despliega una lectura 
en clave materialista del pensamiento spinoziano que reivindica la dimensión del cuerpo 
como un componente fundamental de él y, por consiguiente, a la imaginación como su 
conocimiento correlativo (Althusser, 2007). Por su parte, Martial Gueroult señala que la 
función de este género es la traducción de la afección del cuerpo en imaginación mental 
y que esta tarea, necesaria y fundamental, no puede sino hacerla bien (Gueroult, 1974).
164   TTP, cap. XIV.
165   TTP, Pref., caps. XIV, XV, XVI, XIX, XX.



215

como contingente, se atribuyen la interpretación del porvenir, imponién-
dose como la única autoridad para desentrañar los sucesos que nos rodean. 
Así lo expresa Marilena Chaui (2003):   

La teología es la teoría imaginaria de la contingencia. Centrada 
en la imagen de una voluntad omnipotente y trascendente que 
crea y gobierna al mundo, la imaginación teológica propone 
explicaciones que mantienen el miedo y la esperanza, pues de-
jan a cada uno de los humanos suspendidos de los designios 
imprevisibles de un poder altísimo, y propone códigos de con-
ducta a través de los cuales la voluntad humana se somete a la 
divinidad por medio de aquél que afirma saber interpretarla: 
el teólogo (p. 22).

Esta interpretación y utilización de la contingencia en manos de la teo-
logía nos arroja a una realidad en la que somos siervos, en la que acatamos 
aquello que otro nos ordena, en la que nos dejamos engañar dócilmente 
para luchar por nuestra propia esclavitud, en la que nos entregamos a mer-
ced de quienes detentan el poder, relegando incluso nuestra propia capaci-
dad de imaginar un mundo. 

A veces en alianza con los teólogos, a veces en oposición a ellos, también 
los Estados desde sus instituciones y a través de sus gobernantes se han 
propuesto controlar aquellas profecías políticas o religiosas de cualquier 
tipo que pretendían anticipar el devenir de la duración, «revelar» el futu-
ro. Reinhart Koselleck (1993) en su libro Futuro pasado habla del pasaje 
del medioevo a la modernidad como un momento histórico en el que los 
Estados se convierten en los nuevos rectores de la vida humana, en los en-
cargados de legislar sobre los individuos y salvaguardar la paz, para lo cual 
disputan la interpretación de la contingencia, el sentido de aquello que se 
nos aparece como posible. Dice Koselleck sobre esta coyuntura: 

El Estado consigue, a la fuerza, convertirse en monopolio del 
dominio del futuro reprimiendo las interpretaciones apoca-
lípticas y astrológicas. […] Enrique VIII, Eduardo VI e Isabel 
de Inglaterra promulgaron prohibiciones estrictas contra cual-



216

quier tipo de estos vaticinios. A los profetas reincidentes les 
esperaba cadena perpetua (1993, p. 29).

Ello muestra que el sentido que proyectamos de la duración, la lec-
tura que hacemos de la contingencia que inevitablemente emerge como 
perspectiva a partir del conocimiento imaginativo, es fundamental como 
elemento político, como principio rector en base al cual nos agrupamos, 
construimos comunidad, nos componemos o vinculamos con lo demás. 
Se convierte en la óptica desde la cual percibimos el mundo y a partir de 
la cual le otorgamos un sentido, dándole significado a nuestros encuentros 
modales (Vinciguerra, 2012). En tanto la imaginación es aquella forma 
de conocimiento más inmediata, legítima y necesaria, que se vincula con 
nuestro ser en el mundo, con nuestra esencia actual, con las interacciones 
que nos constituyen y, en fin, con nuestro ser humanos, la contingencia 
como aquella forma de percibir y concebir lo real se vuelve una pieza clave 
e ineludible de la vida ética y política. Cómo nos aproximamos a aquello 
que no conocemos, cómo decidimos entrar en relación con lo que se nos 
presenta abierto o incierto configurará necesariamente formas de existir y, 
por eso, el monopolio y control de la interpretación sobre la contingencia 
emerge como un territorio fértil para la construcción de un proyecto polí-
tico, de una forma de asociación y convivencia. 

Pienso que en la actualidad el debate y la pugna por la interpretación de 
la contingencia, por la lectura de un mundo que muchas veces no podemos 
descifrar, continúa siendo urgente. Los discursos fascistas y negacionistas 
cobran un vigor cada vez más preocupante y junto con el resurgimiento de 
las iglesias evangélicas y de las nuevas derechas señalan los acuerdos demo-
cráticos, los derechos conquistados y los últimos resortes de las institucio-
nes como únicos responsables de una crisis civilizatoria global, prometien-
do un futuro mejor, una salvación, totalmente ilusoria y profundizando a 
su vez el desastre en el presente. Condenándonos aquí y ahora, en base a 
esta interpretación del devenir y de la coyuntura humana, profetizan una 
salida, un supuesto mundo feliz que parece, justamente, imposible. Sin 
duda, combatir estos discursos desde la razón, desde el conocimiento ade-
cuado y la comprensión de las verdaderas causas, del entramado de enca-
denamientos necesarios que estructuran el devenir de la duración, resulta 
fundamental y es, desde el ámbito de la filosofía, una batalla indispensable 
y un bastión de lucha contra el sinsentido o contra un sentido común va-
ciado, desfondado y absurdo. Sin embargo, también es importante llevar 
esa contienda al terreno de la imaginación y de la interpretación de aquello 



217

que, a partir de este género de conocimiento, se nos aparece como contin-
gente. Porque no todxs, no todo el tiempo, podemos guiarnos por las ideas 
adecuadas, por aquello que nos dicta nuestra razón. Porque la imaginación 
no deja de ser central para la proyección de una vida en común, para la per-
cepción común de un mundo. Porque necesariamente consideraremos las 
cosas como contingentes y dotaremos de sentido ese hiato, esa privación, 
figurándonos una historia, un relato de aquello que nos rodea. 

Además de ser aquel ejercicio de libertad por el cual obramos y conoce-
mos adecuadamente lo real, creo que la filosofía debe ser también la encar-
gada de reflexionar sobre otras formas de imaginar el mundo y de construir 
esa proyección de sentido, allí donde la contingencia emerge necesaria-
mente como perspectiva humana desde la cual nos vinculamos con lo que 
nos rodea. ¿Cuál es esa proyección? ¿Cómo es ese mundo que imaginamos, 
aún cuando todo lo que comprendemos adecuadamente indicaría que esta 
crisis parece no tener vuelta atrás? ¿Cuál es la esperanza que nos mueve, 
que nos hace perseverar en la existencia? Aquella lectura de la contingencia 
por la que nos preguntamos, que se opone a los discursos de odio y de 
destrucción, no es (porque no debe ser) opuesta a la razón, ciega o necia 
a aquellas ideas adecuadas que por su certeza se imponen necesariamente 
en nosotrxs, sino que hace uso de la imaginación en su capacidad creativa, 
productiva, sin entronizar como verdadero lo inadecuado sino partiendo 
de la conciencia de lo que la razón comprende para proyectar, justamente, 
un orden de cosas humano, propio, que sea mejor, es decir más beneficioso 
para nosotrxs como individuos y como colectivo. Spinoza afirma en el es-
colio de la proposición 17 de la segunda parte de la Ética:  

Pues si el alma, al tiempo que imagina como presentes cosas 
que no existen, supiese que realmente no existen, atribuiría sin 
duda esa potencia imaginativa a una virtud, y no a un vicio, 
de su naturaleza; sobre todo si esa facultad de imaginar depen-
diese de su sola naturaleza, esto es, si esa facultad de imaginar 
que el alma posee fuese libre (2009, p. 142).166

El desafío sería poner en juego aquella potencia imaginativa que no se 
ve atravesada por la determinación exterior y, entonces, por la coacción, 

166   EIIP17Esc.



218

sino que depende de nuestra sola naturaleza, siendo, en algún sentido, 
libre.

El arte es, sin duda, expresión de ese ejercicio virtuoso de la imagina-
ción, que no nos hace caer en el error, que no confunde las ideas inade-
cuadas con las adecuadas imaginando como presente cosas que no existen, 
sino que nos propone una consideración distinta de lo real, que inaugura 
sentidos múltiples, que crea mundos diversos que nos obligan a poner en 
duda el estatus quo y aquel relato imaginativo opresivo bajo el que se dis-
fraza la dominación. La filosofía, como tarea de cuestionarlo todo, como 
ejercicio crítico y liberador, también tiene la potencia de disputar la inter-
pretación de la contingencia, la configuración de un horizonte proyecta-
do para la propia vida, que nos invite a luchar por nuestra salvación, por 
nuestra libertad. Hoy más que nunca, no debemos claudicar en la labor de 
imaginar una realidad, de hilvanar juntxs, desde la esperanza, desde la ale-
gría y el amor, aquella trama que nos agrupe bajo el signo del respeto, del 
cuidado mutuo, de la generosidad. ¿Cómo poner en ejercicio esa potencia 
imaginativa que Spinoza considera una virtud? ¿Sabemos cuál es la nueva 
historia, la interpretación actual del futuro, que puede conducirnos uni-
dxs, contra la violencia, el negacionismo y la devastación? ¿Cómo articular 
esa construcción imaginativa con la búsqueda de conocimiento adecuado 
al que la filosofía nos exhorta? Son algunos de los interrogantes (no así de 
las dudas) que reverberan en torno a estas reflexiones y de los que quizás ya 
conocemos la respuesta.  

Referencias bibliográficas

Althusser, Louis. (2007). “La única tradición materialista”. Youkali. Revista 
Crítica de las Artes y el Pensamiento, 4, 132–154.

Chauí, Marilena. (1999). A nervura do real. Imanência e liberdade em Espi-
nosa. São Paulo: Companhia das Letras.

Chauí, Marilena. (2003). Política en Spinoza. Buenos Aires: Gorla.

García Ruzo, Agustina y Sabater, Nicolás. (2024). “Imaginación y con-
tingencia. Un estudio de su rol y potencia al interior del sistema 
spinoziano”. Anacronismo e Irrupción, 14(27), 36–62.



219

Gueroult, Martial. (1974). Spinoza. II, “Dieu”. Paris: Aubier.

Henry, Michel. (2008). La felicidad de Spinoza. Buenos Aires: La Cebra.

Koselleck, Reinhart. (1993). Futuro pasado. Para una semántica de los tiem-
pos históricos. Barcelona: Paidós.

Morfino, Vittorio. (2012). “Spinoza y la contingencia”. En D. Tatián 
(comp.), Spinoza. Octavo coloquio (pp. 23–40). Córdoba: Editorial 
Brujas.

Spinoza, Baruch. (1997). Tratado teológico-político (trad. Atilano Domín-
guez). Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2009). Ética demostrada según el orden geométrico 
(trad. Vidal Peña). Madrid: Alianza Editorial.

Vinciguerra, Lorenzo. (2012). “Mark, Image, Sign: A Semiotic Approach 
to Spinoza”. European Journal of Philosophy, 20(1), 130–144.

Vinciguerra, Lorenzo. (2020). La semiótica de Spinoza. Buenos Aires: Cac-
tus.



220

Da ontologia da relação à trama política. A 
ontologia política espinosana

Ricardo Polidoro Mendes167

Algumas vertentes do pensamento político centram suas análises no que 
chamamos de «forma» política, isto é, o regime político, as leis e insti-
tuições, ou seja, as instâncias legais que regulam as relações políticas a fim 
de produzir a «ordem» e o «bem comum», a «união» – penso, aqui, sobretu-
do, nas tradições republicana e liberal. Essas vertentes, então, consideram 
a política segundo procedimentos formalistas de regulação das relações so-
ciais e políticas, pois a «forma» política regularia as relações do corpo social 
e produziria efeitos benéficos a ele e aos cidadãos. Assim, essas tradições 
ignoram qualquer reflexão sobre o sujeito político e a dinâmica que ele 
põe em marcha, bem como sobre a temporalidade e a territorialidade da 
comunidade política – ainda que pressuponham esses elementos em suas 
reflexões –, pois essas questões são tidas por abstratas, temas metafísicos e 
ontológicos que não concernem à política.

167   Doutorando pela Universidade de São Paulo e pela Università degli Studi di Mi-
lano-Bicocca. O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de Aper-
feiçoamento do Pessoal de Ensino Superior (CAPES). Código do financiamento: 001.



221

Entretanto, a ontologia, enquanto investigação sobre o ser, não poderia 
ser mais  fundamental à filosofia política, sobretudo em nossos dias. Afi-
nal, indagar acerca do ser na política implica nos questionarmos sobre nós 
mesmos, sobre nossa relação conosco e com os outros, sobre nossas ações, 
sobre nossa relação com o tempo em que vivemos e o espaço que ocupa-
mos. Logo, longe de se tratar de abstração ou idealismo, empreender uma 
investigação em termos de ontologia política significa nos questionarmos 
a respeito de nossa condição como agentes políticos e, por conseguinte, 
significa considerar a política não apenas como administração dos negócios 
públicos segundo a «forma política», mas também segundo a dinâmica po-
lítica própria a cada comunidade – em outras palavras, é pensar não apenas 
a política, mas também o político.

Um dos autores que se voltou a essas questões e investigou a política 
em termos ontológicos foi Espinosa. Com efeito, embora em seu Trata-
do político (2009) o filósofo se dedique ao exame de regimes políticos – 
monarquia, aristocracia e democracia –, seu discurso não se limita a uma 
análise da «forma» política. Antes, a investigação do filósofo seiscentista se 
volta à condição ontológica dos agentes que os coloca em relação mútua e 
recíproca, e assim, abre a possibilidade de se pensar uma ontologia política 
e a instituição do campo político.

Espinosa se refere a essa relação ontológica já nas definições da primeira 
parte da Ética (2015), quando ele distingue duas formas do ser: a substân-
cia e os modos. Segundo a definição ei 3, Espinosa entende por substância 
«aquilo que é em si e é concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito não 
precisa do conceito de outra coisa a partir do qual deva ser formado», e, 
segundo a definição ei 5, ele entende por modos as «afecções da substância, 
ou seja, aquilo que é em outro, pelo qual  também é concebido» (Espinosa, 
2015, p. 45).168 A substância existe por si e é concebida por si, ao passo que 
os modos são afecções da substância, modificações dela e, portanto, eles 
são nela e são concebidos por ela. Assim, desde o início da Ética, Espinosa 
estabelece uma distinção entre duas formas do ser, mas não entre dois seres 
diversos, pois, na medida em que os modos são afecções da substância, há 
uma relação entre elas que não é a de uma exterioridade ou transitividade. 
Antes, as afecções são imanentes à substância, pois, como afirma Espinosa 
nas proposições ei 15 e ei 18, respectivamente, «tudo que é, é em Deus, 

168   Quando nos referirmos à Ética, incluiremos a letra e seguida do número do livro 
em algarismo romano e o número da definição, axioma ou proposição em algarismo 
indo-arábico.



222

e nada sem Deus pode ser nem ser concebido» (Espinosa, 2015, p. 67), e 
«Deus é causa imanente de todas as coisas, mas não transitiva» (Espinosa, 
2015, p. 81), logo, segundo o corolário da proposição ei 25, «as coisas 
particulares nada são senão afecções dos atributos de Deus, ou seja, modos, 
pelos quais os atributos de Deus se exprimem de maneira certa e determi-
nada» (Espinosa, 2015, p. 91). Enquanto afecções da substância, os modos 
são imanentes a ela, são nela e são concebidos por ela. Nesse sentido, há 
uma distinção modal e real entre um modo e outro, porém, enquanto afe-
cções que exprimem os atributos de Deus de maneira certa e determinada, 
todos eles são parte da trama causal eficiente imanente da substância e, por 
conseguinte, inseridos nessa trama, os modos estão ontologicamente em 
relação entre si.

Entretanto, mesmo falar que os modos estão «em relação entre si» é 
equivocado, pois poderia parecer que há uma dinâmica entre eles, mas que 
eles continuam a ser entidades que permanecem fechadas em si mesmos, 
sem abertura para o exterior.

A questão é mais complexa, como podemos acompanhar no segundo 
livro da Ética, pois, ao se dedicar à demonstração da Mente humana, Es-
pinosa se volta ao exame dos modos singulares e mostra que eles podem 
ser complexos, como ele afirma na definição eii 7: «por coisas singulares, 
entendo coisas que são finitas e têm existência determinada. Se vários indi-
víduos concorrem para uma única ação de maneira que todos sejam simul-
taneamente causa de um único efeito, nesta medida considero-os todos 
como uma única coisa singular» (Espinosa, 2015, p. 127). O que caracte-
riza um singular, portanto, não é a simplicidade, mas a unidade do efeito, 
visto que diversas coisas finitas podem ser consideradas um singular caso 
se configurem de tal forma a produzir um único efeito. Assim, múltiplas 
coisas finitas podem se estruturar de forma a compor um singular, como 
Espinosa demonstra na «pequena física».

Após demonstrar na proposição eii 13 que o objeto que constitui a ideia 
da Mente é o Corpo (Espinosa, 2015, p. 149), o filósofo se dedica, primei-
ro, aos corpos em geral, para se voltar, posteriormente, ao Corpo humano. 
Assim, no axioma i da pequena física, Espinosa afirma que «todos os cor-
pos se movem ou repousam», no axioma ii, que «todo corpo se move ora 
mais lentamente, ora mais rapidamente», e por isso ele afirma, no lema i, 
que «os corpos se distinguem uns dos outros em razão do movimento e do 
epouso, da rapidez e da lentidão, e não em razão da substância» (Espinosa, 
2015, p. 151). Os corpos não se distinguem em razão da substância porque 



223

há uma única substância, ou seja, Deus, como indica a proposição ei 14 
(Espinosa, 2015, p. 67). Ademais, como todos os corpos são modificações 
do atributo extensão, eles não se distinguem em razão da natureza. Antes, 
como eles se movem ou repousam, e se movem ora mais rapidamente ora 
mais lentamente, é essa diferença que os distingue. Os corpos, portanto, 
são dinâmicos, e nessa dinâmica eles se comunicam entre si, pois, segundo 
o lema iii, «um corpo em movimento ou em repouso deve ser determinado 
ao movimento ou ao repouso por outro corpo, que também foi determina-
do ao movimento ou ao repouso por outro, e este por sua vez por outro, e 
assim ao infinito» (Espinosa, 2015, p. 153). Logo, há uma relação mútua 
entre os corpos pela qual eles se determinam ao movimento e ao repou-
so, pois, segundo a proposição ei 28 (Espinosa, 2015, p. p. 93), nenhum 
modo finito pode se determinar de maneira independente ou absoluta, 
mas um finito é determinado por outro, portanto, há uma relação de de-
terminação mútua entre os corpos.

Essa dinâmica, por sua vez, pode se dar de maneira que corpos simples 
se configurem em corpos compostos, como Espinosa havia afirmado na 
definição eii 7. Com efeito, segundo a definição da pequena física,

quando alguns corpos de mesma ou diversa grandeza são constrangidos 
por outros de tal maneira que aderem uns aos outros, ou se se movem 
com o mesmo ou diverso grau de rapidez, de tal maneira que comunicam 
seus movimentos uns aos outros numa proporção certa, dizemos que esses 
corpos estão unidos uns aos outros e todos em simultâneo compõem um só 
corpo ou Indivíduo, que se distingue dos outros por essa união de corpos 
(Espinosa, 2015, pp. 155-7, grifos nossos).

Na dinâmica dos corpos, eles podem aderir uns aos outros e se unir de 
forma a comunicar reciprocamente a mesma proporção de movimento e 
repouso entre si, isto é, eles podem concorrer de forma a ocasionar um 
único efeito e formar, assim, um singular. Espinosa, então, assinala que um 
Indivíduo não é um corpo simples, mas uma multiplicidade formada por 
diversas partes que estabelecem certa proporção de movimento e repouso 
entre si e produzem um único efeito. Nesse sentido, na medida em que o 
Indivíduo é composto de partes, Espinosa afirma no lema iv que «se de 
um corpo que é composto de vários corpos, ou seja, de um Indivíduo, 
são separados alguns corpos, e simultaneamente tantos outros da mesma 
natureza ocupam o seu lugar, o Indivíduo manterá a sua natureza de antes, 
sem nenhuma mudança de sua forma» (Espinosa, 2015, p. 157). Ora, se o 
que define o Indivíduo é certa proporção de movimento e repouso entre as 



224

partes que o compõem, se ele perder algumas partes, mas outras o integra-
rem na mesma proporção de sua forma, ou seja, na mesma proporção de 
movimento e repouso, ele se manterá.

Nesses termos, a questão não é que as coisas singulares estão em relação 
entre si como entidades que interagem exteriormente umas com as outras 
mas que permanecem fechadas em si mesmas. Como indica Vittorio Mor-
fino (2022, p. 113), retomando uma ideia de Étienne Balibar, as coisas sin-
gulares são relações, elas são singularidades complexas abertas, em constante 
troca e comércio umas com as outras. Esse é o sentido de ser modo, de ser 
na substância e de ser concebido por ela, enfim de ser na intrincada trama 
causal imanente de relações.

Nesse sentido, gostaríamos de destacar dois dos postulados que Espi-
nosa enuncia ao final de sua pequena física. O primeiro: «o Corpo huma-
no é composto de muitíssimo indivíduos (de natureza diversa), cada um 
dos quais é assaz composto»; e o quarto: «o Corpo humano precisa, para 
se conservar, de muitíssimos outros corpos, pelos quais é continuamente 
como que regenerado» (Espinosa, 2015, p. 161). Espinosa, então, coloca 
as pessoas ontologicamente em implicação mútua, em comércio. As pes-
soas precisam de outros, umas das outras, do fora, para viver. E isso se a 
distinção dentro e fora ainda fizer sentido, como indica Morfino (2022, p. 
96) em seu debate acerca dos conceitos de intersubjetividade e transindivi-
dualidade, porque não há um espaço de interioridade fechado do sujeito, 
mas uma trama de relações que estrutura o Indivíduo em uma abertura e 
comércio constante com outros.

Ora, é esse caminho ontológico que Espinosa seguirá em sua investi-
gação política. No início do segundo capítulo de seu Tratado político, o 
filósofo seiscentista deduz a operação dos indivíduos da potência de Deus, 
pois, segundo ele, na medida em que Deus tem direito a tudo, o direito 
dele é sua própria potência, e portanto,

qualquer coisa natural tem por natureza tanto direito quanta potência 
para existir e operar tiver, pois a potência de cada coisa natural, pela qual 
ela existe e opera, não é outra senão a própria potência de Deus, que é ab-
solutamente livre (Espinosa, 2009, §3 p. 12).

Os agentes são singulares, modos pelos quais os atributos de Deus se 
exprimem de maneira certa e determinada, logo, seu direito é a potência 
de Deus expressa de forma finita e determinada. O discurso político es-



225

pinosano, então, se estrutura como uma ontologia política que considera 
os indivíduos em relação mútua, inseridos na trama causal imanente da 
substância.

Contudo, isso não significa que as interações humanas sejam pacíficas. 
Com efeito, no neste segundo capítulo do Tratado político, Espinosa de-
monstra que alguém pode estar sob a jurisdição de si se puder viver segun-
do seu engenho e repelir qualquer dano que lhe for feito, ou pode estar sob 
a jurisdição de outrem, se este o submeter fisicamente ou por meio de um 
engano (Espinosa, 2009, §§ 9-11, pp. 16-8). As relações humanas, portan-
to, podem acarretar a servidão, pois alguém mais potente pode submeter 
o outro seja por meios físicos, seja por meio de um engano. Assim, em 
um primeiro momento, a relação ontológica parece não assegurar nenhum 
vínculo social ou político, ou mesmo um vínculo benéfico aos indivíduos.

Entretanto, este é apenas um dos aspectos dessa relação. Se por um lado 
há a contrariedade e a servidão, por outro há a conveniência, pois, segundo 
Espinosa, «se dois se põem de acordo e juntam forças, juntos podem mais, 
e consequentemente têm mais direito sobre a natureza do que cada um 
deles sozinho; e quanto mais assim estreitarem relações, mais direito terão 
todos juntos» (Espinosa, 2009, p. 18). Se cada indivíduo é uma potência 
singular, um modo finito que expressa de maneira singular a potência infi-
nita de Deus, se um ou mais se colocarem de acordo, juntos eles se tornam 
mais potentes do que seriam se considerados individualmente. Assim, se 
por um lado a relação ontológica entre os indivíduos possibilita a contra-
riedade, ela também possibilita a conveniência entre eles, pois eles podem 
se juntar e se tornar mais potentes para se conservarem. A contrariedade, 
portanto, não nega a vida social, pois, segundo Espinosa, como o indi-
víduo sozinho pode ser presa de outros, no estado de natureza o direito 
natural é nulo, por isso,

os homens sem o auxílio mútuo, dificilmente podem sustentar a vida 
e cultivar a mente. E, assim, concluímos que o direito de natureza, que é 
próprio do gênero humano, dificilmente pode conceber-se a não ser onde 
os homens têm direito comuns e podem, juntos reivindicar para si terras que 
possam habitar e cultivar, fortificar-se, repelir toda a força e viver segundo 
o parecer comum de todos eles (Espinosa, 2009, §15, p. 19, grifos nossos).

A vida social, portanto, é necessária porque as pessoas precisam umas 
das outras para se manter. Logo, a relação ontológica não é moralmente 
boa, mas é útil e imprescindível, pois ninguém se basta por si só, visto que, 



226

para se conservar, o Corpo humano precisa de outros corpos para se rege-
nerar, e, para se conservar, o indivíduo precisa de outros.

Nesse contexto, resta saber como promover a conveniência e evitar a 
contrariedade, afinal, esse último tipo de relação é uma possibilidade aber-
ta pela relação ontológica e pode prejudicar os indivíduos. Entra em cena, 
então, a instituição política, pois, segundo Espinosa,

onde os homens têm direitos comuns e todos são conduzidos como que por 
uma só mente, é certo que cada um deles tem tanto menos direito quanto 
os restantes juntos são mais potentes que ele, ou seja, não tem realmente 
sobre a natureza nenhum direito para além daquele que o direito comum 
lhe concede. Quanto ao mais, tem de executar aquilo que por consenso 
comum lhe é ordenado, ou é coagido a isso pelo direito. Este direito que se 
define pela potência da multitudo costuma chamar-se imperium (Espinosa, 
2009, §§ 16-17, pp. 19-20, tradução modificada, grifos nossos).

A instituição do político, então, ordena as relações humanas em um 
sentido comum, pois ela é a instituição da multitudo enquanto agente polí-
tico, isto é, como Indivíduo que se forma pela união dos atores que, juntos, 
se tornam mais potentes do que se considerados por si sós. Há, portanto, 
uma passagem do estado natural ao civil que é a instituição do estado civil 
e do direito da multitudo como direito comum dos indivíduos pelo qual 
todos passam a se guiar como que por uma única mente. A multitudo, 
então, não é uma massa homogênea e indiscernível, mas uma composição 
dinâmica de potências que se configuram como um único efeito, isto é, 
um agente político. A instituição da multitudo, portanto, é a ordenação 
da experiência dos agentes em um sentido comum, é a ordenação de 
suas relações ontológicas segundo a concordância para que a vida social e 
política possa se manter e conservar.

Assim, ao demonstrar que os indivíduos ontologicamente são relações 
na trama causal imanente da substância, Espinosa abre a possibilidade de 
pensarmos uma ontologia política que questione certos pressupostos a res-
peito da política e de nós mesmos. O humano não é um sujeito isolado 
da Natureza e dos outros, restrito a seu próprio espaço inviolável de inte-
rioridade – não é um império em um império (Espinosa, 2015, p. 233). 
Somos relações, estamos em comércio mútuo e íntimo uns com os ou-
tros. Como, então, pensar a política senão em termos de uma convivência? 
Afinal, como afirma a proposição eii 14 – a proposição imediatamente 
seguinte à «pequena física» – : «a Mente humana é apta a perceber muitís-



227

simas coisas, e é tão mais apta quanto mais pode ser disposto o seu Corpo 
de múltiplas maneiras» (Espinosa, 2015, p. 163). Em relação, afetamos e 
somos afetados, e a Mente percebe o que se passa no objeto de sua ideia, 
ou seja, no Corpo, por isso a Mente é tão mais apta a perceber as coisas 
quanto mais apto o Corpo é apto a afetar e ser afetado. Logo, para além da 
procedimentalidade da administração dos negócios públicos, a política é 
contato conosco e com os outros, é ordenação das relações entre agentes, é 
instituição de um sentido comum da experiência.

Pensar em uma ontologia política segundo Espinosa é nos colocarmos 
em questão, é repensar nossa relação com nós mesmos e com os outros, é 
repensar que tipo de ação é necessária para estabelecer um sentido comum 
da experiência. Somos relações, não estamos apartados uns dos outros, ou 
mesmo da Natureza, não somos um império dentro de um império. Como 
nos foi indicado por Ericka Itokazu, a finitude é uma condição de coope-
ração, de concorrência, de convivência. A questão que se coloca, então, 
e que nos mobiliza é: qual tipo de ação é capaz de reordenar as relações 
humanas conforme a liberdade?

Referências bibliográficas

Espinosa, Baruch. (2009). Tratado político (trad. Diogo Pires Aurélio). 
São Paulo: Martins Fontes.

Espinosa, Baruch. (2015). Ética (trad. Grupo de Estudos Espinosanos). 
São Paulo: Edusp.

Morfino, Vittorio. (2022). Intersoggettività o transindividualità. Milano: 
Manifestolibri.



228

Responsabilidad ético-política en el 
derecho argentino: un análisis de la AUH 

en clave spinoziana

Alex Lib (UBA)

En este último tiempo, con el ascenso de las derechas a nivel mundial, 
encontramos que se impulsa a cada persona a responsabilizarse individual-
mente de todo aspecto de su vida y, por tanto, a responsabilizarse de qué 
tan vivible sea esa vida. Es por ello que el centro de este análisis radica en 
desarmar la noción de que las personas podemos pensarnos como indivi-
duos plenamente autónomos y ajenos a su contexto, así como la idea de 
que lo que logramos (o no) en nuestras vidas depende únicamente de las 
decisiones y acciones individuales. Sostenemos que la filosofía spinoziana 
posee un amplio sistema desarrollado en función de concebir una comuni-
dad no individualista, además de la capacidad de enfrentarse con las ideas 
precedentes. Por ello, creemos necesario un estudio del concepto de res-
ponsabilidad dentro del sistema spinoziano a los efectos de rastrear cómo 
esta podría operar en políticas públicas argentinas. Para realizar esto, toma-
remos como ejemplo paradigmático el programa Asignación Universal por 
Hijo (AUH) dado que refleja la forma en que el Estado argentino es capaz 
de asumir y distribuir responsabilidades en un marco de justicia social.

Pues bien, a pesar de que observamos que Spinoza no se dedica ex-
clusivamente a la cuestión de la responsabilidad, afirmamos, no obstante, 
que es posible rastrear ciertas bases con las cuales elaborar lineamientos en 
torno a la misma. Al comenzar con la lectura de la Ética, encontramos un 
planteo que se corre de las nociones semejantes al sujeto único moderno, 
donde una perspectiva atomista o individualista nos predispone al enten-
dimiento de la responsabilidad individual o personal que ha primado en 
las derechas. Por el contrario, Spinoza nos plantea una visión ampliamente 
relacional, donde cada individuo se encuentra necesariamente dentro de 
otro más grande y compuesto de otros más pequeños. Así, estos mantienen 
una dependencia y una vulnerabilidad respecto tanto de las partes que lo 
componen como del individuo que este conforma con otros.



229

Entonces, podemos sostener, desde un primer momento, que a los 
efectos de replantearnos qué es la responsabilidad, debemos, en principio, 
enfocarnos en determinar con qué noción de sujeto estamos tratando y 
cuál es su potencialidad respecto de ella. Para ello, deberemos reparar en el 
influjo de los tipos de conocimiento y en la agencia de los sujetos.

En primer lugar, en función de esta noción de un sujeto relacional, in-
terdependiente y vulnerable –por necesidad, es decir, sin lugar a elección o 
suspensión de dicha vulnerabilidad–, una estudiosa del sistema spinoziano 
como J. Butler, al preguntarse por nuestro presente político, sugiere que: 

[...] nuestra responsabilidad política y ética se afirma en el re-
conocimiento de que cualquier forma radical de autosuficien-
cia y soberanía irrestricta queda por definición desbaratada por 
procesos globales más amplios de los cuales forma parte, que 
ningún control total puede ser asegurado, y que un control 
final no es ni puede ser un valor último (Bulter, 2009, p. 15).

Lo primero queda claro en tanto nos contraponemos a la consideración 
de los actos de un individuo como punto de partida de un razonamiento 
ético, pero también político. Respecto a lo segundo, en la filosofía spi-
noziana no hay causas finales ni mandatos regulatorios trascendentes y, 
por tanto, no hay responsabilidad ideal estricta con la cual cumplir; no 
encontramos en este sistema un SuperYo que regule a través de la censura o 
la crítica constante. Aquí no se propone como objetivo plantear un deber 
ser o una máxima universal, sino que encontramos en Spinoza, más bien, 
una ética en el sentido aristotélico de ethos, una forma o un modo de vida 
que, según su planteo, entra en concordancia con la naturaleza (Cerezo 
Galán, 2016, p. 15).

Ahora bien, que no podamos obtener ni deseemos un control ético-po-
lítico absoluto del sujeto no quiere decir que no podamos encontrar cri-
terios que puedan sernos útiles o beneficiosos en el desarrollo de nuestras 
vidas. Según Cerezo Galán: «No hay, pues, en Spinoza una norma de la 
razón, capaz por sí misma de regular las pasiones, sino una estrategia vital 
y pragmática de canalizarlas en el orden civil» (2016, p. 26). Esto supone 
que, en cuanto nos acerquemos a tratar cuestiones como la responsabilidad 
o incluso plantear ciertas leyes, deberemos tener en cuenta que



230

[...] la razón práctico/utilitaria, en conjunción con el juego 
simpatético de los afectos, nos abre así a un nuevo estado y 
horizonte: el espacio de la vida civil. [...] No se da, por tan-
to, una génesis puramente racional del estado civil, como un 
constructo de mera razón, sino, inversamente, una madura-
ción intersubjetiva de la razón en el elemento de la vida social 
(Cerezo Galán, 2016, p. 26).

De esta forma, Cerezo Galán (2016) nos indica que, si bien hay un 
componente racional, el orden civil no equivale a una comunidad racional 
en sentido normativo sino en un sentido genético/posibilitante. Con la 
crítica realizada en E4, P18, Esc. al racionalismo, Spinoza nos muestra que 
no es posible siquiera regular los afectos con la razón puesto que esta no in-
habilita ni modifica los primeros. Lo que, en efecto, posibilita la razón aquí 
es que «[...] los hombres gobernados por la razón, es decir, los hombres que 
buscan su utilidad bajo la dirección de la razón, no apetecen para sí nada 
que no deseen para los demás hombres [...]» (Spinoza, 2022, p. 248). Es 
decir que la razón habilita un orden civil basado en la utilidad para cada 
individuo y en el despliegue de sus potencias. Así, el Estado surge como un 
mecanismo necesario para regular las interacciones humanas –y, por tanto, 
la responsabilidad– a través de normas que pretenden buscar el bienestar 
del individuo colectivo en su conjunto, pero también de cada una de sus 
partes.

No obstante, el primer problema que nos encontramos es que los indi-
viduos no nacen determinados a obrar según la razón necesariamente todo 
el tiempo, sino que gran parte de sus vidas están guiados por afectos e ideas 
inadecuadas. Así lo dice Spinoza en el TTP XVI, § 1:

No todos, en efecto, están naturalmente determinados a obrar 
según las leyes y las reglas de la razón, sino que, por el contra-
rio, todos nacen ignorantes de todas las cosas, y antes de que 
puedan conocer la verdadera norma de vida y adquirir el hábi-
to de la virtud, transcurre gran parte de su vida, aun en el caso 
de que reciban una buena educación (Spinoza, 1986, p. 333).

En este planteo filosófico se reconocen diferentes grados de conoci-
miento que van en concordancia con los grados de libertad; es decir que, 



231

a mayor conocimiento, mayor libertad. Así, cuanto más libres seamos, 
también mayores responsabilidades tendremos, puesto que al conocer las 
causas que nos determinan, aumenta nuestro conatus y, con ello, la capa-
cidad de poder responder ante esas determinaciones, es decir, de poder ser 
causa, de ser responsables. De esta forma, nos convertimos en agentes con 
capacidades tan dinámicas como los grados de conocimiento lo permitan.

Entonces, el problema central que se abre aquí –y que fue ya formulado 
por Cristina Abogado Compean– se plantea de la siguiente forma: «¿Es el 
sujeto de la imaginación un sujeto que, a pesar del desconocimiento de las 
causas de su acción, puede responsabilizarse por completo de las causas de 
su actividad en el mundo?, es decir, ¿podemos reconocer ese sujeto como 
un agente moral?» (2018, p. 7). Para esta autora, aquel que denomina 
“sujeto de la imaginación”, esto es, quien se rige primordialmente por este 
grado de conocimiento, es consciente de las acciones que realiza; es decir, 
no postula que este sujeto actúe inconscientemente sino solo de manera 
inadecuada.

Al respecto, Abogado Compean realiza una división analítica entre “su-
jetos de la imaginación” y “sujetos del entendimiento” que no es muy acer-
tada, puesto que termina por establecer dos tipos de sujetos que, a nuestro 
entender, no pueden ser tales. Estos sujetos parecieran estar determinados 
a un cierto grado de conocimiento en específico, sin posibilidad de cambio 
al ser y estar –precisamente– sujetos a dichos grados.

Nos centraremos por un momento en el “sujeto de la imaginación” que 
postula esta autora: aquel que se desarrolla en todo momento en aquel 
sentido de la imaginación (Abogado Compean, 2018, p. 4). Debido a esta 
condición, a estos sujetos no les es posible ser causa adecuada, ser libres y, 
por tanto, –lo que aquí nos interesa– ser agentes responsables. Asimismo, 
sostiene que 

[…] es también evidente que la totalidad en la que este suje-
to actúa no le brinda, al menos necesariamente [...] las con-
diciones materiales a partir de las cuales pueda abandonar 
la imaginación misma y así realizar sus acciones a través del 
entendimiento, logrando entonces darse el carácter de lo ver-
daderamente activo, es decir, convirtiéndose en un verdadero 
agente moral (Abogado Compean, 2018, p. 6).



232

Esto último parece asemejarse a lo que sostiene Atilano Domínguez en 
su Introducción al TP cuando nos dice que «[...]la masa es temible por ser 
ignorante, pero no es responsable de su ignorancia, sino quienes le ocultan 
la verdad» (1986, p. 39). De esta forma, para ambxs autores, pareciera que 
la responsabilidad de que estos sujetos conozcan aún más –y, con ello, que 
puedan llegar a ser agentes reponsables– caería en manos del Estado o del 
individuo colectivo que los contenga.

Para situar esta problemática en un Estado y acciones concretas, toma-
remos como ejemplo paradigmático la política de transferencia monetaria 
condicionada (TMC) más conocida en la Argentina: la AUH. «Durante 
las últimas dos décadas, las TMC se convirtieron en una herramienta ma-
siva y de rápida implementación que los estados utilizan para perseguir 
ciertos objetivos de política social como combatir la indigencia, aliviar 
la pobreza y quebrar su transmisión intergeneracional» (García Valverde, 
2016, p. 121). Con este tipo de políticas se proporcionan recursos mo-
netarios a miembros vulnerables de la población con la condición de que 
estos cumplan ciertos requisitos. En el caso de la AUH, tales requisitos son 
la continuidad de las trayectorias educativas, el control de salud anual y el 
cumplimiento con el calendario obligatorio de vacunación de lxs menores 
de edad.

Pues bien, el conflicto surge aquí precisamente dado que «Estas condi-
cionalidades introducen juicios de responsabilidad y desconfianza a los po-
tenciales beneficiarios. [...] De esta manera, las TMC creen que las familias 
pobres tienen una fuerte responsabilidad por su propia situación» (García 
Valverde, 2016, p. 122). En este sentido, la TMC parece postular como 
principio que lxs destinatarixs de este beneficio no son, como diría Aboga-
do Compean, “sujetos del entendimiento” capaces de ser responsables por 
la salud y educación de sus hijxs, ya que, de otra forma, no se consideraría 
necesario implementar este tipo de política. Esto genera ciertas estigmati-
zaciones sobre lxs beneficiarxs, por lo que su implementación es aún más 
compleja que la mencionada aquí. Pero lo que nos interesa en este trabajo 
es la noción de responsabilidad y de agencia que se les atribuye con estas 
políticas. En este sentido, encontramos que el Estado parece implementar 
las mismas en una lógica similar a la que plantea esta autora cuando afirma 
que:

[...] asumimos siempre al sujeto de la imaginación como un 
agente moral, aunque en estricto sentido, el supuesto agente 



233

moral de la imaginación no debería asumir la responsabilidad 
que la totalidad le impone, al menos no si pensamos que no 
tiene aún el grado de libertad que le permita conocer entera-
mente los móviles de la acción que realiza. En este sentido, 
tendríamos que distinguir primero entre dos tipos de respon-
sabilidades que derivan de las dos supuestas libertades –la de 
la imaginación y la del entendimiento. La primera es una res-
ponsabilidad únicamente imaginaria, es decir, si bien el sujeto 
es consciente de la acción efectiva que realiza en carácter fe-
noménico, no es consciente de la razón y las causas a través de 
las cuales realiza la acción. La segunda es una responsabilidad 
ligada al entendimiento, es decir, es una responsabilidad con-
secuente con la acción verdaderamente libre del sujeto (Abo-
gado Compean, 2018, p. 9).

Con esta caracterización de los dos tipos de responsabilidad, pareciera 
darse lugar a la concepción de dos sujetos estáticos únicamente capaces de 
un solo tipo de conocimiento y, con ello, un solo tipo de responsabilidad 
y de libertad. Esta concepción puede dar lugar a una postura “paternalista” 
o de “tutelaje” de parte del Estado para con estos sujetos “inadecuados”. 
Es a este respecto que la autora se pregunta: «¿Es válido derivar del obrar 
del sujeto de la imaginación un sentido de responsabilidad que le rebasa 
y que corresponde, más bien, a un sujeto del entendimiento?» (Abogado 
Compean, 2018, p. 12). Se presenta aquí, entonces, un gran problema. 
Problema que, según entendemos, no está planteado de la forma más ade-
cuada posible.

Contrariamente a la distinción establecida por Abogado Compean, 
sostenemos que los sujetos no están determinados exclusivamente por un 
grado específico de conocimiento. Desde una perspectiva spinoziana, es-
tos grados –imaginación, razón e intuición– son dinámicos incluso en el 
transcurso vital de un mismo individuo. Como señala Spinoza (E2P35), 
por más que comprendamos racionalmente las causas de los fenómenos, 
por más que seamos “sujetos del entendimiento”, nunca dejamos comple-
tamente de imaginar, como cuando insistimos en ver el sol cercano pese a 
conocer su verdadera distancia astronómica. Esta inevitable persistencia de 
lo imaginativo, incluso en sujetos que han desarrollado la razón y la intui-
ción, revela la coexistencia dialéctica de los tres géneros de conocimiento. 
Entonces, partiendo de la premisa de un sujeto con distintos grados de 



234

conocimiento en diferentes momentos –pero con la capacidad de asequir-
los todos– sostenemos que, al eliminar esta división analítica, se obtendría 
una comprensión distinta de su responsabilidad. Dado que dichos grados 
de conocimiento son dinámicos, es posible concebir también una respon-
sabilidad dinámica en un mismo individuo, así como respecto de otros 
– la responsabilidad de uno no puede ser igual a la de otro cuando estos 
individuos se encuentran en diferentes posiciones de poder. Aquí no en-
tendemos a la responsabilidad como un valor moral o una verificación de 
haber cometido una violación a las normas, sino como aquella contribu-
ción –incluso de manera indirecta– a mantener o modificar las condiciones 
estructurales de la existencia; esto es, consideramos que la responsabilidad 
es política y prospectiva169. En este sentido, habrá ciertas variables a tener 
en cuenta que determinan el dinamismo de la responsabilidad, a saber:

a.	 el lugar del individuo en relación con lxs otrxs con quienes compo-
ne un individuo colectivo;

b.	 el grado de conocimiento que pueda estar utilizando en determina-
do momento;

c.	 qué tanta agencia y qué tanta libertad posea ese individuo;

d.	 el influjo de los afectos en función de la posibilidad de considerar 
algo como deseable en un tiempo no inmediato;

e.	 qué tanta participación democrática sea posible.

En una postura un tanto semejante, Ramos Alarcón propone que inclu-
so «la responsabilidad moral del agente posee grados en la medida en que 
participa más o menos en la cadena causal del acto y de sus consecuencias 
y, en función de esos grados, el agente puede responder por (hacerse cargo 
de) los efectos positivos y negativos de sus decisiones» (2015, p. 21). Esta 
responsabilidad moral con grados en función de la agencia se distingue, 
para este autor, de la responsabilidad civil, siendo esta última legítimamen-
te fortalecida a través de la utilización de premios y castigos por parte de lxs 
legisladores en función de la obediencia hacia la ley civil. Además, nos in-
dica que «[...] la ley civil buscará la seguridad de la vida y del Estado, pero 
bien puede excluir el desarrollo moral de los agentes» (Ramos Alarcón, 
2015, p. 17), lo que entendemos que entra en consonancia con la lógica 

169  	 Ver Young, I. M. (2011). Responsabilidad por la justicia. Madrid, Ediciones Mo-
rata.



235

con cual se implementa la AUH. Sin embargo, más adelante afirma que 
precisamente “la vida civil abre la puerta a la vida ética” (Ramos Alarcón, 
2015, p. 21). Cabe preguntarnos aquí cómo la ley civil, utilizando premios 
y castigos adaptados a las creencias del pueblo, puede ser capaz de fomen-
tar la responsabilidad y, con ello, una mayor libertad de sus integrantes.

Si bien concordamos en el establecimiento de grados en la responsa-
bilidad, creemos necesario que la ley civil –en tanto debe garantizar la 
convivencia humana– busque promover la responsabilidad y, con ello, la 
libertad de lxs integrantes del individuo colectivo que es el Estado. Pero, 
como miembros de este individuo colectivo, entendemos que es necesario 
no establecer lógicas de contraprestaciones que fomenten responsabilida-
des meramente individuales y basadas en creencias, puesto que ello va en 
detrimento del desarrollo del conocimiento, así como de la libertad. Por 
el contrario, el desarrollo del conocimiento, de la libertad y la responsa-
bilidad de lxs integrantes del Estado se nos presenta como acuciante en 
tanto entendemos que ello aumentará el conatus no sólo de lxs integrantes 
sino también del propio Estado. Esto es algo que debería contemplarse 
en el marco teórico de las políticas públicas y ponerse de manifiesto en su 
implementación.

Un ejemplo que puede iluminarnos es la TMC chilena Ingreso Ético 
Familiar, la cual «adoptó un marco teórico multidimensional que permitía 
abrigar esperanzas con respecto a la promoción de la agencia. Tal marco 
estuvo formado por dos premisas básicas: que la pobreza no es unidimen-
sional, sino que hay distintas causas que la producen y que, en segundo 
lugar, el combate a la pobreza extrema y a la indigencia exige una aplica-
ción drásticamente focalizada» (García Valverde, 2016, pp. 127-8). Esta 
política ofrece entre sus acompañamientos asistencia psicosocial, acceso 
preferente a servicios públicos, participación en talleres de capacitación 
laboral, de finalización de estudios formales, «mayor y mejor información 
sobre las redes de protección y de servicios del estado, que experimenten 
una inclusión mínima en el funcionamiento del Estado y que ejerciten he-
rramientas cognitivas básicas (autodiagnóstico, evaluación de alternativas, 
etc.) para lograr ciertos objetivos mínimos. Sus condicionalidades no se 
establecieron unilateralmente desde el Estado sino que fueron consensua-
das parcialmente con el núcleo familiar: éste se comprometía, a través de 
un contrato familiar, a mejorar en algunas de las 53 dimensiones relevantes 
de la calidad de vida» (García Valverde, 2016, p. 128). De todos modos, si 
bien hubo un marco teórico –a nuestro parecer– un tanto más adecuado 



236

que el de la AUH, no se lograron los objetivos propuestos dada la duración 
restringida del acompañamiento a dos años y a las dificultades en su apli-
cación, concluyendo en un pobre desarrollo de la agencia.

Sin embargo, entendemos que es posible aprender de experiencias de 
otras TMC, como la chilena, y revisar la propia con la aplicación de la 
AUH a los efectos de repensar los mecanismos utilizados en búsqueda de 
una mayor eficiencia que contemple la dimensión de agencia y de respon-
sabilidad de lxs beneficiarixs. Cabe destacar que, en los 16 años transcu-
rridos desde su implementación (2009-2025), la AUH no ha sufrido casi 
modificación alguna170. Acordamos con García Valverde al señalar que, 
«En la medida en que algunas políticas fomenten controles y castigos ar-
bitrarios o que los “beneficiarios” sean objeto de desconfianza, la satisfac-
ción de objetivos de desarrollo humano se alejará ya que el individuo será 
considerado más como un medio operativo y eficiente que como un fin en 
sí mismo, más como un medio para el desarrollo que como un fin en sí 
mismo al que se le deben políticas de desarrollo humano» (2016, p. 120). 
Por lo tanto, resulta necesario implementar un planeamiento integral en 
materia de políticas públicas que no solo aborde objetivos urgentes, como 
el cuidado de la salud y la reducción de la deserción escolar, sino que tam-
bién contemplen objetivos de desarrollo humano integral. Este enfoque 
debería fomentar en los individuos mayores niveles de conocimiento, res-
ponsabilidad y libertad, al mismo tiempo que proyecte un horizonte en el 
que dichas políticas ya no sean necesarias. No obstante, también entende-
mos que lo planteado aquí no es tarea fácil, así como tampoco lo es utilizar 
otros grados de conocimiento. Surge, entonces, el interrogante acerca de la 
posibilidad de que sea el propio Estado quien se encuentre en un grado de 
conocimiento imaginativo.

Referencias bibliográficas

Abogado Compean, C. (2018). «Imaginación y sujeto moral: El problema 
de la responsabilidad en Spinoza», Círculo Spinoziano. Revista de 
Filosofía, no. 1, abril-agosto 2018, pp. 3-12.

170   La única modificación ha sido la incorporación al programa de niñxs que asisten a 
escuelas de gestión privada. Pero, respecto de las cuestiones aquí tratadas –y de otras críti-
cas y aportes a lo largo de estos años–, el programa de la AUH continúa siendo el mismo.



237

Butler, J. (2009). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos 
Aires, Paidós.

Cerezo Galán, P. (2016). Razón, ciudad y democracia en Benito Spino-
za. Revista de Estudios Políticos, 172, 13-45. doi: http://dx.doi.
org/10.18042/cepc/rep.172.01

Dominguez, A. (1986). “Introducción” en Spinoza, B. (1986), Tratado 
político, Alianza Editorial, Madrid.

García Valverde, F. (2016). ¿Se promueve el desarrollo humano transfirien-
do recursos a los pobres?. Revista Ciência & Trópico, 40(2). Recu-
perado de https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/1607 

Ramos Alarcón, L. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de 
responsabilidad en Spinoza. Revista Diánoia, vol. 60, no.75. Ciu-
dad de México.

Spinoza, B. (2022). Ética demostrada según el orden geométrico. Colihue, 
Buenos Aires.

Spinoza, B. (1986). Tratado Teológico Político. Alianza Editorial, Madrid.

http://dx.doi.org/10.18042/cepc/rep.172.01
http://dx.doi.org/10.18042/cepc/rep.172.01
https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/1607


238

Ignorancia, educación y democracia 
(libertad) en Spinoza                                                                                     

Antonio Miguel (Universidad Siglo 21)

[…] mientras unos pocos lo deciden todo según su propio 
gusto, perece la libertad y el bien común. Los talentos hu-
manos son demasiado cortos para poder comprenderlo todo 
al instante. Por el contrario, se agudizan consultando, escu-
chando y discutiendo y, a fuerza de ensayar todos los medios, 
dan, finalmente, con lo que buscan y todos aprueban aquello 
en que nadie había pensado antes. […] (Spinoza, 2004, cap. 
IX, §14).

La tesis de este trabajo, si la brevedad permite la palabra tesis, se con-
centra en la relación que podemos establecer entre las tres palabras del títu-
lo: educación, ignorancia y democracia. Encontraremos en Spinoza como 
punto de partida una defensa o apología —dice Atilano Domínguez— del 
vulgo ignorante. Hay al menos dos causas manifiestas de la defensa: la 
igualdad natural (nos referimos a la naturaleza naturada, como cosas que son 
en Dios) entre los hombres y los demás seres, y entre los sabios y los igno-
rantes; y el ocultamiento de la verdad por parte de los gobernantes bajo el 
argumento de la necesidad de que el Estado (imperium) guarde determi-
nados secretos. Finalmente, por oposición a este último argumento —el 
ocultamiento de la verdad—, indagaremos lo que sucede si se le acerca el 
conocimiento al vulgo, se le da lugar al entendimiento y a una multitud 
libre. Intentaremos en esta última instancia alumbrar sobre los beneficios 
que le puede reportar al Estado no ocultar, sino impulsar el conocimiento. 

Veamos en principio de qué se trata esta «defensa» o «justificación» del 
vulgo ignorante de la que hablamos. Para tales efectos, recurrimos al más 
conocido pasaje del Tratado Político (TP) donde el filósofo intenta des-
articular y rebatir acusaciones que normalmente se hacen contra la plebe 
ignorante, a saber: «que no tiene moderación alguna; que causa pavor si no 
lo tiene; que o sirve con humildad o domina con soberbia; que no tiene 
verdad ni juicio» (Spinoza, 2004, cap. VII, §27). De manera sistemática y 



239

ordenada, podemos encontrar renglones más abajo los argumentos presen-
tados por Spinoza a cada una de estas descalificaciones. 

Encontramos dos razonamientos principales, uno más general es que se 
le imputan al vulgo afectos tristes que todos poseemos y no sólo una parte 
de la sociedad, pues son naturales al hombre (soberbia en quienes mandan, 
por ejemplo). En este punto Spinoza señala lo que hoy llamamos colo-
quialmente «doble moral», y se expresa respecto a cómo actuar regido por 
las pasiones es bien visto en algunos y repudiado en otros, incluso cuando 
se trata de actos similares o al menos bajo los mismos afectos —algo muy 
vigente en la actualidad—. El segundo razonamiento va dirigido especial-
mente a desmontar la acusación de que la plebe carece en absoluto de ver-
dad y de juicio, afirmación con la cual —en principio— Spinoza está de 
acuerdo. ¿Por qué? Porque de hecho la plebe carece de estos atributos, pero 
el punto a esclarecer según su declarado propósito de estudiar los afectos 
tal como se estudian las matemáticas, es cuál es la causa de la ignorancia. 
La plebe es víctima de los ocultamientos de quienes gobiernan.

Desglosemos entonces, someramente y con ayuda de otros pasajes del 
TP y del Tratado Teológico Político (TTP), estos dos argumentos que nom-
bramos en los párrafos precedentes. No nos explayaremos demasiado de-
bido a que la brevedad del artículo nos obliga a establecer un orden de 
prioridades, y esto es simple de entender, quizá por la reiteración a través 
de toda la obra spinoziana, quizá por la elocuencia del escritor.

«Que la naturaleza es una y la misma en todos […]» (Spinoza, 
2004, cap. VII, §27).

En el TTP queda clarísimo que no sólo no todos están por naturaleza 
determinados a obrar según reglas de la razón, sino que esa sería la excep-
ción, la ley es que todos nacen ignorantes, todos nacen desprovistos de 
razón. Así, el hombre crece hasta conocer la verdad y adquirir el hábito 
de la virtud. En este sentido, Spinoza afirma que transcurre gran parte 
de la vida del ser humano antes de adquirir estos conocimientos y poder 
practicar la virtud, incluso —advierte— en la de quienes reciben la mejor 
educación (Spinoza, 2003).171 Aquí, no sólo descubrimos una concepción 
de igualdad natural (en cuanto a ignorancia se refiere) sino que sirve a los 

171   Se observa aquí con especial atención el cap. XVI.



240

fines de este trabajo anticipar un límite a la educación que no ofrece garan-
tías incluso siendo la de más alto nivel. 

Estos preceptos pueden ser refrendados bajo el siguiente razonamiento 
al que el filósofo nos conduce en su TP: si en la naturaleza humana exis-
tiese la misma posibilidad de elegir entre guiarse por la razón en lugar del 
ciego deseo, todos nos guiaríamos desde un principio por ella en procura 
de conservar nuestro ser y ordenaríamos sabiamente nuestros asuntos. Em-
pero, esto no sucede.172

Que la plebe carece en absoluto de verdad y de juicio, no es 
nada extraño, cuando los principales asuntos del Estado se tra-
tan a sus espaldas […] (Spinoza, 2004, cap. VII, §27).

No se puede pedir a alguien que llegue a la verdad a la vez que se la 
oculta, ni se le puede pedir a alguien que eleve su juicio más allá de lo que 
las posibilidades de conocer le permiten. Pues con la escasa y, en ocasiones, 
deliberadamente tergiversada información sobre los asuntos públicos que 
le llega a la plebe le sería imposible lograr un juicio correcto, no basado 
más que en conjeturas. Desde luego que, sostiene Spinoza, si el vulgo con-
tara con estos atributos a pesar de sus impedimentos, entonces sería más 
bien digno de gobernar que de ser gobernado.

Como hemos llamado la atención antes, la argucia de los gobernantes 
es que conducir determinados asuntos de manera secreta es útil para la so-
ciedad y de hecho la beneficia. Lo cierto es que se trata de un sofisma que 
busca engañar bajo pretexto de la utilidad. La falta de transparencia en el 
gobierno sobre los asuntos comunes favorece el beneficio y privilegio de 
unos pocos. Por lo que entregar a algunos o a uno solo la administración 
del Estado sin condición alguna constituye una verdadera incoherencia, 
como señala Spinoza (2004), si pretendemos a la vez conseguir la liber-
tad173.

Quien tuviese la posibilidad de llevar de esa forma los asuntos del Esta-
do, se preocuparía más por sus riquezas que por el bienestar general de los 
súbditos, la paz y la seguridad que, es el fin último de los Estados (Spinoza, 

172   En este punto es útil aclarar que se verá que la razón se corresponde con la natura-
leza según lo expresado en TP, cap. III, §6.
173   El cap. VII, §29, es útil para los dos párrafos anteriores.



241

2004).174 Los secretos y los engaños, por el contrario, desvirtúan ese fin 
propiciando el despotismo mediante la concentración del poder en pocas 
manos.

Spinoza por su parte, indaga por los fundamentos del mejor Estado, 
aquel en el que la obediencia se presenta como el deseo constante de res-
petar el común decreto de la sociedad y el vulgo deviene en una multitud 
libre (Spinoza, 2004).

Teniendo esto en consideración, en el mismo parágrafo del TP en el 
que habla de por qué los gobernantes llevan en secreto algunos asuntos, 
deja abierta la pregunta de qué pasaría si no lo hicieran así. Intentaremos 
mediante una lectura particular, aunque sin dudas no tan original, argüir 
algunas razones por las que pareciera conveniente no ocultar los asuntos 
públicos al vulgo y, de hecho, sería deseable acercarlo al conocimiento del 
verdadero bien.

Advertimos inicialmente, que se ha de tomar presente en todo momen-
to, como señala Spinoza, tanto los límites de la educación —que ya hemos 
resaltado— como los límites de la razón que son por todos conocidos pero 
que vale la pena recordar. La razón es deseable en cuanto a que como de-
muestra en la Ética, tiene gran poder para moderar los afectos tristes, las 
pasiones, pues estas dejan de serlo cuando formamos de ellas una idea clara 
y distinta (Spinoza, 1983). A pesar de esto, debemos remarcar la evidente 
diferencia entre el dominio absoluto del alma por la razón (como sosten-
drían los ilustrados) o del dominio total de los afectos (al modo de los 
estoicos), con la moderación de estos a través de su conocimiento. Además, 
a pesar de ser posible el camino de la razón y la moderación de los afectos, 
este resulta ser arduo, dificultoso incluso para los más dispuestos. Por eso, 
es inimaginable lograr persuadir a toda la multitud a que se rija exclusiva-
mente por la razón (Spinoza, 2004).175 

Luego de estas advertencias, debería quedar claro que lo deseable no 
es esto último, pues en palabras de Spinoza, resulta tan fácil de decir como 
difícil de realizar,176 sino solamente acercar al vulgo al conocimiento.

174   Podemos tener en cuenta el cap. V, §2. Y ver también el cap. VII §3.
175   Cap. I, §5.
176   TP, cap. IX, §3. No se refiere al tema que aquí tratamos, sólo es útil y coherente en 
este texto el uso de la expresión.



242

Teniendo en cuenta que la suprema potestad yace no en cada uno sino 
en la multitud y que consecuentemente no se puede vivir según el pro-
pio sentir sino según el de esta última, surge un interrogante que Spinoza 
(2004)177 recoge y es sobre la racionalidad del Estado. Es decir, ¿se corres-
ponde con la razón actuar no según el propio juicio sino el de otro? La 
respuesta yace en la imposibilidad de la autonomía sin ayuda mutua, sin 
sociedad (civitas). Esto se resume en que sin derecho común el ser huma-
no no podría ser autónomo, puesto que en soledad no lograría evitar la 
opresión de otros ya que es imposible que uno solo evite a muchos o a to-
dos de manera permanente, como ya lo había señalado Hobbes (Spinoza, 
2004).178

Spinoza nos habla en toda su obra de la necesidad de la ayuda mutua, 
y no sólo lo hace en pos de la seguridad colectiva como mencionamos. Lo 
hace también en el sentido de condición de posibilidad para el desarrollo y 
el beneficio del conjunto de la sociedad. Nos invita, por ejemplo, a pensar 
en la posibilidad de arar, sembrar y cosechar sin ayuda, como simples in-
dividuos. Sin dudas, no estamos capacitados para ello (Spinoza, 2003).179 
Pensemos un segundo en otras actividades que la sociedad contemporánea 
realiza: una empresa llevada adelante con el trabajo de un solo individuo; 
una película realizada por una sola persona; una educación sin escuelas, o 
peor aún, sin maestros. La naturaleza, la perseverancia en nuestro ser, ine-
vitablemente desemboca en el establecimiento de acuerdos, de relaciones 
de ayuda mutua.

Acercar el conocimiento y la razón a la plebe —con las limitaciones 
naturales de esta y aquella— es una posibilidad que le permitiría llegar a 
este razonamiento. Entonces no trataríamos con el vulgo ignorante (sobre 
el cuál es necesario recordar las razones para no subestimarlo), sino con 
una multitud libre. «Por eso mismo, llamo libre, sin restricción alguna, 
al hombre cuanto se guía por la razón» dice Spinoza (2004, cap. II, §11). 
Y nos queda a nosotros por extraer de estos textos lo que el hombre libre 
puede hacer y cómo puede redundar eso en la sociedad.180

177   TP, cap. III, §6
178   TP, cap. II, §15.
179   TTP, cap. V.
180   Sobre el común decreto de la sociedad y la multitud libre que se trabajan en este 
párrafo y el anterior, es especialmente ilustrativo el texto de Rosales, M. (2020). La idiotez 
de la política. Sobre el común decreto de igualdad. En Rosales, M. Spinoza-Hobbes. Entre 
retórica y necroscopia. Bs. As.: RAGIF, p. 63.



243

En principio, el hombre libre sería capaz de comprender las causas de su 
obrar reduciendo su sujeción a los afectos, así como también entenderá la 
importancia de respetar los derechos comunes. Incluso, cuando el hombre 
se encontrase en el dilema de hacer algo por orden de la sociedad que no le 
reporta un beneficio exclusivo obedecería sin temor, sabiendo que el bien 
común es también el suyo (Spinoza, 2004).181

Un Estado en el que los hombres se guían bajo este entendimiento, se 
acercaría bastante al mejor Estado. Primero, porque sería el más natural 
al hombre, Spinoza nos dice que este es el Estado democrático. Segundo, 
y donde nos interesa hacer hincapié, porque todos los hombres libres es-
tarían llevados a velar por la concordia y los derechos comunes. No velar 
por estos dos valores sociales conduce a los diversos males que provocan el 
debilitamiento del cuerpo político en su conjunto, como es propio de un 
Estado que no se ha constituido bien (Spinoza, 2004).182

Para finalizar, brevemente, hablaré en clave personal y contemporánea. 
La educación se descubre en el mundo actual no como remedio a todos los 
males, pero si como elemento fundamental de la democracia y el desarro-
llo. No digo esto desde una perspectiva crítica, sino desde el más sincero 
pragmatismo, como recordatorio de que todo es perfectible (incluso aque-
llo aparentemente perfecto): abrir las puertas del conocimiento a toda la 
sociedad es sembrar libertad, sembrar desarrollo. 

Si a algún distraído le pareciese anacrónico o demasiado romántico 
llegar a esta reivindicación mediante la lectura de Spinoza, nos es dado 
recordar que investigaciones de la más rabiosa actualidad versan sobre la 
importancia que en estos tiempos guarda la educación para el crecimiento 
de los países y del ser humano, como colectivo y como individuo.

He comenzado con una cita y terminaré con otra: 

[…] hay que poner tales fundamentos al Estado, que de ahí se 
siga, no que la mayoría procuren vivir sabiamente (pues esto 
es imposible), sino que se guíen por aquellos sentimientos que 

181   TP, cap. III.
182   TP, cap. V §1 para este apartado en general. TP, cap. V, §2 para este párrafo en 
particular.



244

llevan consigo la mayor utilidad del Estado. (Spinoza, 2004, 
cap. X, §6).

Esto me he dispuesto comprender mediante la iniciación en la lectura 
de Spinoza, y espero haber entendido bien. Sé, que adolezco de lo mismo 
que Casearius: soy aún «más amante de la novedad que de la verdad».183 
Estos conocimientos son para mí novedades, espero algún día poder dis-
cutir sobre la verdad.

Referencias bibliográficas

Del Canto Nieto, José Ramón. (2010). “Natura naturans y natura naturata 
en Spinoza y en David Nieto, haham de la comunidad sefardita de 
Londres a principios del siglo XVIII”. Anales del Seminario de His-
toria de la Filosofía, 27, 165–188.

Rosales, Martín. (2020). “La idiotez de la política. Sobre el común decreto 
de igualdad”. En M. Rosales, Spinoza–Hobbes. Entre retórica y ne-
croscopia. Buenos Aires: RAGIF.

Spinoza, Baruch. (1983). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Buenos Aires: Orbis.

Spinoza, Baruch. (1988). Correspondencia. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2003). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza Edi-
torial.

Spinoza, Baruch. (2004). Tratado político. Madrid: Alianza Editorial.

183   Expresión de la correspondencia.



245

Spinoza y el siglo XXI. Las nuevas 
supersticiones de una sociedad en ruinas

Dana Ibarrola Colman (UBA) 

Introducción

Tal como permite sospechar el título elegido, lo que motiva este trabajo es 
la incidencia que puede tener Spinoza en tiempos actuales, y cómo sus re-
flexiones acerca de las supersticiones continúan hoy vigentes, atravesando 
nuestra realidad política. En lo que sigue, se realizarán algunas considera-
ciones acerca de la relación entre las supersticiones, la política argentina, y 
la deliberada manipulación de las creencias para ejercer la dominación de 
los individuos, produciendo pasiones tristes y despotenciadoras. 

En Argentina, la religión oficial que contó con más porcentaje de fieles 
ha sido la Iglesia Católica, que para 1960 era aproximadamente el 90% de 
la población. Este dato es extraído del censo realizado en el año menciona-
do, en el cual, como ha ocurrido pocas veces, se incluyó la pregunta acerca 
de la religión (Gimenez Beliveau et al, 2008, p. 79). Tiempo después, en 
2001 un grupo de investigación de la UBA recolectó datos en la ciudad de 
Quilmes, y extrajo la conclusión de que allí «por primera vez, en nuestro 



246

país [...] se quiebra el monopolio católico de los bienes de salvación, y se 
vive en una situación de pluralidad religiosa» (Esquivel et al, 2001). Más 
allá de este dato y de nuestro país, podemos afirmar, sin demasiado con-
flicto, que la Iglesia ha perdido la fuerza que tenía hace unos siglos, y que 
desde la Ilustración en adelante, se ha ponderado la razón por encima de 
la fé. Sin embargo, como sociedad -y como humanos- necesitamos tener 
fé en algo. La pregunta es ¿en qué?. Walter Benjamin ya advirtió en 1921 
que la estructura del capitalismo se comportaba como una religión (Ben-
jamin, 2012), y la situación global actual pareciera mostrar que el nuevo 
dios erigido es el mercado o el dinero. No obstante, hay otros dioses de los 
que quiero hablar y que me preocupan por su naturaleza despotenciadora 
y anti comunitaria. Me refiero a las creencias pseudocientíficas o las nuevas 
supersticiones, como las he denominado, que hoy en día hallamos fácilmen-
te abriendo alguna aplicación de red social sea Tik Tok, Facebook, X, etc. 
Lo cierto es que de «nuevas» no tienen nada, puesto que siempre hemos 
convivido con ellas. Aunque también es cierto que hubo un reciente re-
surgimiento, comprobable bajo observaciones del sentido común: todxs 
tenemos alguna persona conocida que se guía por los «signos del zodíaco» 
o que «tira las cartas», o por lo menos, tenemos conocimiento de que la ac-
tual secretaria general de la Presidencia es tarotista, con la influencia social 
que ello acarrea. En particular, algunas de las creencias sobre las que me 
interesa reflexionar son el terraplanismo, el movimiento antivacunas y la 
negación del cambio climático, como formas de negacionismo científico, 
que considero más políticamente nocivas y menos inocentes.

A los fines de hacer más claro el objetivo de este trabajo, presentaré 
brevemente el recorrido que seguirá. Primero abordaremos la cuestión de 
las pseudociencias y de su resurgimiento. Luego, desde el lente spinoziano, 
buscaremos las implicancias ético-políticas que tiene este nuevo auge y 
analizaremos su estrecha relación con las políticas neoliberales. Allí habla-
remos de las pasiones tristes que construyen los discursos pseudocientífi-
cos mencionados, que disgregan al individuo de su comunidad, atentan-
do contra su potencia y la de los otros, al mismo tiempo que desvían su 
atención de las verdaderas causas de su despotenciación. Finalmente, en la 
misma línea, intentaremos pensar una salida colectiva, que reafirme nues-
tra libertad de expresión, sin cooptar la libertad de los otros, ni poner en 
peligro a la comunidad. 



247

De las pseudociencias o «nuevas supersticiones»

Comencemos entonces por definir lo que es una pseudociencia. La Asocia-
ción Médica Mundial (WMA en inglés), en su Declaración  sobre las pseudo-
ciencias y pseudoterapias en el campo de la salud la define como «el conjunto 
de declaraciones, supuestos, métodos, creencias o prácticas que, sin seguir 
un método científico reconocido y validado, se presentan falsamente como 
científicas o basadas en evidencia»184. El componente nocivo es justamente, 
disfrazarse de científicas para lograr credibilidad. Pero al mismo tiempo, 
algunas de las creencias pseudocientíficas atentan directamente contra la 
ciencia, poniendo en duda sus afirmaciones y su legitimidad. Un ejemplo 
de ello es el terraplanismo, cuyas tesis principales son que la Tierra es pla-
na, que hay una conspiración mundial que oculta el mencionado secreto 
y que los terraplanistas poseen los «verdaderos» conocimientos científicos. 
Todo esto lo podemos encontrar en la web de la Flat Earth Society185, la 
cual cuenta con un apartado informativo para los «nuevos integrantes». A 
su vez, los movimientos antivacunas proponen que las vacunas constitu-
yen un riesgo para la salud, debido a que hay información oculta acerca 
de las mismas, y que ello es un motivo para negarse a su aplicación. Al 
respecto, la Organización Mundial de la Salud (2018) estima que el 30% 
del incremento en los brotes de sarampión a nivel mundial, se debe a estos 
movimientos antivacunas. Por último, el negacionismo del cambio climá-
tico -contra toda evidencia científica-, niega que existan cambios climá-
ticos provocados por las acciones de los seres humanos en la naturaleza, 
y afirma, entre otras cosas, que el calentamiento global es una mentira. 
Como sea, no hace falta ir tan lejos para encontrarnos con este tipo de 
creencias: algunos personajes políticos de nuestro país lo han defendido 
fervientemente por redes sociales. Más adelante, abordaremos con mayor 
profundidad estas cuestiones. 

Ahora bien, la pregunta que me interesa abordar es ¿por qué estos úl-
timos años se han viralizado las pseudociencias? En primer lugar, he de 
señalar que entiendo a las creencias pseudocientíficas como aquello que 
Spinoza llamó superstición, que podría definirse como «una disposición 
a creer cualquier cosa» (Corona Cadena, 2011, p. 6). En el prefacio del 
Tratado Teológico Político (TTP), Spinoza afirma que «la causa que hace 
surgir, que conserva y que fomenta la superstición es, pues, el miedo» y 

184  Recuperado de: https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-so-
bre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/.
185  Véase: https://wiki.tfes.org/Flat_Earth_-_Frequently_Asked_Questions. 

https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-sobre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/
https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-sobre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/
https://wiki.tfes.org/Flat_Earth_-_Frequently_Asked_Questions


248

más adelante agrega que el ansia desmedida de los bienes inciertos de la 
fortuna hace a las personas «(...) fluctuar, de forma lamentable y casi sin 
cesar, entre la esperanza y el miedo, mostrándose propensos a creer cual-
quier cosa» (Spinoza, 1986, pp. 61-63). Con lo cual, la superstición sería la 
fluctuación entre la esperanza y el miedo, que nos lleva a ser poco rigurosos 
sobre nuestras creencias. 

Recordemos ahora las definiciones de estos términos que ofrece el au-
tor: «Def. XII: La esperanza es una alegría inconstante, que brota de la 
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algún 
modo». Mientras que en la Definición XIII afirma que «el miedo es una 
tristeza inconstante… etc» (Spinoza, 2011, p. 289). Dadas ambas defini-
ciones, Spinoza concluye que «no hay esperanza sin miedo, ni miedo sin 
esperanza», puesto que quien tiene esperanza, duda de la realización de una 
cosa, y en tanto imagina algo que excluye la existencia de la cosa futura, se 
entristece, en esa medida. Es decir, quien tiene esperanza, tiene miedo de 
que una cosa no suceda. Y quien tiene miedo, tiene la esperanza de que esa 
cosa que odia, no suceda. 

Entonces, si la superstición es causada por el miedo, el cual se funda en 
la incertidumbre, ¿cómo no iban  a resurgir estas creencias en la era de la 
post-verdad, donde predomina lo incierto, y donde todo parece en ruinas?. 
Una sociedad que se ha desligado de la religión y de las verdades últimas, 
necesita un punto de apoyo, un horizonte que la guíe, y muchas veces, ese 
horizonte aparece en movimientos que prometen verdadero conocimien-
to, o verdadera salvación, como si la sombra de aquel Dios Padre todavía 
estuviese presente.

Dada la amplitud del tema que se propone, considero más útil reducir 
ahora el radio de análisis, limitándolo al contexto político argentino, y al 
uso que se hace de las pasiones tristes en nuestro país para la manipulación 
de las opiniones. 

Superstición y pasiones tristes en la política 

Para poder pensar esto, es interesante el concepto «cámaras de eco» del filó-
sofo Nguyen (2018), que es definido como «[...] estructuras sociales epis-
témicas en la que se han desacreditado activamente otras voces relevantes». 
Es decir, las cámaras de eco describen comunidades con ciertas creencias 
compartidas, que intencionalmente refuerzan la credibilidad sólo entre sus 



249

miembros, mientras que excluyen las voces disidentes de quienes no per-
tenecen. No es una simple omisión de evidencia refutatoria, sino activa 
desacreditación de la misma. Retomando el ejemplo del terraplanismo, un 
miembro de esa comunidad epistémica tenderá a desacreditar la evidencia, 
ofrecida por científicos, de que la tierra es esférica. O un defensor del mo-
vimiento antivacunas, afirmaría que quien promueve las vacunas, está en 
contra de la salud de las personas. Esto convierte a las cámaras de eco en 
poderosas herramientas de manipulación de la información, que disgregan 
a los individuos en comunidades epistémicas cerradas. Hacer esto es aislar-
los, impidiendo así que puedan formar individuos colectivos más potentes, 
que puedan vivir, desear, y pensar mejor. 

En este sentido, las cámaras de eco operan ejerciendo una especie de 
dominación al igual que la superstición. Recordemos cuando Spinoza nos 
dice que Quinto Curcio ha señalado con acierto que «no hay medio más 
eficaz para gobernar a la masa que la superstición” (Spinoza, 1986, p.64). 
No obstante, no se debe pasar por alto que en este pasaje Spinoza está ha-
ciendo alusión a la religión, la cual si bien opera de manera similar, no es 
lo mismo que una creencia pseudocientífica. Revisemos. Anteriormente he 
equiparado las creencias pseudocientíficas a la superstición, luego señalé 
cómo operan las cámaras de eco en las mismas para promover la desinfor-
mación, y así ejercer la dominación que impide el aumento de la potencia 
de los individuos. De esta manera, ahora queda por responder: ¿cuál es la 
relación directa entre una creencia pseudocientífica y la política? Para ello 
quisiera traer a colación un texto del antropólogo Alejandro M. López 
(2020), donde aborda el debate entre la comunidad científica argentina 
y el terraplanismo. Allí, Lopez menciona el recorte presupuestario que se 
llevó a cabo en 2018-2019 bajo el gobierno neoliberal -tal como ocurre 
ahora-, como parte de  su política para, supuestamente, «construir un es-
tado eficiente» con críticas a la gestión previa de la ciencia acusándola de 
«poco realista, productora de investigaciones de poca calidad y sin impacto 
en el desarrollo del país». Esto repercutió en las redes sociales, así como lo 
hace ahora, creando una visión deslegitimada de la producción científica 
de nuestro país. Al mismo tiempo, en agosto de 2018, se confirma me-
diante medios periodísticos que la jefatura de Gabinete de Ministros del 
Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, había contratado a una “coach 
astrológica” para entrenar funcionarios.186  Y, en 2019, aparece la noticia 

186 Recuperado de: https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciu-
dad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml. 

https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciudad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml
https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciudad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml


250

de que el Consulado General y Centro de Promoción de la República Ar-
gentina en Nueva York iba a auspiciar una presentación del libro sobre 
el «horóscopo chino 2019» de la astróloga argentina Ludovica Squirru.187 
Nos encontramos entonces con decisiones políticas orientadas a fomentar 
las creencias pseudocientíficas, mientras que el conocimiento científico se 
ve abandonado y aplastado de distintas maneras. En los términos de este 
trabajo, estas acciones pueden describirse como el hacer uso del poder po-
lítico para encerrar, deliberadamente, a las personas en cámaras de eco; 
cámaras que las mantienen atadas a pasiones tristes, y que no les permiten 
pensar colectivamente en cómo podrían ser más libres. Dicho de otra ma-
nera, hacer eso es ejercer una tiranía epistémica. 

Entonces ¿es que debemos ponerle un freno a este tipo de creencias a 
fin de salvaguardar el bienestar de la comunidad? ¿De qué forma podemos 
evitar esta tiranía? 

Una salida colectiva

Estas preguntas pueden responderse desde el TTP, puesto que allí Spinoza 
sostiene que en un Estado libre o democrático, «[...] es totalmente contra-
rio a la libertad de todos adueñarse del libre juicio de cada cual mediante 
prejuicios o coaccionarlo de cualquier forma.» Al mismo tiempo, afirma 
que «[...] es imposible que la propia alma esté totalmente sometida a otro, 
ya que nadie puede transferir a otro su derecho natural o su facultad de 
razonar libremente y de opinar sobre cualquier cosa, ni ser forzado a ha-
cerlo.» (Spinoza 1986, pp. 64-65). Es decir, para volver un poco al tema 
anterior, yo podría haberme criado en una cámara de eco y no saberlo. 
Nguyen se hace también esta pregunta. Nosotros, desde Spinoza, podemos 
apelar a nuestra racionalidad, que es un derecho «[...] al que nadie, aunque 
quiera, puede renunciar.» (Spinoza, 1986, p. 409). Es decir, debo razonar, 
y debo preguntarme ciertas cosas en determinado momento. ¿Y si estoy, 
ahora mismo, en una cámara de eco que sólo amplifica las ideas con las que 
ya simpatizo? Los algoritmos de Youtube son un claro ejemplo de ello: sólo 
me aparecen videos afines a los que suelo ver, y se evitan aquellos que sean 
radicalmente diferentes. Además de que con un simple dislike, puedo des-
hacerme de aquella información que no me agrada recibir. Las consecuen-

187   Recuperado de: https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludo-
vica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/. 

https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludovica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/
https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludovica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/


251

cias sociales operan de manera similar, puesto que resulta más fácil evitar 
a aquellos que opinan diferente, que sentarnos a discutir durante horas. 

La salida posible que encuentro, es pensar en una suerte de democracia 
epistémica, por oposición a la tiranía de la que he hablado anteriormente. 
Esto puede clarificarse si pensamos en el Estado democrático de Spinoza,  
en el cual:

«Todos han hecho el pacto de actuar de común acuerdo, pero no de 
juzgar y razonar. Es decir, como todos los hombres no pueden pensar 
exactamente igual, han convenido en que tuviera fuerza de decreto aquello 
que recibiera más votos, reservándose siempre la autoridad de abrogarlos, 
tan pronto descubrieran algo mejor» (Spinoza, 1986, p. 417).

Con las creencias podemos realizar algo análogo: podemos adherir ra-
cionalmente a cierto conjunto de creencias que poseen «más votos» o que 
consideremos con mayores «credenciales epistémicas» (es decir, más creí-
bles), pero siempre debemos reservarnos el poder de juzgarlas y de aban-
donarlas en el caso de que hallemos algo mejor. Esto implica reflexionar 
críticamente acerca de aquello en lo que creemos, e intentar identificar las 
cámaras de eco que nos aíslan de otros. Así, estaremos un paso más cerca 
de desarticularlas, y un paso más cerca de la construcción de conocimiento 
que signifique un aumento de la potencia para todos.

Por tanto, la salida tiene que ver con una apertura a la discusión con el 
otro, tomándolo como sujeto racional, e intentando comprender sus ar-
gumentos y esclareciendo los propios; mostrando y hurgando también en 
los motivos que subyacen a ciertas creencias. Con ésto último, me refiero 
a preguntarse ¿por qué creen en esto o aquello? ¿qué buscan ahí? ¿es esta o 
aquella creencia una consecuencia de heridas sociales? ¿es consecuencia de 
la incertidumbre económica, quizás?

Quedan pendientes también las preguntas: ¿cuáles son las pseudocien-
cias «nocivas»? ¿es lo mismo creer en el tarot, que en el terraplanismo? ¿y 
qué lugar ocupa el psicoanálisis? Considero que pueden esbozarse algunas 
respuestas apelando a sus consecuencias prácticas: en una democracia epis-
témica, cada uno puede adherir a las creencias que quiera, en tanto ello sea 
inofensivo para los demás. Es decir, puedo creer que las estrellas me ayudan 
a cumplir mis deseos porque eso me hace feliz, pero se vuelve un problema 
si ello hace que yo prejuzgue y maltrate a los demás por tener tal signo 
zodiacal. Spinoza captura muy bien este propósito cuando afirma que en el 



252

Estado ideal sólo se perseguirían los actos, y las palabras quedarían impu-
nes (Spinoza, 1986, p. 65), defendiendo así la libertad de expresión, más 
no la libertad de atentar contra los derechos de otros. Es decir, no se trata 
de prohibir a las pseudociencias, sino de diferenciar cuales son aquellas 
que despotencian a la comunidad, por la naturaleza de sus afirmaciones. 
En última instancia, se trata de construir una trama de creencias útiles para 
todos, en la que puedan convivir las diferencias, siempre bajo el paraguas 
de lo común.

A modo de conclusión, quisiera agregar que lo dicho hasta ahora pre-
tende ser un pequeño puntapié, una vaga indicación del camino que consi-
dero viable. Tampoco esto significa que, a partir de una discusión racional 
podremos convencer, sin más, a un terraplanista de que está equivocado; 
sabemos que a veces la lógica no es suficiente. Sin embargo, en tanto aca-
démicos, cargamos con la responsabilidad de buscar esos otros caminos 
que sí puedan lograr un efecto. Es necesario reflexionar sobre nosotros 
mismos, pero también hacer reflexionar a los demás, disputando de distin-
tas maneras aquellos «sentidos comunes» que se instauran como formas de 
dominación de las masas, y como formas de despotenciación colectiva. En 
este sentido, la lectura de Spinoza ofrece valiosas herramientas para pensar 
nuestra época actual, y para intervenir activamente en ella. 

Referencias bibliográficas

Benjamin, W. (2012). El capitalismo como religión. En Angelus Novus (H. 
A. Murena, Trad., pp. 128–132). Granada: Editorial Comares. 
(Trabajo original publicado en 1921).

Corona Cadena, R. I. (2011). La superstición como perversión de la religión 
y de la política: una lectura de Baruch de Spinoza. Intersticios Socia-
les, (2). Recuperado de: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?scrip-
t=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es

Esquivel, J., García, F., Hadida, M. E., & Houdín, V. (2001). Creencias y 
religiones en el Gran Buenos Aires: El caso de Quilmes. Buenos Aires: 
Universidad Nacional de Quilmes.

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es


253

Giménez Beliveau, V., Esquivel, J. C., & Mallimaci, F. H. (2008). Creen-
cias religiosas y estructura social en Argentina en el siglo XXI. Bole-
tín de la Biblioteca del Congreso de la Nación, 124, 75–100.

López, A. M. (2020). La batalla por el cielo: Reacciones públicas con-
temporáneas de la comunidad científica argentina al terraplanismo. 
Cosmovisiones/Cosmovisões, 1(2), 93–127.

Nguyen, C. T. (2018). Echo chambers and epistemic bubbles. Episteme, 
17(2), 141–161. https://doi.org/10.1017/epi.2018.32

Spinoza, B. (1986). Tratado teológico-político (A. Domínguez, Trad.). 
Alianza Editorial. (Trabajo original publicado en 1670).

Spinoza, B. (2011). Ética demostrada según el orden geométrico (V. Peña, 
Trad., introd. y notas). Alianza Editorial. (Obra original publicada 
en 1677).

World Health Organization. (2018). Measles cases spike globally due to 
gaps in vaccination coverage. Recuperado de: https://www.who.int/
news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-
in-vaccination-coverage

https://doi.org/10.1017/epi.2018.32
https://doi.org/10.1017/epi.2018.32
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage


254

Sobre la teoría de la acción en la ciencia 
social spinozista

Boris Papez (UNSAM)

Las actuales tentativas de conectar la obra de Spinoza con las ciencias socia-
les se sostienen en la renovación de los estudios spinozianos que tuvo lugar 
en Francia en la década de 1960. En este contexto, la prosperidad de las 
economías occidentales y la ampliación de las clases medias hacía cada vez 
más problemático el sostenimiento de posiciones basadas en el materialis-
mo dialéctico, según las cuales el desarrollo de las fuerzas productivas gene-
raría necesariamente las condiciones objetivas para la emancipación social 
y la abolición de las clases sociales. Frente a estas concepciones, la obra de 
Spinoza propiciaba una mirada de la historia sin fines trascendentes y sin 
un sujeto apriorísticamente definido; a la vez que enfatizaba el rol de los 
afectos en la vida social y política desde una perspectiva antimoralista. Lue-
go de esta nueva serie de abordajes innovadores de la obra de Spinoza (Al-
thusser et al, 1965; Gueroult, 1968; Deleuze, Guattari, 1972), se desarro-
llaron otros que encontraron en la teoría social un punto de apoyo para el 
pensamiento político. Entre ellos se destacan el análisis del reconocimiento 
en Spinoza a la luz de la sociología económica del don de Marcel Mauss 
(Matheron, 1969); la exposición de una teoría spinozista de la sociabilidad 



255

(Balibar, 1985); o el estudio del conatus como el habitus cuya tendencia a 
la imitación afectiva es constitutiva de un cuerpo social (Bove, 1996).

A comienzos del siglo XXI, diversos investigadores franceses –entre 
quienes se destaca Frédéric Lordon como la figura más influyente– se apo-
yaron en estos antecedentes para definir el programa de una «ciencia social 
filosófica» spinozista. Para estos autores, la articulación de los estudios en 
teoría social con la teoría de los afectos de Spinoza posibilitaba la explica-
ción del rol de los afectos en las estructuras sociales contemporáneas, con-
tribuyendo así a reconsiderar las causas del cambio social, ya no a partir del 
pasaje de una sociedad histórica a otra, sino en razón de la sucesión de los 
modos de existencia que les son propios (Citton y Lordon, 2008; Lordon, 
2013; Debray, Lordon, Ong-Van-Cung, 2019).

En un trabajo preliminar a la formulación de este programa, Lordon 
propone una explicación del cambio social a partir de una lectura de la 
fuerza conativa en Spinoza a la luz de la tendencia reproductiva del habitus 
bourdieusiano. Esta «teoría energética de la acción» (como Lordon la de-
nomina), subraya que son el conjunto de disposiciones estructuralmente 
definidas (reflejadas en el habitus) las que inducen al conatus –el esfuerzo 
por perseverar en el ser– a adoptar un deseo concreto, independiente de 
la «voluntad» de quien lleva adelante la acción. Con dicho despliegue, el 
conatus no deja de expresar una potencia que varía en función de cada en-
cuentro particular, lo que supone a su vez la expresión de una singularidad 
que al no seguirse de las estructuras, puede alterarlas en mayor o menor 
medida (Lordon, 2003a:127–133)188.

188   En el campo de la teoría social, la crítica a la presunta debilidad de los estructura-
lismos para explicar el cambio social se remonta a mediados del siglo XX. La búsqueda 
de una salida a este problema por medio de la conexión de una teoría de la acción con 
condiciones sociales de carácter más amplio ya se encuentra presente en autores como A. 
Touraine, P. Bourdieu, A. Giddens, J. Habermas o H. Joas, entre otros. Sin embargo, tras 
los años 90 la progresiva separación del saber utilitario del saber teórico llevó a la hege-
monización de la sociología empírica, lo cual desplazó en gran medida los estudios de la 
acción por estudios de casos (en la sociología argentina pueden encontrarse excepciones 
a este movimiento, por ejemplo, en la teoría gonzaliana de la acción expuesta en La pi-
caresca en las ciencias sociales, en el trabajo de E. Funes, o en los estudios sobre la acción 
moral de E. Dipaola). Ahora bien, la originalidad de la propuesta de F. Lordon consiste 
en retomar el problema clásico de la relación entre la acción y la estructura recurriendo a 
la teoría de la acción de Spinoza, la cual se despliega en una ontología de la necesidad, y 
por tanto, más allá de las contingencias empíricas. En tal sentido, la teoría spinoziana de 
la acción no puede sino ser actual.



256

En la mirada de Lordon, este «estructuralismo energético» (Lordon, 
2003a; 2003b) remarca la desproporción entre el esfuerzo conativo y sus 
efectos: un gran esfuerzo puede no ser suficiente para alcanzar las conse-
cuencias deseadas, mientras que un acto insignificante puede ocasionar 
efectos que desbordan toda intención. De tal modo, cuando la acción par-
te de una posición social desfavorecida, el esfuerzo nunca es proporcional 
al mérito, mientras que en el plano contrario el exceso de poder posibilita 
que un acto cualquiera devenga un acontecimiento. Ello hace de todo re-
conocimiento un desconocimiento (como señala Pierre Bourdieu), ya que 
las instituciones sólo reconocen (reconocer: dar trabajo) por el efecto del 
esfuerzo conativo, pero ignoran la línea que une este punto con el punto 
social de partida, que es lo que da valor real a las trayectorias individuales.

Las condiciones sociales de la potencia producen diferentes imaginarios. 
El conatus cuya potencia es estructuralmente negada causa un imaginario de 
la impotencia. En términos de Spinoza, esto es una «abyección» [abjectio] 
o una tendencia a estimarse en menos de lo justo (Ética, III, definiciones 
de los afectos, 29, explicación). En cambio, cuando el conatus se despliega 
en un plano social que ofrece las condiciones para el incremento de la po-
tencia individual, el desconocimiento de estas condiciones puede generar 
un afecto que es denominado por Spinoza «vanagloria» [gloria vana], esto 
es, un contento de sí sustentado por el reconocimiento del vulgo (Ética, 
IV, 58, escolio). De tal manera, en ambos estados hay un imaginario social 
que está dado por el hecho de que los efectos del esfuerzo conativo tienden 
a hacer olvidar la relación entre estos y sus causas sociales189.

La desproporción [disproportion] entre el esfuerzo conativo y sus efectos 
señalada por Lordon encuentra un punto de contacto, en nuestra opinión, 
en el desajuste [décalage] señalado por Bourdieu (2016[1979]) entre las 
aspiraciones producidas por el sistema de enseñanza, y las oportunidades 
efectivas que este sistema ofrece. Al igual que otros autores franceses en los 
años 70 (como R. Castel o R. Boudon), Bourdieu llamó la atención sobre 
una serie de cambios en la estructura del sistema laboral que sucedieron 

189   La imaginación que produce la ausencia de un conocimiento que ligue los efectos 
de la acción con sus causas sociales, sea por abyección o por vanagloria, ya era conocida 
por E. Durkheim. En sus palabras: «L’impuissance, en nous astreignant à la modération, 
nous y habitue, outre que, là où la médiocrité est générale, rien ne vient exciter l’envie. La 
richesse, au contraire, par les pouvoirs qu’elle confère, nous donne l’illusion que nous ne 
relevons que de nous-mêmes. En diminuant la résistance que nous opposent les choses, 
elle nous induit à croire qu’elles peuvent être indéfiniment vaincues» (Le suicide, II, 5, 2).



257

tras la democratización y masificación del acceso a la educación formal. 
Lejos de realizar la promesa de movilidad social ascendente, se presentaba 
una inflación de las titulaciones y una incapacidad sistémica para absorber 
la nueva oferta de trabajo, por lo que el desajuste entre la oferta y la de-
manda de trabajadores calificados devenía en una competencia indirecta 
más intensa, y por tanto, en una creciente contratación de personal sobre-
calificado (población que desarrollaba un tipo de abjectio singular, conside-
rándose a sí mismos como fracasados [ratés], es decir, sujetos cuyo trabajo 
no guarda relación con sus estudios).

En este escenario, las disposiciones del habitus que definen el deseo 
del conatus ya no se diferencian estrictamente por el nivel de estudios (ge-
neralmente considerada la variable más importante en la definición de la 
posición social). El capital cultural, de común acceso, requiere cada vez 
más para su reconocimiento del capital social, cuyo carácter muchas veces 
heredado contribuye al bloqueo de la democratización de las oportunida-
des efectivas del sistema de trabajo. Así, el esfuerzo conativo no será reco-
nocido (reconocido: valorado en el mercado de trabajo) porque el habitus 
está determinado por lo que Bourdieu llama un acto de tiranía [tyrannie], 
esto es: por la valoración de un capital cultural específico a partir de su 
contaminación con capitales que nada tienen que ver con él. De tal modo, 
el estudiante de derecho que, falto de capital social, deviene animador cul-
tural; o el intelectual mediocre que es reconocido por sus apariciones en 
programas de televisión (tales son los ejemplos dados por Bourdieu) refle-
jan una «potencialidad objetiva imposible» o, como explicó Lordon, una 
desproporción entre el esfuerzo conativo y sus efectos190. 

190   El desajuste entre las aspiraciones promovidas y las oportunidades que el sistema 
efectivamente ofrece no reflejan un estado fijo del sistema social. Al contrario, las deci-
siones políticas tienen un impacto directo sobre este desajuste, al punto de que pueden 
llegar a destruir tanto las oportunidades de acceso al sistema como así también las propias 
aspiraciones al conocimiento común. Ello no necesariamente destruye la potencia del 
conocimiento (como sí sucedía en la imagen del «ingeniero taxista», popularizada en los 
años 80 en Argentina). Lo que hay, más bien, es la banalización de toda potencia. Des-
proporción absurda entre el esfuerzo conativo y sus efectos: el físico aplicará la física en 
su trabajo como mozo de un restaurante; la filósofa aplicará la filosofía a la venta de golo-
sinas. Estas imágenes forman parte de la campaña Cuidemos lo que funciona, lanzada por 
la UBA en 2024, en un contexto de fuerte desfinanciamiento de la universidad pública 
en Argentina. Véase: https://www.youtube.com/shorts/K46wiUmmHaA; https://www.
youtube.com/shorts/d0N8RnoNEgc. 

https://www.youtube.com/shorts/K46wiUmmHaA
https://www.youtube.com/shorts/d0N8RnoNEgc
https://www.youtube.com/shorts/d0N8RnoNEgc


258

Esta desproporción era de gran interés para el pragmatismo spinozista, 
dado que permitía explicar los actos como efectos de las posiciones previa-
mente ocupadas en el espacio social191. Ahora bien, la «teoría energética 
de la acción» se reduce a un texto breve, siendo interrumpida por Lor-
don al considerarla, dentro del desarrollo de la ciencia social spinozista, 
«nada más que un punto de partida» para el desarrollo de una teoría de 
las instituciones (Lordon, 2003a:138). En sus trabajos posteriores Lordon 
no volvería a retomar esta teoría de la acción, pero sí articularía sus ideas 
principales con la teoría spinoziana de los afectos, poniendo el acento en 
las variaciones de la potencia que dan al conatus sus orientaciones determi-
nadas (Lordon, 2013:98–104). 

Dicho punto de partida, a menudo olvidado, sentó las bases para el 
desarrollo posterior de la ciencia social spinozista. Sin embargo, dar a esta 
teoría de la acción el valor que realmente tiene implica a su vez considerar 
los distintos caminos que abre para el pensamiento social contemporáneo. 
En nuestra opinión, la teoría spinoziana de los afectos es uno de los cami-
nos que se sigue del estudio de la acción como conatus. Pero su desarrollo 
es indisociable de los postulados spinozianos que afirman que la mente y el 
cuerpo forman parte de una misma sustancia (Ética, II, 7, escolio). Razón 
por la que tampoco hay diferencia alguna entre conocer y actuar, entre lo 
teórico y lo práctico (Ética, III, definiciones I-III). De tal manera, el cona-
tus, además de implicar una acción, supone un esfuerzo de la razón. Spi-
noza llama a este esfuerzo mentis conatus (Ética, IV, 26, demostración)192. 

191   La teoría spinoziana de la acción ha sido relativamente poco estudiada. En parte, 
esto se debe a que aristotélicamente la acción supone deliberación y elección; mientras 
que para Spinoza, en cambio, la acción se despliega en una ontología de la necesidad. En 
este marco, algunos estudios contemporáneos han buscado desarrollar un pragmatismo 
spinozista partiendo de la reconstrucción de un principio de contingencia (Levy, 2000; 
Koistinen, 2010). Para un análisis crítico de estos trabajos, puede consultarse un texto de 
M.J. Solé (2019a). Por su parte, la propuesta de Lordon (2003) se aleja de estos trabajos, 
dado que su lectura de la acción en Spinoza no deja de considerar su potencia en el marco 
de las condiciones que la determinan.
192   En la Ética, la noción de «acción» antecede a la de «afecto» (Ética, III, definiciones 
I-III). M.J. Solé (2019a; 2019b) remarca este orden conceptual para advertir sobre la 
tendencia de algunos estudios a desplazar la primera noción por la segunda. Frente a ello, 
la autora propone una demora en los términos spinozianos de «acción« y «conocimiento». 
Para nosotros esto es importante, dado que los afectos provocan afecciones o variaciones 
de la potencia que en el marco de la ciencia social spinozista expresan un modo del cam-
bio social. Pero con las nociones de «acción» y «conocimiento» ello aún debe explicarse.



259

Por lo antedicho, entendemos que la teoría de la acción de Lordon 
presupone una teoría spinozista del conocimiento social: la mentis cona-
tus implica igualmente una desproporción entre el esfuerzo conativo y sus 
efectos, dado que el esfuerzo natural por entender las cosas por medio de 
la razón no deja de estar afectado por pasiones y condiciones históricas 
particulares que determinan la acción y el conocimiento posibles. 

En las sociedades que se organizan en torno a valores utilitarios, estas 
condiciones están definidas por una tendencia a la separación del saber 
teórico y el saber práctico. El segundo gana predominancia frente al pri-
mero a través de la formación breve y permanente, adaptándose así a los 
cambios de mercado y las innovaciones tecnológicas. Estas innovaciones 
trastocan drásticamente el modo en que se manifiesta la desproporción 
entre el conatus y sus efectos. A diferencia de los postulados de la teoría 
marxista, el trabajo (esfuerzo) ya no garantiza el valor: en el plano eco-
nómico, el capital financiero, para reproducirse, lo que menos necesita 
es trabajo. En el plano cultural, el valor de los productos del capitalismo 
de plataformas no sigue la lógica del esfuerzo, sino del deseo. Pero no del 
deseo singular anárquico, sino de aquel que es orientado por el marketing 
y las preselecciones algorítmicas comunes193.

Ahora bien, la valorización de saberes prácticos y utilitarios puede lle-
var a una depreciación progresiva del saber teórico, que en determinadas 
condiciones puede traducirse en políticas orientadas a su erradicación. Ello 
impacta directamente en la capacidad de la ciudadanía para el desarrollo 
del pensamiento crítico, base de toda estabilidad en las sociedades demo-
cráticas y de todo ejercicio adecuado de los derechos civiles, políticos y 
sociales194. 

En este escenario, la mentis conatus expresa justamente el esfuerzo por 
ligar el saber práctico y el saber teórico. El conocimiento que Spinoza lla-
ma de segundo género, referido a lo que «es común a todas las cosas, y que 
está igualmente en la parte y en el todo» (Ética, II, 39), se alcanza a partir 
de la relación entre algunas de sus partes, razón por la que Gilles Deleuze 
lo entiende como un savoir faire195. Saber hacer que se complementa con 

193   Puede encontrarse una crítica a la teoría marxista de valor en La condition anarchi-
que [2018] de Lordon.
194   Para un análisis sobre el valor del saber teórico en las sociedades democráticas puede 
consultarse el trabajo Not for profit [2010] de Martha Nussbaum.
195   Mención realizada por G. Deleuze en el seminario Sur Spinoza, en la clase corres-



260

un saber de tipo singular, propio de la absoluta diferencia de los modos 
de efectuación de la potencia. Ahora, la mentis conatus tiende a ligar estos 
saberes prácticos con un saber teórico, con una idea ideae que da al co-
nocimiento una certeza de su adecuación (Ética, II, 43, escolio). Es este 
esfuerzo lo que permite evitar la confusión de lo común con lo singular. 
Pero la potencia de este esfuerzo depende de condiciones que lo exceden, 
ya que una sociedad que elimina el saber teórico en detrimento del saber 
práctico y del saber utilitario siempre puede confundir lo común con lo 
singular, produciendo así la imagen de una potencia singular que carece de 
condicionamientos comunes. Ello no puede sino poner en peligro la con-
servación de aquello que es propio de la sociedad y cada una de sus partes. 

El valor social del saber es histórico, y su variación refleja el ritmo del 
cambio social. La explicación adecuada de este movimiento –que excede 
las posibilidades de este texto– es una tarea que resultará fundamental para 
desplegar las consecuencias de la ligazón entre la teoría de la acción de 
Lordon y la teoría spinozista del conocimiento que se sigue necesariamente 
de ella.

Referencias bibliográficas

Althusser, Louis et al. (1965). Lire Le Capital. Paris: Maspero.

Balibar, Étienne. (1985). Spinoza et la politique. Paris: Presses Universitai-
res de France.

Bourdieu, Pierre. (2016 [1979]). La distinction. Critique sociale du juge-
ment. Paris: Les Éditions de Minuit.

Bove, Laurent. (1996). La stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez 
Spinoza. Paris: Vrin.

Citton, Yves y Lordon, Frédéric (eds.). (2008). Spinoza et les sciences so-
ciales. De la puissance de la multitude à l’économie des affects. Paris: 
Éditions Amsterdam.

pondiente al 17 de marzo de 1981. La grabación de la clase está disponible en: https://
www.webdeleuze.com/textes/43.

https://www.webdeleuze.com/textes/43
https://www.webdeleuze.com/textes/43


261

Debray, Emmanuel, Lordon, Frédéric y Ong-Van-Cung, Kim (eds.). 
(2019). Spinoza et les passions du social. Paris: Éditions Amsterdam.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. (1972). L’Anti-Œdipe. Paris: Les Éditions 
de Minuit.

Durkheim, Émile. (1897). Le suicide. Paris: Félix Alcan.

Gueroult, Martial. (1968). Spinoza I. Dieu (Éthique I). Paris: Aubier-Mon-
taigne.

Koistinen, Olli. (2010). “Spinoza on Action”. En O. Koistinen (ed.), The 
Cambridge Companion to Spinoza’s Ethics. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Levy, Lúcia. (2000). “Considerações preliminares sobre as noções de ação 
e liberdade em Espinosa: contingência e temporalidade”. Revista de 
Filosofía Política. Nova Série, 6, 43–61.

Lordon, Frédéric. (2003a). “Conatus et institutions: pour un structuralis-
me énergétique”. L’Année de la régulation, 7, 111–146.

Lordon, Frédéric. (2003b). “Revenir à Spinoza dans la conjoncture inte-
llectuelle présente”. L’Année de la régulation, 7, 147–166.

Lordon, Frédéric. (2013). La société des affects. Paris: Éditions du Seuil.

Matheron, Alexandre. (1969). Individu et communauté chez Spinoza. Paris: 
Les Éditions de Minuit.

Solé, María José. (2019a). “El concepto de acción en Spinoza”. En D. 
Cápona González y B. Rojas Castro (eds.), Spinoza. XIV Coloquio 
(pp. 187–196). Valparaíso: Autoedición.

Solé, María José. (2019b). “El conocimiento como acción. Exploración 
del concepto de filosofía en Spinoza”. Síntesis. Revista de Filosofía, 
2(1), 23–44.

Spinoza, Baruch. (2020). Ética. Madrid: Trotta.



262

El negativo común de distintos retratos

Ericka Marie Itokazu (Universidad de Brasília)

En «Por todas partes y en ninguna parte», Merleau-Ponty hace una intri-
gante descripción del siglo XVII, como si fotografiara a varios filósofos 
(Descartes, Spinoza, Leibniz y Malebranche) reuniéndolos en un único 
retrato en el que se revelaría el secreto del Gran Racionalismo: el infinito 
positivo. Un nuevo fundamento es el centro del Ser que proporciona la 
armonía entre el interior de la filosofía y su exterior, entre la ciencia y el 
mundo, proporcionándole una base común para el encadenamiento de 
relaciones causales y de tal manera que lo que es parcial estaría parcial 
o eminentemente contenido en el infinito positivo, sin permitir ningún 
germen de negación. 

Ahora bien, tomando el infinito como el polo positivo de uno de los 
lados de la cuestión, ¿sería el polo opuesto, la finitud, su negación? Si en-
tendemos la relación entre infinito y finito bajo el aspecto de la negación 
recíproca, podríamos incurrir en un gran problema, pues haría imposible 
la relación causal entre infinito y finito, ya que la infinitud no solo se opo-
ne a la finitud, sino que la vaciaría de realidad ontológica positiva, como 
expulsándola del centro del Ser, despojándola así de toda densidad onto-
lógica al quitarle todas las propiedades que caracterizarían positivamente 
su esencia y su existencia, propiedades estas restringidas al polo opuesto. 



263

Así, no habría una equivalencia posible entre términos que se niegan re-
cíprocamente, es decir, no hay «comensurabilidad» entre la negatividad de 
la finitud y la infinitud positiva, no hay pasaje causal entre el no ser y el ser, 
no hay grados entre la nada y el ser, no hay posibilidad de pensar en una 
«proporción común». Cualquier pensamiento que intente servir de medio 
entre ambos supondría un salto metafísico entre la nada y el Ser, y todo 
principio de causalidad eficiente sería inaplicable, con lo que volveríamos 
a la inexplicable acción ex nihilo.

Por eso es completamente refutada por Descartes: lo que no es nada no 
puede ser el origen causal de lo que pueda llegar a ser. Si hay una causa 
primera, el origen de toda realidad, tendrá que tener la realidad máxima 
en la que estarían contenidas todas las realidades, en el caso cartesiano, 
eminentemente, pues ¿de dónde sacarían su realidad si no es de su causa? 
La causa debe tener tanta o más realidad que su efecto, por lo que la causa 
primera tendrá que ser del Ser Perfectísimo, el infinito en acto y al que no 
se le atribuye ninguna negación. Por eso, del ente infinitamente positivo, 
Descartes afirmará que ni siquiera Dios puede ser «sin causa», lo que exige 
que sea causa de sí mismo.

Desde el cogito somos una realidad existente, finita y tenemos la idea de 
infinito, la más clara y distinta de todas nuestras ideas, etc. Lo importante 
no son los pasos de la demostración, sino su fundamento: una cosa real-
mente existente, finita y perfecta, y otra cosa realmente existente, infinita 
y perfectísima, resolviendo así el problema del pasaje de lo infinito a lo 
finito. La diferencia del «quantum de perfección» establece la conmensu-
rabilidad entre los términos, porque es la cantidad de ser o realidad que 
sirve de término común para la demostración cartesiana. Desaparece el 
salto creacionista, pues siendo la causa primera infinitamente perfecta, sus 
efectos llevarán, a partir de ella, la realidad que allí estaba contenida, aun-
que en menor cantidad. Por eso el infinito positivo puede dar origen a la 
realidad creada por él, es decir, la finitud también será positiva. 

Sin embargo, la finitud de la cosa pensante conlleva una ambigüedad 
importante: como Entendimiento, es una realidad finita positiva y en acto: 
el cogito es probatorio de ser una esencia pensante existente o una realidad 
objetiva dotada de realidad formal. Por otro lado, su principio de acción 
se encuentra en otra facultad, la Voluntad. Lo interesante es que la Volun-
tad como principio de acción libre adquirirá aires de «acción potencial», 
pudiendo actuar o no, es decir, podemos emitir juicios o suspenderlos, po-
demos actuar sobre el cuerpo o padecer de él. De este modo, si la relación 



264

entre Dios y el yo pensante es de infinito positivo para la finitud positiva, la 
relación del yo pensante consigo mismo y con el mundo no se presenta de 
esta manera. Aquí es donde encontramos cierto grado de negación del ser, 
negación de actuar: la Voluntad es infinita, pero potencialmente, introdu-
ciendo ahora un principio de negación en el interior de la finitud positiva. 
El esquema es intrigante, porque la negatividad está en ambas facultades: 
finitud positiva del Entendimiento, pero sin principio de acción: una fini-
tud positiva pero pasiva; in-finitud negativa de la Voluntad, su principio 
de acción, pero potencial.

De la relación entre estas dos facultades dependen nuestros aciertos y 
errores, nuestras acciones y nuestras pasiones que se hacen realidad en el 
interior de la finitud. Descartes dirá, en la Cuarta Meditación, que nuestros 
errores dan testimonio de lo que puede haber de imperfección en nosotros: 
la concurrencia de dos causas, el poder de conocer y el poder de elegir, es 
decir, el libre albedrío, es decir, nuestro Entendimiento junto con nuestra 
Voluntad.

Es a partir de este entrelazamiento que comprendemos lo que es la pri-
vación: lo negativo está dentro de la relación de la finitud consigo misma, 
se realiza en el mundo, determinando nuestras acciones concretas en el 
mundo histórico: entramos en el baile de los buenos y malos juicios y nos 
entrelazamos en nuestros múltiples pecados, errores y pasiones [este mun-
do que amo vivir]. En el concurso divino (entre Dios y nosotros) no existe 
relación causal entre la nada y el ser, sin embargo, es en el concurso de lo fi-
nito (en nosotros y entre nosotros) que podemos afirmar que «la nada pasa 
al ser» y precisamente porque allí encontramos los signos de la negación, 
las acciones humanas lo producen en el devenir como hechos humanos. 
La genialidad cartesiana se encuentra en esta negatividad creadora, ya que 
introduce una fisura ontológica en el fulcro de la unidad entre el pensar y 
el actuar. Salimos de la necesidad de las verdades de la ciencia y reencon-
tramos lo posible y lo contingente en el ámbito de la ética, la política y, 
sobre todo, la historia. 

La finitud es capaz de perfeccionamiento, de aumento de la realidad en 
un crescendo de ideas claras y distintas, y de contener las determinacio-
nes de la Voluntad dentro de los límites de la razón. Con ello, Descartes 
garantiza tanto la posibilidad de ampliación sin fin del conocimiento (el 
progreso de las ciencias), como la posibilidad de intervención sin fin de 
las acciones de la res cogitans sobre sí misma, sobre su cuerpo y sobre el 
mundo, dando fundamento a tantos proyectos de la modernidad, pues 



265

allí mismo, en el centro de su existencia, aún persiste un ingrediente de la 
negación, la apertura histórica que se realiza a partir de los infinitos grados 
de no ser que ella lleva consigo. 

Sin embargo, hay que señalar que el ingrediente negativo en el inte-
rior de la finitud permite que su similitud (comensurabilidad) también se 
constituya como diferencia fundamental: la realidad finita nunca alcanzará 
la realidad infinita, distancia inconmensurable dada la preservación de la 
negación, ahora como privación, en el interior de la finitud positiva. Po-
demos entender a Dios, pero nunca podremos comprenderlo. No importa 
cuánto avancen las ciencias, un progressum ad infinitum, jamás será la om-
niscientia. Así, el Dios veraz cartesiano permite el avance de las ciencias y, 
sin embargo, no es responsable de la historicidad de las acciones humanas 
sobre el mundo. Nos corresponde a nosotros la acción creadora histórica, 
casi toda ella entre ideas confusas y oscuras, restituyendo la importancia 
histórico-política de la sensibilidad y la imaginación. Sin embargo, aquí 
está la gran diferencia: el infinito positivo preservado en la omnisciencia, 
en nuestro mundo, se convierte en el aspecto teleológico de toda acción 
posible, imponiéndose como un horizonte nunca realizable en el que las 
verdades de la ciencia avanzan como luz guía de nuestras oscuras cons-
trucciones históricas. De acción creadora, nuestras experiencias errantes 
en el mundo histórico se subordinan ahora a las certezas del progreso de 
la ciencia...

¿Qué ocurre en el caso de Spinoza? Una inversión ontológica del 
concepto fundador. Spinoza no parte del infinito positivo cuya definición 
exige ser causa de sí mismo, como en Descartes, sino precisamente lo 
contrario: es de la realidad de la causa sui de donde se deduce el infinito 
positivo. Una causa sui no puede dejar de causarse a sí misma, pues si de-
jara de hacerlo, dejaría de ser y de existir. Así, es de la realidad de la causa 
de sí que comprendemos que ella nunca podrá ser idéntica a sí misma, 
porque si dejara de modificarse, dejaría de ser lo que esencialmente es: una 
potencia infinita de producción de una cadena causal infinita, en todos los 
géneros de realidad (sus atributos), de infinitas maneras (sus modos) en 
una producción incesante de diferenciaciones de sí. 

Spinoza radicaliza el concepto de infinito positivo. Si lo absolutamente 
infinito es algo ya completo, dado y acabado (como la plenitud del ente 
infinito cartesiano, siempre idéntico a sí mismo en la omniscientia y por 
eso garantía del progressum ad infinitum de la ciencia), eso significa que la 
causalidad ha terminado su proceso, es decir, que el proceso de causalidad 



266

infinita ha terminado, lo que sería una contradicción. Por eso, la esen-
cia del infinito es potencia infinita y actuosa y no in actu, determinando 
continuamente una cadena infinita de producción que se sigue hasta su 
extremo «fin»: las cosas finitas. ¿Por qué las comillas? Pues bien, no puede 
existir el «fin» (término, límite) de la cadena, pues, si así fuera, la infinitud 
de la cadena causal sería finita, terminaría. Por eso Espinosa nos ofrece una 
definición innovadora de lo que es ser cosa finita: son «finitas las cosas que 
son limitadas [terminadas] por otras del mismo género» (EI, def.2) ¿Qué 
podemos pensar a partir de esta definición? La finitud es una condición 
existencial de las cosas como interacción, coexistencia, determinación re-
cíproca porque son del mismo género y, por eso mismo, pueden co-operar 
com-poniendo, con-curriendo, con-vergiendo... Las cosas finitas no son 
su «punto final» porque realizan lo naturante en lo naturado por la inte-
racción que son entre sí, de parte a parte y en todas partes. En resumen: él 
modo como «terminan» la causa sui se encuentra en la manera contínua en 
que se «de-terminan» recíprocamente. 

No hay nada indeterminado y todo es determinado hasta el infinito, 
por eso no existen facultades (Voluntad y Entendimiento), sino voliciones 
que son ellas mismas la afirmación de pensamientos y modos de pensar 
singulares, existencias finitas que, por definición, interactúan y se determi-
nan recíprocamente, sin cesar, modificándose unas a otras. Así, ni Dios (el 
absolutamente infinito), ni las cosas finitas jamás son idénticas a sí mismas 
y se diferencian constantemente. Precisamente porque no niegan lo infini-
to, sino que, por el contrario, lo realizan, la finitud se da como un proceso 
incesante de cambio, no del devenir de Descartes, sino de la condición 
inter-existencial de potencias inter-actuantes. De eso resultan los movi-
mientos del conatus, nuestra potencia de existir. 

Spinoza afirma que la continuación de la existencia del conatus es «in-
definida»: una afirmación (y no negación) continua del modo de las cosas 
finitas, es decir, la no-definición es una manera finita de afirmar positiva-
mente su infinitud. Aclaro: en la carta 12, entendemos que podemos lla-
mar «infinito o mejor dicho indefinido» a aquello que, «aunque no puede 
equipararse a ningún número, aún así puede decirse que es mayor o me-
nor», como los movimientos de aumento o disminución de esas potencias 
de existir y actuar entrelazadas, y que, en continuas y recíprocas interac-
ciones, favorecen o inhiben el conatus unas de otras, modificándose conti-
nuamente unas a otras, produciendo entre sí afecciones, rastros y vestigios 
corporales, ideas y afectos, determinando sus deseos. La definición de la 



267

finitud es, por lo tanto, un proceso incesante y continuo de de-finir (de-ter-
minar) en un complejo tejido entretejido de vivencias, entre acciones y 
pasiones, entre ideas claras y distintas y muchas ideas confusas y oscuras en 
un movimiento perpetuo de determinaciones históricas.

Así, a diferencia de Descartes, se trata de una positividad plena: una in-
finitud positiva de interacción entre finitudes en el interior de la actividad 
del infinito positivo. Ahora bien, al final, no parece haber un retrato co-
mún de los infinitos positivos en Descartes y Spinoza, el retrato del infinito 
positivo en uno y otro es tan distante como distintos son los retratos de 
Parménides y Heráclito. La positividad ontológica en Spinoza atraviesa de 
punta a punta su filosofía sin que por ello haya ninguna identidad del ser 
con el ser, al contrario, porque no hay ninguna negación es que el infinito 
positivo nunca es idéntico a sí mismo. ¿Sería esta una filosofía en la que la 
negación no tendría lugar?  

Spinoza cambia el status de los entes de razón cartesianos. El tiempo, el 
número y la medida dejan de ser entes de razón explicativos (herramientas 
intelectuales que utilizamos para la producción científica de ideas claras y 
distintas) y se convierten, sin vuelta atrás, en auxiliares de la imaginación 
(las herramientas propias de la sensibilidad y de la imaginación corporal- 
mental). Spinoza dirá que el término «entes» no es adecuado, porque no 
son ni esencias objetivas (no son ideas verdaderas, ni falsas o ficticias), ni 
tampoco son esencias formales (no son cosas, no tienen existencia). Des-
pojados de toda realidad, sin esencia y sin existencia, sin ninguna densidad 
ontológica y en los bordes del no-ser, entre todos los auxiliares de la ima-
ginación, solo uno de ellos, a saber, el tiempo, recibe en la Ética una parte 
entera dedicada a demostrar sus operaciones. 

¿Por qué el tiempo es el único auxiliar de la imaginación que introduce 
la negatividad en el interior de una filosofía del infinito positivo? El número 
y la medida, aunque destruyen el concepto de cantidad continua (partes 
intra partes) fragmentándola en unidades discretas (partes extra partes) por 
lo que no se comprende cómo el movimiento puede resultar de la suma 
de reposos, sin embargo, solo el tiempo es capaz de destruir un concepto 
existencialmente fundamental: la duración. 

Es absurdamente diferente decir que somos incapaces de producir cien-
cia física con el número y la medida, y comprender que somos comple-
tamente incapaces de concebir nuestra duración. Spinoza afirma que el 
conocimiento de la duración de nuestro cuerpo, tanto como el conoci-



268

miento de la duración de las cosas singulares fuera de nosotros, es «extre-
madamente inadecuado». El énfasis en «extremadamente» es sintomático: 
confundimos la duración con el tiempo, desconfigurando la continuidad 
de nuestra existencia, nuestra infinitud positiva. El movimiento continuo 
de la potencia de vivir en el flujo de sus tantos y expresivos movimientos 
existenciales (nuestras alegrías, tristezas y deseos) se convierten en partes ex-
tra partes, fragmentación del continuo en cantidades discretas temporales. 
El antes, el ahora y el después de nuestras vidas han perdido su conexión 
interna de partes intra partes. Como si, al tratar de entender cómo se da 
la continuidad de la vida por una suma de ceros, fuéramos incapaces de 
comprender cómo puede pasar una hora.

¿Qué es confundir la duración continua con el imagen de cantidad 
discreta del tiempo? En términos metafísicos: la potencia de existir y actuar 
se transforma en «poder para» actuar en el futuro, la potentia se convier-
te en potestas, una «facultad». La unidad inalienable entre la esencia y la 
existencia de la esencia actual (el conatus) se ha convertido en una relación 
partes extra partes: la identidad entre la potencia de existir y actuar se ha 
convertido en una impotencia para perseverar porque separada de la ca-
pacidad de actuar. Nos hemos convertido en una existencia posible, y las 
causas que la hacen actuar no son necesarias, sino contingentes. 

Ya no existe un vínculo necesario entre todo lo que determina nuestros 
deseos, ni entre lo que nuestros deseos determinan de nuestras acciones, ya 
que, debido a esta división introducida por el tiempo, ahora imaginamos 
el pasado sin conexión con la acción presente, y esa sin conexión con el 
futuro. El ahora es la «nada» que separa el antes y el después. La causalidad 
necesaria se ha vuelto contingente y accidental. Nuestra esencia actual, 
el deseo como causalidad eficiente, se convierte en «capacidad potencial 
para» actuar, conviertendo la identidad de nuestras voliciones (acciones) y 
pensamientos (ideas) en la distinción entre la capacidad para actuar, que 
depende de la capacidad de pensar... Es la nada que introduce la escisión 
entre el Intelecto y la Voluntad. El Intelecto se imagina a sí mismo como 
la capacidad de determinación posible de las acciones futuras cuyo resulta-
do es completamente contingente. Así comprendemos cómo la privación 
condiciona nuestras acciones y creaciones en el mundo: la negatividad del 
tiempo puede traer fisuras en el interior de nuestra infinitud positiva. A 
partir de este conocimiento extremadamente inadecuado, la percepción 
de la existencia de uno mismo y de la existencia del mundo es la privación 



269

como actividad creadora de nuestros hechos y construcciones históricas. 
Una privación praxi-poética, por así decirlo.

Para concluir

En Descartes, lo negativo fundamenta la distinción entre Entendimiento y 
Voluntad, y explica cómo juntos son la causa del libre albedrío. En Spino-
za, la operación de la negación explica por qué imaginamos la distinción 
entre nuestras ideas y acciones, y de esta manera, explica cómo imagina-
mos que el pensamiento precede a la acción y, por lo tanto, por qué ima-
ginamos que las ideas preceden a los hechos, es decir, Spinoza nos explica 
cómo el trabajo de lo negativo produce la imagen del libre albedrío y del 
finalismo. En ambos casos, es el trabajo de la privación lo que permite la 
apertura a la acción histórica como creación humana: la nada se realiza con 
el devenir en todas partes y no existe en ninguna parte. 

Consideremos, sin embargo, una gran diferencia: en Descartes, las ac-
ciones históricas anhelan el mismo progreso que las verdades de la ciencia 
porque son acciones libres, mientras que en Spinoza es porque se imaginan 
como acciones libres que subordinan el proceso histórico al progreso cien-
tífico, y por eso mismo permanecen en la esclavitud. En todas partes los 
hombres se imaginan libres y, sin embargo, en ninguna parte comprenden 
lo que es la libertad. 

Lo interesante es que, tanto en Descartes como en Spinoza, hay una 
apertura de la acción humana a la temporalidad histórica, pero si en Des-
cartes lo negativo devuelve el finalismo al mundo de los hombres y define 
la libertad como poder para actuar, en Spinoza lo negativo explica por qué 
nuestra potencia de actuar se convierte en impotencia al ser pensada así, 
y así nos explica, pari passu, por qué luchamos con todas nuestras fuerzas 
por nuestra esclavitud como si fuera nuestra libertad. Un negativo común 
de distintos retratos.

Referencias bibliográficas

Descartes, René. (2004). Meditações sobre Filosofia Primeira. Campi-
nas: Editora Unicamp.



270

Merleau-Ponty, Maurice. (2001). Signos. São Paulo: Martins Fontes.

Spinoza, Baruch. (2024). Ética. São Paulo: Edusp.



271

V

Estética, Religión, Afectos



272

Spinoza íntimo. Una experiencia de 
escritura teatral

Diego Tatián (UNSAM-CLES-CONICET)

Uno. Antes de referir la experiencia a la que se alude en el título, me pro-
pongo un breve circunloquio en torno al vínculo que Spinoza mantuvo 
con el teatro y con importantes protagonistas del campo teatral de su tiem-
po, algunos de los cuales fueron sus amigos -o dejaron en su formación 
filosófica una marca decisiva, como es el caso de Francis van den Enden. 
El primer indicio del interés de Spinoza por el teatro lo encontramos en su 
biblioteca, donde constan las tragedias de Séneca, las comedias de Plauto, 
el teatro de Góngora, las comedias de Juan Pérez de Montalván. Maxime 
Rovère registra la existencia -y la autocensura- de un teatro judío en la 
comunidad sefaradita de Ámsterdam, que seguramente atrajo también su 
atención (Moreau-Vinciguerra, 2020, p77-78)196. No sorprende pues la 
inclusión del teatro entre las costumbres «propias del hombre sabio» en el 
escolio de Ética IV, 45. 

¿Cuáles son los fines de la dramaturgia y cómo es el trabajo actoral en 
una república libre? En tanto potencia republicana anti-teológica orientada 

196   Maxime Rovère, “Spinoza au théâtre”, en Pierre-François Moreau et Lorenzo Vin-
ciguerra, Spinoza et les arts, L´Harmattan, Paris, 2020, pp. 77-78.



273

a una enmienda de las pasiones, el teatro era una práctica fundamental 
durante la política de Jan de Witt. Se trata de una institución republicana 
que disputaba la opinión pública, desarrollaba la imaginación colectiva, 
buscaba producir un gusto por la política activa y un deseo de libertad197. 
Por ello era considerado por los teólogos como un peligro para la ortodoxia 
-al igual que lo era la filosofía. 

Entre 1642 y 1652 -unos años antes de su vínculo con Spinoza-, Van 
den Enden había abierto una galería de arte-librería llamada In de Kons-
twinkel («En la tienda de arte»), donde comerciaba cuadros, estatuas, 
objetos raros, láminas, además de libros e impresiones. Que se trataba no 
sólo de una tienda de comercio de libros sino sobre todo de una galería 
de arte es corroborado por el inventario de objetos y piezas realizado con 
motivo de la liquidación en 1652, conservado en el Archivo de Ámsterdam 
(Meinsma, Spinoza et son cercle, Vrin, Paris, 2006, p. 136).

Fue tras quebrar con su negocio de arte que Van den Enden estableció 
en su casa sobre el Singel -uno de los principales canales del centro de 
Ámsterdam-, la escuela de latín donde frecuentaban jóvenes provenientes 
de familias liberales que se negaban a educar a sus hijos en las escuelas pú-
blicas, fuertemente controladas por el calvinismo ortodoxo. 

Spinoza tuvo desde joven un vínculo estrecho con el mundo de las artes 
escénicas. Practicó el teatro en el taller de Van den Enden (quien confor-
me la ratio studiorum jesuítica recurría al teatro pedagógico, en este caso 
como método de enseñanza de la lengua latina); según la investigación de 
Omero Proietti, en los años 1657-1658 el joven Baruch actuó en un con-
junto de puestas dirigidas por Van den Enden en el Teatro Municipal de 
Ámsterdam (que había sido fundado en 1638): en las Troades de Séneca; 
en el Philedonius del propio Van den Enden; en Andria (donde representó 
al viejo Simón) y Eunnuchus (como Parmenón) de Terencio198. De hecho, 
fue en la puerta de ese mismo teatro -según transmite Pierre Bayle (Bayle, 

197   Como ejemplo de ello, baste mencionar la repetida representación de una obra de 
Thomas Asselyn (tintorero y dramaturgo francés exiliado en Ámsterdam) sobre la revuelta 
napolitana de Masaniello. Según informa Pina Totaro, su pieza -un abierto elogio de la 
insurrección contra los opresores- llamada Ascenso y caída de Masaniello o la revuelta de 
Nápoles fue representada quince veces en el Teatro de Ámsterdam entre 1650 y 1669 (Pina 
Tottaro, “Masaniello, la Hollande est un autoportrait de Spinoza?”, en Pierre-François 
Moreau et Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et les arts, cit., p. 29).
198   Cfr Omero Proietti, Philedonius 1657. Spinoza, Van den Enden e I classici latini, 
Università di Macerata, 2010.



274

P., 2010, p36)199- (quizá tras haber concurrido a la representación de una 
obra) donde Spinoza, aún antes de haber escrito ninguno de sus libros, 
pudo haber muerto apuñalado («atacado a traición por un judío»), de no 
haber sido por la protección de su capa. 

Meinsma por su parte informa que en 1664 Rembrandt asistió a la 
puesta en escena por Van den Enden de una pieza teatral de Lodowijk Me-
yer (buen amigo de Spinoza), y que se inspiró en ella para la composición 
de Lucrecia200 –pintura de 1664 cuya atribución al pintor del Rin ha sido 
no obstante recientemente puesta en duda. 

En la escuela de Van den Enden y por mediación de Meyer, Spinoza ha-
bía trabado amistad con el Dr. Johannes Bouwmeester –médico, latinista 
y filósofo—con quien el autor de la Ética mantuvo una amistad epistolar 
y personal. Había sido fundador del Teatro de la ciudad de Ámsterdam. 
Junto a Lodewijk Meyer y otros conocidos de Spinoza –como Andries Pels 
o Antonides van den Goes, con quien había sido asimismo condiscípulo 
la escuela de Van den Enden--, Bouwmeester creó en 1669 la academia 
de estudios teatrales Nil volentibus arduum: «Nada es arduo para el volun-
tarioso»--expresión de inspiración horaciana levemente modificada aquí, 
una asociación enigmática que ha sido estudiada, entre otros, por Roberto 
Bordoli201--, a cuyas reuniones no es imposible que Spinoza concurriera 
en algunas ocasiones. Se trataba de un grupo cuyos integrantes provenían 
del círculo spinozista, cuyo propósito era introducir en los Países Bajos el 
modelo del teatro neoclásico francés y crear las condiciones lingüístico-tea-
trales para una reforma intelectual y moral. En las actas de las reuniones 
conservadas se revela, en efecto, que muchas discusiones que en ellas te-
nían lugar versaban sobre la naturaleza del lenguaje. Una de las tareas que 
este colectivo literario se había propuesto era la redacción de una gramática 
general holandesa, y el 19 de mayo de 1671 hubo un encuentro sobre «na-
turaleza y propiedades de la lengua neerlandesa»(González Diegues, 2005, 
p24) 202.

199   Pierre Bayle, “Diccionario histórico y crítico. Spinoza”, en Escritos sobre Spinoza y el 
spinozismo, edición y traducción de Pedro Lomba, Trotta, Madrid, 2010, p. 36.
200   K. O. Meinsma, Spinoza et son cercle, cit., p. 140.
201   Cf. Roberto Bordoli, “Art publique et république à Amsterdam à l´époque de Spi-
noza”, en Pierre-François Moreau et Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et les arts, cit.
202   Cfr. la Introducción de G. González Diéguez a Baruj Spinoza, Compendio de gramá-
tica de la lengua hebrea, Madrid, Trotta, 2005, p. 24. 



275

A instancias de Meyer y--según una conjetura de Guido van Suchtelen 
(Van Suchtelen, 1987)203- del propio Spinoza, Bouwmeester realizó una 
traducción al holandés del clásico relato panteísta del filósofo hispanoárabe 
Ibn Tofail o Abentofail, llamado originalmente Risala Hayy ibn Yaqzan fi 
asrar albikma al-mušrigiya (Epístola de Hayy ibn Yaqzan acerca de los secretos 
de la filosofía iluminativa)204, más conocido como El filósofo autodidacto 
(Philosophus autodidactus...), según el título de la edición moderna -que 
incluye el original árabe y una versión latina- publicada en Oxford por el 
arabista inglés Edward Pococke en 1671205. La traducción de Bouwmeester 

203   Guido van Suchtelen, “Nil volentibus arduum: Les amis de Spinoza au travail”, en 
Studia Spinosana, n°3, 1987.
204   Juan Domingo Sánchez Estop sugiere que Spinoza pudo haber conocido un co-
mentario al relato de Ibn Tofail por Moisés de Narbona -y eventualmente también una 
traducción del cuento al hebreo que se le atrbuye-, importante comentarista de Maimó-
nides y de Averroes que circulaba en medios intelectuales judíos desde el siglo XIV (Juan 
Domingo Sánchez Estop, “Ibn Tufayl et Spinoza. Une rencontré en exil”, en L’écho de 
la prise de Grenade dans la culture européenne aux XVI et XII siècles, Actes du colloque de 
Tunis (1992), publicadas por Fatma Haddad-Chamakh y Alia Baccar-Boumaz, Túnez, 
Céres-Éditions, 1994, p. 280.
205   Única obra conocida de Abentofail, El filósofo autodidacto relata la vida de Hayy ibn 
Yaqzan, nacido en una isla desierta de la India bajo el ecuador. El niño habría sido criado 
por una gacela y, como Robinson, Hayy se viste con pieles de las bestias, construye una 
choza, cultiva alimentos y cría animales, pero antes, por espontánea inteligencia y curiosi-
dad de las cosas del mundo, aprende la ciencia y descifra filosóficamente el universo hasta 
llegar a la visión intuitiva de Dios.
Un día llega a la isla un anacoreta llamado Asal con el propósito de apartarse de la socie-
dad humana, en busca del retiro y la soledad. Cuando Hayy ibn Yaqzan lo vio, “le pasó la 
mano por la cabeza y por los costados, lo acarició y le mostró un rostro alegre y contento, 
hasta que Asal perdió el miedo y vio que no intentaba nada contra él”. Aquí, la curiosidad 
del solitario no es sólo intelectual sino física: vivo deseo de lo desconocido, atracción por 
él. El peregrino enseña al nativo el lenguaje y, cuando lo logra, se maravilla de que Hayy 
haya llegado por medio de la razón natural más lejos en el camino de la verdad que él por 
medio de la religión, y se impone la obligación de servirlo e imitarlo. A su vez, Asal le 
describe el culto externo y los preceptos de la religión, en los que Hayy no encuentra nada 
contradictorio con lo experimentado en el éxtasis sublime logrado por la sola inteligencia. 
La incursión de ambos amigos por el mundo de los hombres -en efecto, hacia el final del 
relato emprenden un viaje a la isla habitada de la que provenía Asal para comunicar a sus 
pobladores la verdad tal y como había sido hallada por el filósofo autodidacta, esto es, 
de manera no alegórica-, acaba en fracaso dado que “los hombres son como las bestias”, 
al menos en su mayoría, sólo capaces de obedecer, de aspirar a premios y temer los casti-
gos. Antes de volver a la soledad de su isla, Hayy comprende la necesidad política de las 



276

fue tomada de allí, y finalmente publicada por Rieuwertsz en 1672 –la se-
gunda edición de 1701 lleva las iniciales S. d. B. (que invertidas se leen B. 
d. S.)206. A su vez, W. Meijer menciona un ejemplar de las Opera posthuma 
de Spinoza que consta en la Biblioteca Rosenthaliana de Ámsterdam, en-
cuadernado conjuntamente con la versión holandesa de El filósofo autodi-
dacto207. Según transmite Renan, León el Africano adjudica a Ibn Tofail ser 
el creador de la herejía filosófica árabe y maestro de impiedad de Averroes, 
a quien habría instado a emprender el Comentario de la obra aristotélica208.

De inspiración spinozista, Nil volentibus arduum fue un centro de in-
vestigaciones teatrales, estudio sobre la lengua, traducciones y reforma cul-
tural, en el que Spinoza mismo habría tenido una participación lateral.

Dos. Además de puramente artístico, el interés de Spinoza por el teatro 
fue filosófico, lingüístico y político. En el Tratado teológico-político hay tres 
ocurrencias importantes de la palabra theatrum vinculadas a la religión

alegorías, de los profetas y del culto externo para la “salvación de los ignorantes” –según 
un tópico clásico que se extiende desde la historia de la caverna platónica hasta el Tratado 
teológico-político. Hayy ibn Yaqzan advierte pues que la existencia de los muchos se halla 
definida por las pasiones y -aunque el texto no lo diga- es precisamente esa condición la 
que abre la vida política –inexistente en las islas de un solo habitante.
206   Cfr. K. O. Meinsma, Spinoza et son cercle, cit., p. 351.
207   Cfr. R. Ramón Guerrero “Filósofos hispano-musulmanes y Spinoza: Avempace y 
Abentofail”, en A. Domínguez (edit.), Spinoza y España, Ediciones de la Universidad de 
Castilla-La Mancha, 1994, pp. 129-131.
208   La historia narrada por León el Africano, afirma que Averroes habría dicho: “Un 
día, Ibn Tofail me hizo llamar y me dijo: ‘Oí hoy al emir de los creyentes quejarse de la 
oscuridad de Aristóteles y de sus traductores: ¡Plegue a Dios -decía- que se encuentre alguno 
que quiera comentar estos libros y explicar claramente el sentido, para hacerlos accesibles a los 
hombres! Tú tienes en abundancia todo lo que es necesario para tal trabajo; empréndelo. 
Conociendo tu alta inteligencia, tu penetrante lucidez y tu fuerte aplicación al estudio, 
espero que será suficiente. La única cosa que me impide encargarme es la edad a que ves he 
llegado, unido a mis numerosas ocupaciones al servicio del emir’. Desde entonces -añadía 
Averroes- concentré todos mis desvelos en la obra que Ibn Tofail me había encomendado, 
y he aquí lo que me llevó a escribir los análisis que he compuesto sobre Aristóteles” (citado 
por E. Renan, Averroes y el averroísmo, Madrid, Hiperión,1992, p. 36).



277

[…] el mismo templo degeneró en teatro, donde no se es-
cucha ya a doctores eclesiásticos, sino a oradores, arrastrados 
por el deseo, no ya de enseñar al pueblo, sino de atraerse su 
admiración, de reprender públicamente a los disidentes y de 
enseñar tan sólo cosas nuevas e insólitas, que son las que más 
sorprenden al vulgo. Fue, pues, inevitable que surgieran de 
ahí grandes controversias, envidias y odios, que ni el paso del 
tiempo ha logrado suavizar (Spinoza, 1986, p66)209. 

A las conjuras (p. 354)210 y a la persecución de los justos por el despo-
tismo de Estado (imperium violentum): 

¿Qué puede haber, insisto, más pernicioso que tener por 
enemigos y llevar a la muerte a hombres que no han cometido 
crimen ni fechoría alguna, simplemente porque son de talante 
liberal, y que el cadalso, horror para los malos, se convierta en 
el teatro más hermoso, donde se expone, ante el oprobio más 
bochornoso de la majestad, el mejor ejemplo de tolerancia y 
de virtud? Pues quienes tienen conciencia de su honradez no 
temen a la muerte como los malvados ni suplican el indulto 
del suplicio; lejos de estar angustiados por el remordimiento 
de una mala obra, consideran honroso, que no un suplicio, 
morir por una buena causa y glorioso morir por la libertad” 
(pp.416-417) 211. 

Dimensiones del “gran teatro del mundo” que Spinoza interroga en sus 
diversas manifestaciones, aunque Calderón no haya sido (como tampoco 
consta que lo hubieran sido Lope de Vega, ni Fray Luis de León, ni Miguel 
de Molinos…) uno de los autores españoles de su predilección.

209   (“Spinoza, Tratado teológico-político, versión de Atilano Domínguez, Alianza, Ma-
drid, 1986, p. 66).
210   Cita de Quinto Curcio Rufo en el capítulo XVII: “Filipo estuvo más seguro en el 
campo de batalla que en el teatro; evitó muchas veces caer en manos de sus enemigos, 
pero no pudo evitar caer en manos de los suyos” (Ibid., p. 354)
211   (Ibid., pp. 416-417).



278

Invertir el asunto e indagar el interés de la obra y la figura de Spinoza 
en el mundo del teatro nos ofrenda un conjunto de obras recientes entre 
las que cabe mencionar las de Juan Pedro García del Campo (Spinoza y 
la multitud. El resto falta [2012]); Romeo Castellucci (Ethica I. Sobre la 
naturaleza y el origen del entendimiento [2013] y Ethica II. Sobre la potencia 
del entendimiento o de la libertad del hombre [2016]); Jorge Bilbao (El pu-
lidor de lentes [2015]); Denis Guénoun (Aux corps prochaines (sur une idee 
de Spinoza) [2015]) o Sergio Santiago Romero (Maldito Espinosa (lo que 
puede un cuerpo) [2023]).

Proyecto concebido con Jorge Eines cierta tarde en el bar El Cairo de 
Rosario, en tanto, Spinoza. El susurro del marrano se inscribe en esa estela: 
se trata de un texto para teatro, escrito a cuatro manos entre Córdoba y 
Madrid durante 1923 y 1924, como ofrenda a la memoria de Gregorio 
Kaminsky, amigo común que nos presentó en algún momento de 2012.

La escritura teatral nos permitió practicar lo que Kant llamaba “historia 
conjetural”212, e imaginar episodios posibles de los que sin embargo no 
tenemos evidencia, como el presunto vínculo entre Spinoza y Rembrandt, 
la misteriosa visita del filósofo, a riesgo de su vida, al campamento francés 
en el verano de 1673, o la conversación que Spinoza y Leibniz mantuvie-
ron en la buhardilla de La Haya el 18 de noviembre de 1676. Además de 
explorar la potencia de las ideas spinozistas para afrontar los dilemas del 
mundo contemporáneo, las escenas de El susurro del marrano fueron pen-
sadas como una inspección de la intimidad. En este caso una intimidad 
perdida en el tiempo para siempre, que sin embargo nos concierne como 
si Spinoza fuera más un amigo con quien compartimos el mundo, que un 
simple objeto de estudio.

***

212   Kant refiere que, derivada de indicios y no de hechos ciertos, una “historia conje-
tural” (o presunta) sería como “esbozar la trama de una novela” o como un “simple juego 
de la imaginación”. Sin embargo, resulta inevitable realizar conjeturas o presunciones 
respecto a las lagunas documentales de una historia cuyos datos empíricos se han perdido 
para siempre -por ejemplo, en la especulación sobre el “comienzo de la historia humana” 
(Immanuel Kant, “Comienzo presunto de la historia humana”, en Filosofía de la historia, 
Fondo de Cultura Económica, México, 1997, p. 67).



279

Propuesta escénica. Spinoza. El susurro del marrano plantea desde un prin-
cipio una secuencia de escenas construidas a partir del texto escrito y un 
texto musical. Se apuesta por una escena sobria, en la que los instrumentos 
musicales cobran una presencia viva y participan en la historia como un 
personaje mediador.

Siete sillas que se distribuyen por el espacio, a diferente distancia pero 
con cierto equilibrio, hacen de soportes para cada instrumento, y en ellas 
reposan hasta que se les da uso por parte de los actores. Spinoza toca el 
acordeón, aludiendo al judío moderno, mientras que los otros instrumen-
tos evocan al barroco. Así se entrelazan modernidad y antigüedad en un 
espacio sonoro múltiple. En cada silla habrá también un recurso de ves-
tuario que será utilizado en la caracterización de los diversos personajes de 
la obra. La luz juega un papel fundamental, sostenida por focos a ras del 
suelo, entre las sillas y debajo de ellas, para enfatizar los matices de la pre-
sencia tanto de los instrumentos como del vestuario que anticipa el devenir 
de los personajes en escena.

Jorge Eines en dirección y dramaturgia. Formador de actores. Catedrá-
tico en interpretación. Director de teatro y teórico de la técnica interpreta-
tiva. Director y creador de la compañía «Tejido Abierto Teatro». En 2001, 
fundó la «Escuela de Interpretación Jorge Eines», aún activa. Ha dirigido 
espectáculos en Argentina, España, Colombia, Estados Unidos e Israel. 
Fue fundador y director durante quince años de «Ensayo 100 Teatro». Ha 
realizado seminarios para actores y docentes de teatro en España, México, 
Argentina, Chile, Colombia y Perú entre otros países. Algunas de sus di-
recciones más importantes como director son: Tejido Beckett (2010); Ri-
cardo III, estrenada en Teatro Español Madrid en abril de 2010, y Bodas de 
Sangre, estrenada en el Centro Dramático Nacional en Madrid en diciem-
bre de 2013. Es autor de exitosos libros sobre teoría de la interpretación 
teatral, entre los cuales se destacan Repetir para no repetir y Hacer actuar.

Jesús Noguero es un reconocido actor español que ha dejado una hue-
lla importante en el cine y la televisión de España. Su interpretación del 
personaje de Antonio en la película Mar adentro (2004), dirigida por Ale-
jandro Amenábar, le valió el reconocimiento internacional y una nomina-
ción al premio Goya como Mejor Actor de Reparto. Noguero ha trabajado 



280

junto a reconocidos directores y actores, consolidando su reputación como 
un actor versátil y comprometido con su oficio. Ha participado en pro-
ducciones como Biutiful (2010), dirigida por Alejandro González Iñárritu, 
y La isla mínima (2014), dirigida por Alberto Rodríguez, entre otras. Su 
talento también se ha destacado en el ámbito televisivo. Interpretó al de-
tective Rojas en la serie policial Crematorio (2011), basada en la novela de 
Rafael Chirbes. 

Jorge de Juan es un actor, productor y director español, nacido en Car-
tagena. Titulado como actor por la Escuela Superior de Arte Dramático 
y por la British Theatre Association en Dirección y Producción. Como 
actor ha trabajado en más de 20 obras de teatro, 30 películas y series de 
televisión. Entre las obras en las que participó pueden mencionarse las si-
guientes. Teatro: Bodas de sangre, Calígula, Edipo Rey, Macbeth, La ciudad y 
los perros, Ricardo III, Motor, Los 39 escalones, La Mujer de Negro y Hay que 
deshacer la casa. Largometrajes: Abre los ojos, La bicicletas son para el verano, 
El mejor de los tiempos, Silencio en la nieve, Talk of Angels, Uno de los diez de 
Hollywood, Beltenebros, Grimsby, Los constructores de la Alhambra. Como 
director y productor ha trabajado en numerosos montajes y como produc-
tor, además de producciones realizadas en España, impulsó el Cervantes 
Theatre de Londres, primer teatro de habla hispana en la historia del teatro 
británico, sede de la Spanish Theatre Company de la cual es fundador.

Luis Alain Basadre es actor, compositor y músico. Estudió interpreta-
ción de guitarra en el Real Conservatorio de Música de Madrid e interpre-
tación teatral en la escuela de Jorge Eines. Como músico obtuvo de manera 
consecutiva el tercer y segundo premio en la fase regional del concurso 
Intercentros Melómanos de los años 2016 y 2017 respectivamente. Parti-
cipó en la composición musical de obras teatrales como Frio Caliente, De 
Soledades y Alegrías y La Prudencia. En Frio Caliente y La Prudencia trabajó 
además como actor y director respectivamente, con excelentes críticas tan-
to de crítica como de público.

La puesta de Spinoza. El susurro del marrano está prevista para 2026 en 
Madrid y Buenos Aires.



281

Referencias Bibliográficas

Bayle, Pierre. (2010). “Diccionario histórico y crítico. Spinoza”. En Escri-
tos sobre Spinoza y el spinozismo. Madrid: Trotta.

Bordoli, Roberto. (2020). “Art publique et république à Amsterdam à 
l’époque de Spinoza”. En Pierre-François Moreau y Lorenzo Vinci-
guerra (eds.), Spinoza et les arts. Paris: Vrin.

González Diéguez, Gema. (2005). “Introducción”. En Spinoza. Compen-
dio de gramática de la lengua hebrea. Madrid: Trotta.

Guerrero, Ramón. (1994). “Filósofos hispano-musulmanes y Spinoza: 
Avempace y Abentofail”. En Atilano Domínguez (ed.), Spinoza y 
España. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Man-
cha.

Kant, Immanuel. (1997). “Comienzo presunto de la historia humana”. 
En Filosofía de la historia. México: Fondo de Cultura Económica.

Meinsma, Kuno O. (2006). Spinoza et son cercle. Paris: Vrin.

Proietti, Omero. (2010). Philedonius 1657. Spinoza, Van den Enden e i 
classici latini. Macerata: Università di Macerata.

Renan, Ernest. (1992). Averroes y el averroísmo. Madrid: Hiperión.

Rovère, Maxime. (2020). “Spinoza au théâtre”. En Pierre-François Moreau 
y Lorenzo Vinciguerra (eds.), Spinoza et les arts. Paris: L’Harmat-
tan.

Sánchez Estop, Juan Domingo. (1994). “Ibn Tufayl et Spinoza. Une ren-
contre en exil”. En Fatma Haddad-Chamakh y Alia Baccar-Bou-
maz (eds.), L’écho de la prise de Grenade dans la culture européen-
ne aux XVIe et XVIIe siècles. Actes du colloque de Tunis (1992). 
Tunis: Cérès Éditions.

Spinoza, Baruch. (1986). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza Edi-
torial.

Tottaro, Pina. (2020). “Masaniello, la Hollande est un autoportrait de Spi-
noza?”. En Pierre-François Moreau y Lorenzo Vinciguerra (eds.), 
Spinoza et les arts. Paris: L’Harmattan.



282

Van Suchtelen, Guido. (1987). “Nil volentibus arduum: les amis de Spino-
za au travail”. Studia Spinozana, 3.



283

Teatro, política, risa y melancolía. 

Guillermo Ricca (UNRC-CLES)

Voy a hablar de un tema menor, podría decirse que se trata de una nota al 
pie de las cuestiones que venimos conversando en estos días

Aquello que intento rastrear aquí, en su huella bastante escondida, es la 
posibilidad de una risa política, una risa efecto del humor o, de aquello que 
los estudios en torno al humor definen como tal, vecina quizás de la risa 
ética que refiere Deleuze, a propósito de Spinoza. Es un esbozo, un ensayo  
destinado a pensar formas posibles de resistencia democrática que, tal vez, 
puedan inscribirse en el marco del capítulo IV del TP y de otros textos de 
Spinoza. De ahí el tono un tanto balbuceante de esta lectura. 

En el seminario de 1977-1978, editado bajo el título Seguridad, terri-
torio, población Michel Foucault llama la atención en torno a una muta-
ción que tiene lugar en el paso del siglo XVI al siglo XVII, mutación que 
acontece entre el teatro y la política. Foucault identifica al drama isabelino 
como un teatro del golpe de Estado. Lo dice en estos términos: «Apari-
ción, por lo tanto, de un teatro político cuyo reverso es el funcionamiento 
del teatro, en el sentido literario del término, como el lugar privilegiado 
de la representación política y sobre todo de la representación del golpe 
de Estado. Después de todo, en efecto, una parte del teatro histórico de 



284

Shakespeare es teatro del golpe de Estado» (Foucault, 2006, p. 308). Un 
poco más adelante, Foucault completa el concepto: «Digamos en una pa-
labra que en la época en que la unidad imperial del cosmos se disloca, la 
época en que la naturaleza se desdramatiza, se libera del acontecimiento, 
se deshace de la tragedia, creo que en el orden político pasa otra cosa, lo 
inverso» (p. 309). En el mismo curso, Foucault traslada esta teatralización 
de la política a Maquiavelo que es el primero en entender que gobernar es 
gobernar al pueblo, puesto que a los grandes que conspiran, en algún mo-
mento se los puede decapitar; en cambio el pueblo representa un peligro 
siempre latente porque es como la cuarta pared en el convivio teatral: a la 
vez cercano y distante. Ciertamente, la duración indefinida del gobierno 
sujeta a los avatares de la fortuna, al tiempo y a la ocasión, como dice Vi-
ttorio Morfino, implican cuanto menos cierta condición dramática de la 
política moderna (Foucault no duda en llamarla trágica). Pero más aún si 
se considera que, en Spinoza, la institución del campo político es absolu-
tamente desacralizada y desinvestida de cualquier legitimación que no sea 
el conjunto de afectos o de pasiones capaces de imponerse unas sobre otras 
para instituirlo. 

La biblioteca dramatúrgica de Spinoza es escueta: una edición del Sa-
tiricón de Petronio, dos volúmenes de la obra de Quevedo, La Comedia 
famosa de Pérez de Montalván, una edición de las Tragedias de Séneca y 
una edición en castellano de Todas las obras de Góngora. Es escueta, pero 
admite agrupamientos: el barroco español, un clásico latino y otro clásico 
que, a juzgar por la crítica pertenece a la sátira menipea, no latina. Sabemos 
también, por Steven Nadler que Spinoza formó parte de cierta sociedad de 
amigos del teatro, en Ámsterdam, sociedad que dirigía su amigo Ludwig 
Meyer. 

Por su parte, Deleuze, en las dos únicas intervenciones en que se ocupa 
del poeta satírico, dice lo siguiente: 

llamamos satírico al proceso por el que la regresión regresa ella 
misma, es decir, no es nunca una regresión sexual en superficie 
sin ser también una regresión alimenticia digestiva en profun-
didad [...] Haciendo él mismo mil ruidos y retirando su propia 
voz, el poeta satírico, el gran Presocrático en un solo y mismo 
movimiento del mundo, persigue a Dios con sus injurias y lo 



285

hunde en el excremento. La sátira es un arte prodigioso de las 
regresiones (Deleuze, 1994, p. 249)

y, en Diferencia y repetición:

Por eso el tirano–para el poeta satírico–no sólo tiene cabeza 
de buey, sino de pera, de repollo o de papa. Nunca nadie es 
superior ni exterior a aquello de lo que se aprovecha: el tirano 
institucionaliza la necedad, pero es el primer servidor de su sis-
tema y la primera víctima instituida (Deleuze, 1998, p. 231). 

Es decir, el tirano es su propia regresión desde la mirada satírica. Esa 
mirada le quita su máscara en el mismo gesto con el que el tirano se infatúa 
o se inviste. 

¿Puede leerse el Tratado Político y, por qué no,  otros pasajes de los escri-
tos de Spinoza como un «prodigioso arte de las regresiones» en el sentido 
que propone Deleuze para el poeta satírico y en el contexto que describe 
Foucault? Creo que sí:  desde la supuesta racionalidad de la política con 
sus regímenes mejores y peores a su condición necesariamente afectivo/
pasional; de las ciudades ideales a las ciudades terrenales, de la fábula y la 
edad de oro de los poetas, a la realidad efectual y, no menos importante, de 
la ley natural al derecho natural. Desde allí es posible leer de otro modo 
la risa de Spinoza y valorar ciertos pasajes del TP no exentos de humor, 
incluso de un humor que tiene aires de familia con Shakespeare, sobre 
todo con Hamlet. Algo que no es sorprendente si se tiene en cuenta que el 
drama isabelino, como muestra Pollock, traduce muchos de los motivos y 
estructuras del carnaval medieval, es decir, se trata de un auténtico fenóme-
no popular, propio de la potencia de la multitud. Spinoza también parece 
tomar nota de ese fenómeno cuando refiere el paso del templo al teatro 
y del sacerdote al comediante, en el TTP. Pero también es posible, desde 
esta perspectiva, como veremos, interrogar la valoración de la risa y de sus 
especies, que Spinoza despliega en la Ética.

También es interesante observar que buena parte del léxico de la filoso-
fía política de Spinoza es de filiación dramatúrgica. El uso de expresiones 
como “sátira” o imitatio affectibus remiten al léxico teatral. De hecho, se 
dice comicus al que imita con palabras y gestos; al bufón o comediante. La 
palabra imitatio es el femenino de Imitor que tiene usos clásicos que van 



286

desde imago (imagen) a simil (semejanza) y simul (simulacro). Lo mismo 
podría decirse del uso de la palabra fábula por parte de Spinoza o de las 
referencias a la risa satírica como risa propiamente befa que encontramos 
en el prefacio a la parte III de la Ética y en el capítulo I del Tratado Político. 
Junto a estos pasajes también hay que ubicar la burla como una expresión 
de odio (E, IV, 45, cor1), a diferencia de la risa y de la broma que son bue-
nas, a condición de no tener exceso (E, IV, 45, esc.).   

En una apretada síntesis hay que decir que la risa satírica y la melancolía 
fool van de la mano en el drama isabelino. Jonathan Pollock sostiene que 
«El bufón y el melancólico se introducen en el escenario isabelino en el 
mismo momento: independientemente de que sean cómplices o antago-
nistas, el humor nace de su conjunción» (Pollock, 2003, p. 57). No hay 
antagonismo entre el melancólico y el bufón; su fusión da lugar al Mome. 
Concluye Pollock: «El humorismo nace cuando el bufón siente la mor-
dedura de la billis negra o cuando el melancólico adquiere la disposición 
de un clown. Aparentemente Hamlet guarda el secreto, aunque intenten 
arrancarle el corazón de su misterio». Ese secreto no sería otro que la ac-
tuación (performance) de la propia pasión o, como dice Pollock la reacción 
a la mordedura de la melancolía. Según el propio Pollock esa sería la clave 
del discurso bufón que se consuma en el diálogo con el sepulturero y en el 
encuentro entre Hamlet y Yorick, un bufón muerto o, mejor, su calavera.  

Si bien, como muestran numerosos estudios, el rechazo de la risa sa-
tírica por parte de Spinoza se refiere al género epidíctico de la retórica 
moralista de los predicadores y teólogos respecto de las pasiones humanas, 
propia de la retórica de Quintiliano y de la sátira latina, en la lectura de 
Deleuze, se da cuenta de otra tradición satírica, no latina sino menipea que 
puede ser una gramática del humor de Spinoza: Petronio, Séneca, Luciano 
de Samosata y Tomás Moro213 son ríos que nutren esta corriente. Desde 
esta perspectiva, algunos pasajes del Tratado Político, de la propia Ética y 
de la correspondencia, como ya dije, pueden ser leídos también como una 
maquinaria que hace humor del delirio, de los delirios del poder, como 
sugiere la consideración de Deleuze acerca del poeta satírico. Una máquina 
de las regresiones de los delirios del poder. 

Así como hay en su obra un rechazo de la burla y de la sátira, Spinoza 
rechaza con igual énfasis el culto de la vida impotente y triste en tanto 

213  Moro fue un gran lector de Luciano de Samosata como lo atestigua su correspon-
dencia con Erasmo. 



287

expresión de melancolía y allí mismo afirma que, la risa y la broma son 
pura alegría y ésta es siempre señal de perfección. De ahí que deleitarse con 
comida, bebida, juegos, perfumes, teatro, música y plantas reverdecientes 
es propio y digno del «varón sabio» (Spinoza, 2023, p. 276-277). 

Por otra parte, dispersos en la Ética y en el TP, hay otros pasajes que 
dan cuenta de este humor, como la consideración de Descartes respecto a 
la unión de alma y cuerpo  por la glándula pineal, en el prefacio de Ética IV 
o, en una apretada síntesis de la doctrina de las pasiones, la conclusión que 
leemos, muy en línea con la poética de Aristóteles: «Pues, aunque todas es-
tas cosas son incómodas, también son necesarias y tienen todas causas bien 
determinadas, mediante las cuáles intentamos comprender su naturaleza, 
y el alma (mens) goza con su conocimiento verdadero lo mismo que lo 
hace con el conocimiento de aquellas cosas que son gratas a los sentidos» 
(Spinoza, 1986, p85), como así también el memorable parágrafo 27 del 
capítulo VII que borra, a tono con Hamlet, las diferencias de naturaleza 
entre los que mandan y la plebe: «…La naturaleza es una y la misma en 
todos; sin embargo, nos dejamos engañar por el poder y la cultura […]  
Lo característico de quienes mandan es la soberbia. Si se enorgullecen los 
hombres con un nombramiento por un año ¿qué no harán los nobles que 
tienen siempre en sus manos los honores? Su arrogancia, no obstante, está 
revestida de fastuosidad, de lujo y de prodigalidad, de cierto encanto en 
los vicios, de cierta cultura en la necedad y de cierta elegancia en la inde-
cencia» (p. 172). 

O el no menos célebre pasaje del capítulo IV del TP relativo al derecho 
de guerra de la multitud: «aquella sociedad cuya paz depende de la iner-
cia de unos súbditos que se comportan como ganado, porque sólo saben 
actuar como esclavos, merece más bien el nombre de soledad que de socie-
dad» (p. 128). 

Aquello que Deleuze identifica con la sátira menipea, propia de Pe-
tronio, cuyo Satiricón estaba en la biblioteca de Spinoza es lo que Pollock 
define como humor y que tiene su expresión acabada en el drama isabelino, 
en cuya máscara se transforma la vieja teoría de los humores corporales y 
de la bilis melancólica por la fusión de ambas. El humor  así entendido 
implicaría un tipo de afecto democrático y la risa humorística bien puede 
ser inscripta en el derecho de guerra de la multitud que Spinoza describe en 
el capítulo IV del TP, puesto que la risa humorística sería una resistencia 
o reacción a la afección de tristeza propia de las maneras de la tiranía: 
respuesta, reacción aún pasiva,  a la mordedura de la tristeza que el tirano 



288

necesita expandir para ser lo que es. Resistencia a ceder el derecho natural, 
puede decirse.  Algo que no está lejos y, a la vez, lo está, de la reconstruc-
ción de la hilaritas en tanto afecto pasivo común que nos ofrece Laurent 
Bove en varios de sus textos. Tampoco está lejos de los estudios del carnaval 
medieval, en Mijail Bajtin o del Risus Pascalis en María Catherina Jaco-
belli. 

Hilaritas es un término de difícil traducción en la obra de Spinoza. Vi-
dal Peña y Caimi lo traducen como placer o regocijo y Pedro Lomba, como 
“jovialidad”. La hilaritas como afecto propio de la multitud democrática, a 
saber, una alegría serena que afecta de igual modo los cuerpos y las mentes 
y que siempre es buena porque no tiene exceso, parece superior al humor 
que sobrepuja como reacción aún pasiva a la tristeza que impone la domi-
nación. En todo caso, ésta muestra que también puede haber una actuación 
del conflicto y del antagonismo que no sería menos necesaria ontológica-
mente que ese afecto que parece indicar cierto horizonte utópico, a pesar 
del realista Spinoza: así como Lordon se interroga acerca de si alguien ha 
visto a un ser libre en el sentido raro en que lo describe la Ética, no sería 
menos interesante la pregunta acerca de si alguien conoce un sujeto colec-
tivo como lo describe Laurent Bove, anclado en la confianza y en la alegría 
común propia de la hilaritas. Un sujeto que no sea el pueblo hebreo, en 
un pasaje concreto de su historia teocrática, anterior a los privilegios de la 
tribu sacerdotal, es decir, anterior a la corrupción del deseo político de ese 
mismo pueblo. El propio Spinoza dice que la hilaritas es más fácilmente 
concebida que observada (Ética IV, 44, esc.). 

Concluyo, provisoriamente: 

La risa es disolvente, como muestra Milan Kundera en El libro de la 
risa y del olvido. Aquello que puede en tanto expresión corporal propia 
del humor es interrumpir, aunque sea, episódicamente, el obsequium que 
reclaman el tirano o el déspota a partir del miedo u otras pasiones tristes. 
Puede adoptar, en ocasiones, la forma de una auténtica estrategia del co-
natus, algo que Freud no dejará de considerar en sus indagaciones sobre 
el humor: sobre todo que ama la máscara, como en general, los afectos 
humanos que gustan de investirse, muchas veces incluso, con la expresión 
de su opuesto para economizar sufrimiento. Algo que no es ajeno al propio 
Spinoza, cuando refiere en Ética IV, 45 esc. que no menos locos que los 
que deliran creyendo tener presente un objeto ausente, son aquellos que 
mueven a risa, a saber, los que arden de Amor y sueñan noche y día con 
su amante o meretriz (E, IV, 44, esc). Al parecer hay una risa de Spinoza 



289

que nace de la observación de la impotencia ajena, de la observación y 
comprensión de esa impotencia. Del mismo modo que el Satiricón causa 
risa como poema satírico cuyo objeto es la lujuria214. Parece que ante el 
delirio, ante la mordedura del delirio de la dominación–para utilizar aquí 
la metáfora de Pollock,  la risa se impone en la transitio –siempre que la 
haya– propia de un cuerpo, sea el propio o el de la multitud. Algo que no 
contradice el famoso non ridere, non detestari… del prefacio de Ética III 
y del comienzo del TP o, en todo caso, invita a considerar las pasiones 
y los afectos bajo el prisma de la misma transitio, toda vez que Spinoza 
mismo advierte que «en su mayor parte, no tienen nombre…puesto que 
aún originadas en el Deseo, en la Alegría y en la Tristeza se les suele llamar 
con varios nombres por razón de las varias relaciones y denominaciones 
extrínsecas a ellos» (Spinoza, 2023, p. 233) según nos dice en la última 
explicación de las definiciones de los afectos, de Ética III.

La risa de los bufones y de los momes, tramada en la mordedura de la 
melancolía ¿no suele ser, de hecho, parte de las prácticas de resistencia? Los 
ejemplos abundan–desde Erasmo y Tomás Moro hasta… El gran dictador 
de Chaplin, muchas películas de Woody Allen; entre nosotros, de Mace-
dornio a Puig, Lamborghini y Ricardo Zelarayan…o, más recientemente, 
Alejandro Zambra, en la literatura. Su potencia desintegradora, desesta-
bilizante, su performática de la resistencia a las imposturas e investiduras 
delirantes de la dominación, me llaman la atención. La risa que provoca 
el humor, como hemos intentado exponer aquí, distinguiéndose de la risa 
satírica que Spinoza rechaza como mala,  puede ser una interrupción de 
ese sentido y una forma de destitución de las máscaras infatuadas que toda 
dominación busca instaurar con su mito de referencia, sea cual sea.

Referencias bibliográficas

Deleuze, Gilles. (1994). Lógica del sentido. Barcelona: Paidós.

Deleuze, Gilles. (1996). Diferencia y repetición. Buenos Aires: Amorrortu.

Foucault, Michel. (2006). Seguridad, territorio, población. México: Fondo 
de Cultura Económica.

214   Cf. Andrea Pac “El placer entre el regocijo y el exceso, Petronio en la biblioteca de 
Spinoza” en Spinoza VI Coloquio, Córdoba, 2009, Diego Tatián-Sebastian Torres, ed. 



290

Pac, Andrea. (2009). “El placer entre el regocijo y el exceso: Petronio en la 
biblioteca de Spinoza”. En Diego Tatián y Sebastián Torres (eds.), 
Spinoza VI. Coloquio. Córdoba: Ediciones Brujas.

Pollock, Jonathan. (2003). ¿Qué es el humor? Barcelona: Paidós.

Spinoza, Baruch. (1986). Tratado político. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2023). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Buenos Aires: Colihue.



291

Spinoza en Gotas

Orlando Perrota (UTN Avellaneda)

La democracia se define como un sistema político en el cual la soberanía 
reside en el pueblo, que la ejerce directamente o por medio de represen-
tantes.

Está claro que la democracia es un medio, no un fin en sí mismo, es una 
metodología para tomar decisiones que afectan la vida de una sociedad, 
entonces la pregunta es:

¿Se pueden tomar decisiones, directas o indirectas, apropiadas en pos de 
alcanzar un buen vivir en comunidad, con la única condición de que sean 
tomadas por una mayoría de votos de los integrantes de la misma?

La pregunta es retórica, la respuesta es negativa, las razones pueden 
exponerse mediante otras preguntas retóricas:

¿Puede un cuerpo complejo, la sociedad, elegir libremente su destino 
si los cuerpos más simples que lo componen, las personas, no acceden 
mayoritariamente a un adecuado nivel de conocimiento?

¿Puede un pueblo ser realmente soberano si la mayoría de sus integrantes 
no son guiados, en buena medida, por la razón? Las respuestas son claras 



292

en la Ética: «No puede decirse, en absoluto, que el hombre obra según la 
virtud, en la medida en que es determinado a hacer algo por el hecho de 
tener ideas inadecuadas, sino sólo en la medida en que está determinado 
por el hecho de entender» (Spinoza, 2012, p. 201) [...] 

En nosotros, actuar absolutamente según la virtud no es otra 
cosa que obrar, vivir o conservar su ser (estas tres cosas sig-
nifican lo mismo) bajo la guía de la razón, poniendo como 
fundamento la búsqueda de la propia utilidad» (p. 202) [...] 
«Los hombres sólo concuerdan siempre necesariamente en na-
turaleza en la medida en que viven bajo la guía de la razón 
(Ibíd., p. 208). 

Demanda un esfuerzo sin dudas adquirir conocimientos, ideas adecua-
das, es ardua la tarea de potenciar nuestro ánimo guiados por la razón y 
moderar así los afectos de tristeza. ¿Son suficientes las enseñanzas adquiri-
das en nuestra educación formal?

Hace 140 años se sancionaba la Ley 1420, que estableció la educación 
primaria común, gratuita, gradual, laica y obligatoria en Argentina; enton-
ces se dio un intenso debate entre diferentes sectores políticos y religiosos 
sobre el rol del Estado y la Iglesia en el campo educacional.

No muy diferentes de aquellos debates que llevaron a la publicación del 
Tratado Teológico Político por parte de Baruch Spinoza, militando en favor 
de la experiencia republicana y en la separación de teología y filosofía.

Matemáticas, lengua y algunas nociones sobre otros temas constituyen 
el núcleo de la educación formal, cuya evaluación PISA corre por cuenta 
de una organización, OCDE, que coordina políticas económicas y sociales.

Sin dudas es necesario adquirir conocimientos para que cada uno pueda 
sumar su trabajo en busca de satisfacer las necesidades materiales, pero, 
¿son estos conocimientos suficientes para una vida racional?

En el Apéndice de la misma -Parte IV- de la Ética, podemos leer en su 
Capítulo V:

No hay, por tanto, vida racional sin conocimiento adecuado, 
y las cosas sólo son buenas en la medida en que ayudan al 



293

hombre a disfrutar de la vida del alma, que se define por ese 
conocimiento adecuado. Decimos que son, en cambio, malas 
las que impiden que el hombre pueda perfeccionar su razón y 
disfrutar de una vida racional (Spinoza, 2012 p. 242)

La herramienta democrática debería conducir a buenas decisiones si 
quienes la utilizan cuentan con conocimientos tales como: leer, escribir, 
sumar, restar, comprensión de texto, etc. Si, además, ya en pleno siglo 
XXI agregamos otras habilidades como manejar computadoras, celulares, 
aplicaciones de todo tipo e interactuar con la llamada inteligencia artificial, 
entonces el «sentido común», sin dudas, conferirá a quienes posean estas 
aptitudes, capacidad suficiente para tomar decisiones adecuadas para su 
vida personal y, por extensión, a través de la vía democrática, incidir en el 
rumbo de la vida comunitaria.

¿Está en lo cierto el sentido común?  Demos un rodeo con la intención 
de responder.

En Argentina se avanzó en una cuestión sensible como es la sexualidad, 
generando mayor conocimiento sobre el tema en todos los niveles edu-
cativos, mediante la ley 26150 de Educación Sexual Integral-ESI con el 
propósito de:

ARTICULO 3º — Los objetivos del Programa Nacional de 
Educación Sexual Integral son:

a) Incorporar la educación sexual integral dentro de las pro-
puestas educativas orientadas a la formación armónica, equili-
brada y permanente de las personas;

b) Asegurar la transmisión de conocimientos pertinentes, pre-
cisos, confiables y actualizados sobre los distintos aspectos in-
volucrados en la educación sexual integral;

c) Promover actitudes responsables ante la sexualidad;

d) Prevenir los problemas relacionados con la salud en general 
y la salud sexual y reproductiva en particular;

e) Procurar igualdad de trato y oportunidades para varones y 
mujeres.



294

Pero, ¿por qué esta concatenación de temas? ¿Qué tienen que ver la ESI 
con la Democracia? El nexo está en los objetivos de la ley y en la premisa, 
no explicitada, de una enorme ignorancia sobre el tema, en los niños ob-
viamente, en gran parte de los jóvenes y en muchos adultos también.

Las consecuencias de que muchos adultos con un primer nivel de cono-
cimiento, sujetos a sus pasiones, piensen, actúen y transmitan esos conoci-
mientos a otras generaciones, se manifiestan en los enormes daños sufridos 
por muchos niños, en los problemas de todo tipo que acucian a tantos 
jóvenes y en las secuelas que alcanzan a no pocos adultos.

Trabajosamente y con no poca resistencia, aún hoy a 18 años de su 
sanción, se sigue transitando el camino que nos va alejando de tabúes y 
prejuicios sobre este tema.  

Pero, del resto de las cuestiones inherentes a la vida humana ¿sí tenemos 
conocimientos adecuados? pareciera que existe un convencimiento -pala-
bra excesiva, más bien una despreocupación al respecto- de que alcanzamos 
la vida adulta con una comprensión suficiente acerca de nosotros y del 
entorno.

La premisa obvia de que los niños no nacen con esos conocimientos 
acerca de la sexualidad, es extensible al resto de afecciones que los seres 
humanos afrontamos desde nuestro nacimiento.

Dice Spinoza en Ética, Parte Segunda:

En virtud de todo lo antedicho, resulta claro que percibimos 
muchas cosas y formamos nociones universales: primero, a 
partir de las cosas singulares, que nos son representadas por 
medio de los sentidos, de un modo mutilado, confuso y sin 
orden respecto del entendimiento (Ver Corolario de la Propo-
sición 29 de esta Parte)  y por eso suelo llamar a tales percep-
ciones «conocimiento por experiencia vaga»; segundo, a partir 
de signos; por ejemplo, de que al oír o leer ciertas palabras 
nos acordamos de las cosas, y formamos ciertas ideas seme-
jantes a ellas, por medio de las cuales imaginamos esas cosas 
(Ver Escolio de la Proposición 18 de esta parte). En adelante, 
llamaré, tanto al primer modo de considerar las cosas como a 



295

este segundo, “conocimiento del primer género”, “opinión” o 
“imaginación”(Spinoza, 2012, p. 94)

Son esas ideas inadecuadas las que van conformando un conocimiento 
precario, generación tras generación, impidiendo superar un modo de exis-
tencia que apenas logra lidiar con las pasiones.

Al tiempo que el sentido común y las evaluaciones «económico-socia-
les» sobre el conocimiento, centran su atención en las aptitudes para fun-
cionar dentro del sistema, la filosofía, ese esfuerzo continuo, guiado por el 
amor al conocimiento, es tomado por gran parte de la humanidad como 
un ejercicio ocioso, o un pasatiempo improductivo.

Ni que hablar si, imaginemos, un grupo de personas se encierran cinco 
días entre sierras, ríos y arroyos para hablar de todas esas cosas «que tienen 
poco que ver con la vida cotidiana y que no sirven para nada».  Fantasmales 
voces al grito de «Vayan a laburar, agarren la pala» podrían dejarse oír a 
través de las ventanas durante ese hipotético encuentro.

Pero también, de manera más elíptica, y políticamente correcta, se to-
man decisiones con el mismo sustrato ideológico, se aumentan las horas 
de matemáticas, se incluyen finanzas, tecnologías de la información, etc., 
bienvenidos todos estos saberes, me apresuro a aclarar, pero, ¿a expensas de 
las exiguas horas dedicadas a las materias humanistas?

¡Sí!, me parece recibir como respuesta, porque el sistema no necesita de 
seres humanos con pensamiento crítico sino con habilidades competitivas 
y productivas.

Esos son los mismos seres humanos que conforman el «pueblo» donde 
reside la soberanía para decidir el rumbo de la vida en común, gran parte 
de los cuales, nos susurra al oído Baruch: son arrastrados en distintas direc-
ciones y no saben hacia dónde orientarse.

Es inútil pretender que la democracia esté a salvo de déspotas o preserve 
la memoria, si una gran parte de la sociedad no logra superar ese primer 
nivel de conocimiento, dependeremos de la buena intención de los diri-
gentes y como lo manifiesta de manera clara en el Tratado Político: «Un 
Estado cuyo bienestar dependa de la lealtad de algunas personas, y cuyos 
asuntos, para estar bien dirigidos, exijan que quienes lo manejan quieran 
actuar lealmente, no tendrá ninguna estabilidad». (Spinoza, 2014, p. 31). 
Ante esta situación dos caminos se abren, desechar cualquier intento para 



296

superarla o ratificar nuestra pretensión de ser medianamente racionales y 
consecuentes con estos conceptos vertidos en la Ética

El bien que apetece para sí todo el que sigue la virtud, lo de-
seará también para los demás hombres, y tanto más cuanto 
mayor conocimiento tenga de Dios.

Demostración:

Los hombres, en cuanto que viven bajo la guía de la razón, son 
lo más útil que hay para el hombre (por el Corolario 1 de la 
Proposición 35 de esta parte), y de esta suerte (por la Proposi-
ción 19 de esta parte), es conforme a la guía de la razón el que 
nos esforcemos necesariamente por conseguir que los hombres 
vivan, a su vez, bajo la guía de la razón […] (Spinoza, 2012, 
p. 211)

¿Pero qué podemos hacer para traducir ese deseo en acción? ¿Podríamos 
militar por una Ley EFI – Educación Filosófica Integral?

Podrá despertar sonrisas el juego de palabras, y sonar disparatada la 
idea, pero, ¿lo es? Claro que, disparatada o no, aunque muchos estemos 
convencidos de las palabras de Baruch en la Carta LXXVI de su Epistola-
rio: «[…]no presumo haber descubierto la mejor filosofía, sino que sé que 
conozco la verdadera.» (Spinoza, 2018, p. 280)

Difícilmente logremos que su pensamiento sea divulgado masiva e ins-
titucionalmente, ¿entonces? ¿Nos conformamos con aprender para alcan-
zar una lúcida resignación o intentamos algo que logre sumar a muchos 
más seres humanos a cierto nivel de comprensión?

Resignarse no es una opción para que la democracia deje de ofrecer in-
satisfacción y mejore efectivamente nuestra vida individual y comunitaria. 

Alguien lo definió como médico de la civilización, ayudemos a con-
vertir, al menos, su pensamiento en la corriente filosófica del «sanitarismo 
mental», ya que Baruch no se propone tan solo interpretar el mundo sino 
propender a su transformación, como dirá Marx un par de siglos más tar-



297

de, y si bien mostraba cierto escepticismo cuando escribía en el Tratado 
Político:

También hemos demostrado que la razón puede contener y 
gobernar las pasiones, pero hemos visto al mismo tiempo que 
el camino señalado por la razón es muy difícil, los que se per-
suaden de que es posible hacer vivir de acuerdo con la razón a 
las multitudes o a los hombres ocupados en las cosas públicas, 
sueñan con la edad de oro de los poetas, es decir, se complacen 
con la ficción. (Spinoza, 2014, p. 31)

También es cierto que no por ello dejó de pensar, escribir y actuar como 
si, aunque extremadamente difícil, la tarea no fuera imposible de lograr, 
al menos acotada a una cantidad suficiente de congéneres. Ese vestigio de 
optimismo se puede leer en otros párrafos del Tratado Político

Es posible que este escrito sea recibido con risas por los que 
adjudican a la plebe, únicamente, los vicios propios de todos 
los mortales. La plebe no tiene mesura; es temible cuando no 
tiembla; es un humilde esclavo o un arrogante dominador; no 
conoce la verdad, es capaz de juzgar, etc. La naturaleza es una 
y es común a todos. Pero nos dejamos engañar por el poderío 
y el refinamiento; de ahí que ante dos hombres que actúan de 
la misma manera, solemos decir que a uno le está permitido y 
al otro prohibido. (p. 83)

Más adelante en el Capítulo 9-14:

[…]cuando son unos pocos hombres los que deciden todo a 
su gusto, es la libertad, el bien común, lo que perece. El espí-
ritu humano es demasiado obtuso para poder penetrarlo todo 
de golpe: deliberando, escuchando y discutiendo se aguza, y a 
fuerza de tantear, los hombres terminan por hallar la solución 
que buscan y que cuenta con la aprobación de todos, […] ( 
p. 114)



298

Y antes también en su Tratado de la Reforma del Entendimiento:

[…]Hablar según la capacidad del vulgo y hacer todo aquello 
que no constituye impedimento alguno para alcanzar nuestra 
meta.  No son pocas las ventajas que podemos sacar de ahí, si 
nos adaptamos, cuanto nos sea posible, a su capacidad.  Añá-
dase a ello que, de ese modo, se dispondrán benévolamente a 
escuchar la verdad. (Spinoza,  2014, p. 104)

La licencia otorgada por el mismo Spinoza en esta última cita más to-
das las consideraciones mencionadas anteriormente, impulsaron mi atre-
vimiento para dibujarlo, animarlo y traerlo al Siglo XXI para que vuelva a 
charlar con amigos, como lo hacía siglos atrás en Holanda, pero ahora en 
un barrio cualquiera, de una ciudad cualquiera, al otro lado del Atlántico.

La idea es imaginar sus conversaciones con un grupo de hombres y 
mujeres que se van interesando por sus pensamientos, recreando dudas, 
interpretaciones, preguntas, que son las que he vivido y sigo viviendo yo 
mismo, en talleres, en libros que estudian su legado y en charlas que sigo 
manteniendo con quienes se sienten atraídos por su filosofía.

Un «Spinoza en Gotas», pequeñas dosis en videos que no llegan a los 
cuatro minutos de duración, para que la ansiedad de estos tiempos no 
amenace con  «scrollear », el desafío es despertar el interés por estos temas, 
breves estímulos difundidos a través de su propio canal de YouTube: ht-
tps://www.youtube.com/@vida_ética

Si seguir cavando en las profundidades de sus pensamientos es tarea ne-
cesaria, priorizar el ancho para divulgarlas es lo que persigue este proyecto 
en marcha, abrir un sendero con herramientas de estos tiempos para inci-
tar a adentrarse en el camino de una vida ética, cuantos más nos sumemos 
mayor potencia tendrá la comunidad en constante construcción.

Si todo lo excelso es tan difícil como raro, procuremos alcanzar, al me-
nos, lo adecuado para un buen vivir, esa es la intención.

https://www.youtube.com/@vida_%C3%A9tica
https://www.youtube.com/@vida_%C3%A9tica


299

Referencias bibliográficas

Spinoza, (2012) Ética, Madrid, Alianza. 

Spinoza, (2014), Tratado Político, Madrid, Alianza

Spinoza, (2018) Epistolario, Colihue. 



300

El paso del mythos al logos, puntos de corte 
y continuidad.

Ezequiel Detez (FFyL, UBA)

Introducción

En el presente trabajo nos proponemos establecer una analogía entre una 
antigua disputa clásica —la que opone la poesía y la filosofía— y una fun-
damental disyuntiva moderna —la que se propone distinguir las sagradas 
escrituras o el conocimiento revelado y la filosofía—. Creemos que este 
paralelismo no responde a un simple capricho, sino que puede arrojar luz 
sobre una problemática que ha surgido desde los inicios de la filosofía y 
que ha perdurado hasta los últimos siglos de nuestra era.

Nuestra finalidad es mostrar que los textos religiosos no son incompati-
bles con la práctica filosófica, sino que pueden ser medios o formas de ex-
presión útiles y beneficiosas, pero que es necesario hacer un análisis crítico 
de ellos, que hay que estar advertidos de que la literalidad de ambos debe 
ser puesta en cuestión para evitar consecuencias perniciosas.

Si bien la temática es lo suficientemente amplia como para agotarla en 
un breve trabajo como el que aquí planteamos, bastará con señalar algunos 
puntos clave que sirvan para futuras investigaciones, ampliando así nuestra 
indagación. Para defender nuestra hipótesis, nos apoyaremos en las críticas 
que Platón realiza a la poesía tradicional en República y las vincularemos 
con lo expuesto en algunos capítulos del TTP de Spinoza.

La paideía tradicional frente a la paideía filosófica

Las críticas que Platón dirige a la poesía en República sólo pueden ser com-
prendidas si las insertamos dentro de la reforma educativa que el filósofo 
ateniense busca llevar a cabo. Dado que los poetas habían monopolizado 
la formación de los jóvenes mediante relatos mitológicos, era necesario 
ocupar ese espacio educativo para transformar profundamente la educa-



301

ción de la polis. Pero, ¿cuál era el riesgo al que se exponían aquellos que se 
formaban con la poesía tradicional?

Si consideramos que los conocimientos transmitidos por los textos 
homéricos abarcan una vasta gama, desde saberes técnicos como la na-
vegación, la medicina y las estrategias bélicas, hasta disciplinas como la 
gimnasia, la geometría, la gramática y la retórica, y, muy especialmente, 
la transmisión de valores cívicos, el problema radica en que unos malos 
maestros podrían incidir negativamente en sus discípulos, siendo muy di-
fícil reparar ese daño.

Sin embargo, aquí radica el potencial de la poesía. Si bien puede ser 
perjudicial y dañina, utilizada adecuadamente puede ser de gran utilidad. 
Este potencial se configura, precisamente, hacia el final del libro II, como 
parte de un plan educativo integral para toda la polis, que comienza con la 
gimnasia y la música, y culmina con la formación filosófica (aunque esta 
última estará reservada solo para los futuros gobernantes). La formación 
musical, como sabemos, incluye también la poesía: el arte inspirado por 
las musas, el relato de fábulas. Por ello, es necesario supervisar qué relatos 
serán narrados a los jóvenes, censurando aquellos que resulten nocivos, 
como la épica homérica.

Dentro de las directrices propuestas por Platón, encontramos un énfasis 
en la representación de la divinidad y su naturaleza: no debemos concebirla 
como principio del mal, ni dotarla de rasgos antropomórficos, debilidades 
humanas o actos impíos.

En esta primera crítica a la poesía, podemos subrayar su rol formativo 
y el daño que puede causar a la ciudadanía si no es supervisada por la filo-
sofía. En términos actuales, esta crítica a la poesía puede entenderse como 
una reflexión sobre las ficciones y la producción literaria destinada a la 
enseñanza escolar. El término mimesis, que generalmente se traduce como 
«imitación», abarca dos sentidos complementarios: en primer lugar, el poe-
ta imita lo que quiere representar; en segundo lugar, los jóvenes imitan los 
comportamientos narrados en los relatos homéricos.

La respuesta platónica será que la nueva poesía debe imitar valores bue-
nos, bellos y justos, ajustándose a los ideales que deseamos transmitir para 
una polis de esas características. El orden en la música de las composiciones 
residirá en la armonía del alma, cuyas melodías perdurarán a lo largo de 
toda la vida.



302

De lo dicho hasta aquí se desprende que la filosofía no se desprende 
completamente del mito, sino que lo utiliza a su favor. La filosofía platóni-
ca es, de hecho, un paradigma de poesía filosófica que no necesita mucha 
justificación aquí.

El mundo a través del espejo

En La República X, Platón presenta un nuevo ataque a la poesía, pero desde 
una perspectiva diferente: hasta ese momento, las críticas se habían formu-
lado desde un enfoque pedagógico, es decir, sobre la influencia de la poesía 
en la educación de los jóvenes. En este caso, Platón introduce una nueva 
dimensión vinculada a la ontología. Compara a los poetas con fabricantes 
de imágenes, como aquellos que toman un espejo y duplican el mundo 
reflejado en él. Al igual que los artistas, los poetas no son capaces de repre-
sentar la realidad tal cual es, sino que imitan una apariencia: es decir, una 
imagen de una imagen. La distancia que el poeta tiene de la realidad revela 
la deficiencia de su mimesis.

Dado que los valores que los poetas transmiten están desconectados 
de las verdaderas causas y del conocimiento de las esencias, la poesía se 
muestra como algo censurable, pues nos ofrece una imagen distorsionada 
y ridícula de los héroes, lo cual debemos evitar.

Sin embargo, queda aún la mayor acusación contra la poesía: esta incide 
en aquella parte del alma que tiende a los excesos, la parte apetitiva e irra-
cional. Según Platón, la poesía corrompe incluso a las mejores almas, nos 
engaña, nos hace simpatizar con los más crueles, nos induce a reírnos de 
lo más vil y a experimentar esas emociones de manera indirecta. Cuando 
escuchamos a Homero o vemos a los personajes actuar en el teatro, nos 
olvidamos de nosotros mismos y nos confundimos con los personajes. Sin 
embargo, cuando ya no estamos bajo ese influjo, consideramos reprocha-
ble lo que antes celebrábamos con entusiasmo.

Así, entendemos que la poesía no sólo es perjudicial para la formación 
de los jóvenes, sino que también pone en conflicto nuestro gobierno inte-
rior, incluso si hemos sido educados con los valores adecuados.

La propuesta final en lo referente a la poesía tradicional es que debe ser 
reformulada desde su base, para ser una aliada auxiliar a la filosofía. No se 



303

trata de rechazar los mitos, sino de fundar unos nuevos, que nos aproxi-
men a los valores que convienen a la organización de la polis.

Hasta aquí hemos esbozado algunas cuestiones que nos permiten ahora 
pasar a otro ambiente y clima cultural, el que lo encuentra a Spinoza, con 
su condena por herejía, donde creemos poder encontrar algunas simili-
tudes en su propuesta filosófica, más específicamente en lo referente a los 
textos bíblicos y la actitud de la filosofía frente a ellos.

Somos libres y piadosos

Desde el prefacio de su Tratado teológico-político, Spinoza sostiene que 
no solo es completamente posible ejercer el pensamiento libre en armonía 
con la religión, sino que, además, esto es deseable para garantizar la paz y la 
prosperidad del Estado. La libertad de pensamiento y la práctica filosófica 
no se oponen a la religión ni al culto; por el contrario, ambas pueden —y 
deberían— convivir de forma armoniosa si se aspira a un Estado estable y 
tolerante.

La filosofía no está en conflicto con la religión, ni le es opuesta, ni 
puede ser considerada perjudicial. El verdadero problema radica en que 
algunos teólogos intentan limitar el ejercicio del pensamiento filosófico: 
buscan censurar y silenciarlo porque pone en entredicho su autoridad. Un 
pueblo que reflexiona y cuestiona no se deja dominar con facilidad. Por 
eso, los teólogos atacan a la filosofía, tratándola como si fuera una herejía 
que amenaza la paz del Estado. Frente a esto, Spinoza se propone demos-
trar lo contrario: defender la filosofía y su valor. Para él, los verdaderos 
enemigos del pensamiento libre son precisamente los teólogos y la teología 
institucionalizada. En su camino, también reivindica a los auténticos pro-
fetas y rescata el valor de la religión cuando esta se reduce a sus principios 
fundamentales: el amor al prójimo y la obediencia moral. Es por ello que 
el filósofo se propone realizar un interesante estudio de las sagradas escritu-
ras, de los profetas y de la opinión del vulgo sobre estos asuntos.

Desde los primeros dos capítulos se percibe una marcada división entre 
la teología y la filosofía. Mientras que la teología sostiene que la verdad ha 
sido revelada directamente por Dios a través de ciertos profetas —y que los 
teólogos son los únicos intérpretes legítimos de esa verdad, de la palabra 
divina y de la voluntad de Dios—, la filosofía adopta una postura más crí-
tica. Esta nos invita a reflexionar sobre el origen de tales revelaciones y nos 



304

muestra cómo la imaginación puede influir en nosotros, desviándonos del 
verdadero conocimiento de Dios.

Si la profecía es entendida como el conocimiento cierto revelado por 
Dios, entonces sería un conocimiento natural, es decir, las leyes que se 
derivan de la naturaleza, las cuales son necesarias e inmutables. Sin em-
bargo, Spinoza utiliza esta idea para hacer un juego de palabras astuto: si 
aceptamos que la revelación o profecía es el conocimiento cierto que Dios 
comunica a los humanos, entonces el conocimiento filosófico o natural 
—que es el conocimiento de las leyes de la naturaleza— también podría 
considerarse una forma de revelación. En otras palabras, Spinoza equipara 
el conocimiento filosófico con el conocimiento divino, pues ambos son 
conocimiento cierto de Dios, entendido aquí como la naturaleza misma 
(Dios según Spinoza).

Este conocimiento sólo se alcanza mediante el uso de la razón humana, 
por lo que el ejercicio filosófico nos convierte en los agentes más aptos 
para conocer las leyes divinas. En contraste, el pueblo común, movido por 
temor o esperanza, desprecia el camino intelectual y se deja llevar por su-
persticiones. Los profetas, a su vez, exaltan un poder misterioso y sobrena-
tural, como si fueran diferentes del resto de los seres humanos. Spinoza no 
propone ningún poder sobrenatural especial ni un conocimiento divino 
fuera del uso racional que compartimos todos por participar de la misma 
naturaleza; su énfasis está en conocer las causas a través del entendimiento.

Surge entonces la pregunta sobre el lugar que debemos otorgar a las 
profecías y a las Sagradas Escrituras. Aunque nada impide que Dios se dé a 
conocer por medios distintos a la luz natural, Spinoza examina qué alcan-
ce tienen los pasajes bíblicos y cuáles son sus limitaciones. Es importante 
señalar que Spinoza nunca acepta la visión tradicional de Dios como un 
ser personal y antropomórfico que se «revela». Más bien, considera que 
las Sagradas Escrituras son la fuente más alta de conocimiento disponible 
para los humanos sobre Dios, y por ello propone acercarnos a ellas con la 
intención de analizar lo que realmente dicen, sin atribuirles un carácter 
sobrenatural distinto al conocimiento racional.

En primer lugar nos hallamos con los pasajes donde se dice que Dios 
se ha manifestado ante los profetas, Moisés y Samuel, mediante palabras 
o signos. Inmediatamente se concluye que la voz que aquellos hombres 
escucharon era producto de la imaginación, ya que la voz que escuchaban 



305

era similar a la de otros y por eso en principio la confundieron. Lo mismo 
sucede cuando la figura de Dios se revela a través de sueños.

Es interesante observar el trabajo que realiza aquí el filósofo. Por un 
lado, ofrece una explicación racional de los hechos narrados en los pasajes 
analizados, mostrando cómo, mediante la imaginación, los profetas comu-
nican su comprensión de la naturaleza divina. Pero, al mismo tiempo, les 
otorga cierto valor: en lugar de impugnar sus mensajes, los vuelve inteli-
gibles, rescatando de ellos un contenido que puede y debe ser descifrado. 
En este sentido, el filósofo se presenta como un exégeta que guía al pueblo 
no mediante el temor o la superstición, sino a través del uso correcto del 
entendimiento.

Aquí ya puede trazarse un paralelismo con Platón: Spinoza reconoce el 
valor del contenido moral que los profetas transmiten —una certeza prác-
tica orientada a una vida buena, expresada en máximas de conducta—, 
sin comprometerse en ningún momento con la idea de una revelación 
divina en sentido personal. De este modo, realiza un doble gesto. Por un 
lado, concede a los profetas una cierta legitimidad, reconociendo que sus 
enseñanzas contienen elementos valiosos. Por otro, limita el alcance de 
sus profecías, caracterizadoras como un tipo de conocimiento imaginativo, 
condicionado por las representaciones propias del profeta. 

Así, Spinoza distingue lo que debe ser conservado —el contenido ético 
de las profecías— de aquello que debe ser puesto en duda —su pretendido 
origen sobrenatural. Rescata a los profetas, pero “rebaja” el carácter de sus 
mensajes. En contraste, reserva sus críticas más severas para los teólogos, 
a quienes presenta como agentes del poder más que como miembros au-
ténticos de la comunidad. Mientras que los profetas comunican un saber 
moral útil para la vida, los teólogos buscan monopolizar la interpretación 
de lo divino, arrogándose una autoridad que no les corresponde.

El conocimiento de Dios, concluye Spinoza, no debe derivarse de reve-
laciones milagrosas, sino del conocimiento de las causas naturales.

Si atendemos al análisis de los hombres cultos y eruditos y lo que se 
dice de los profetas, resulta evidente que los primeros tienen una imagi-
nación más templada, y que evitan mezclarla con el uso de operaciones 
intelectuales, mientras que los últimos hacen uso irrestricto de aquel poder 
imaginativo.



306

Pero resulta que ha habido tantas profecías como profetas, y que todos 
difieren entre sí, de lo que hace evidente que el llamado don profético 
jamás ha brindado mejores directrices a la hora de conocer la naturaleza 
divina.

De lo que se deduce que el conocimiento de las cosas naturales no debe 
buscarse en los libros de los profetas sin que ello implique que la filosofía 
sea una labor atea.

Los falsos intérpretes y la tarea filosófica

En el capítulo VII el filósofo nos indica el mal uso que hacen de las sa-
gradas escrituras los falsos intérpretes: en efecto estos hacen conformar su 
vida con las enseñanzas bíblicas. Lejos de buscar la beatitud como una guía 
para la conducta humana los teólogos insertan sus interpretaciones para 
encubrirlos bajo la autoridad de Dios. Spinoza denuncia el uso político y 
mezquino que estos hombres hacen para dominar al vulgo, sumado a esta 
empresa, los hombres corrientes se dejan llevar por la superstición antes 
que por la razón, siendo arrastrados por opiniones quiméricas y apartán-
dose de las más útiles enseñanzas.

¿Cuál es el antídoto para un mal semejante? Se propone un método 
eficaz para hacer un uso adecuado de las Sagradas Escrituras: interpretarlas 
del mismo modo en que se interpreta la naturaleza, es decir, partiendo 
de hechos comprobables y llegando a definiciones precisas. El objetivo es 
construir una narración fiel que permita identificar principios sólidos a 
partir de los cuales puedan derivarse conclusiones legítimas, basadas en el 
verdadero sentido de las Escrituras.

En este enfoque, el filósofo desempeña un papel fundamental: rescata lo 
valioso y advierte sobre lo dañino. Se promueve así una cooperación entre 
distintas disciplinas que, aunque conservan su autonomía, no son incom-
patibles entre sí, sino que pueden coexistir y enriquecerse mutuamente.

De este modo los milagros y las revelaciones quedan exentos del conoci-
miento de Dios, ya que como ha demostrado en los capítulos previos, son 
fenómenos extraordinarios en los que se mezclan opiniones y juicios de los 
que los narran y describen.

Por último, para hacer una correcta interpretación no debe sumársele 
ninguna doctrina que no resulte de la lectura de las mismas escrituras.



307

Mutatis mutandis

Habiendo establecido los principales puntos de crítica a la poesía en el 
contexto griego y a la interpretación de los textos sagrados en el caso del 
filósofo neerlandés, pasamos ahora a examinar cómo la filosofía ha inte-
ractuado, de manera fluctuante, con la tradición religiosa. Al igual que la 
poesía desempeñaba un papel formador en la construcción de los carac-
teres que los ciudadanos debían imitar, los textos sagrados actúan como 
una matriz capaz de modelar el ánimo de los hombres comunes. De ahí la 
relevancia que ambos filósofos otorgan a la filosofía, ya sea como creadora 
de nuevos mitos o como exégeta de la ley divina. En ambas propuestas se 
denuncia la limitación epistemológica de los malos poetas y los falsos pro-
fetas, quienes, incapaces de expresar adecuadamente la naturaleza divina, 
muestran que son los filósofos quienes están mejor preparados para llevar a 
cabo esta tarea. Finalmente, cabe resaltar que ambas propuestas comparten 
una preocupación por lo irracional en el caso de Platón, y por lo pasional 
en el de Spinoza, ya que tales rasgos afectan negativamente al público, 
proponiendo el uso de la razón como respuesta liberadora para el pleno 
desarrollo de la vida humana.

Este análisis nos lleva a preguntarnos cuál es el problema de fondo en 
la relación entre la filosofía y otros saberes, como la poesía o la religión. 
Tanto Platón como Spinoza reconocen que estas formas de conocimiento y 
expresión cumplen un papel fundamental en la formación ética y espiritual 
del individuo y la sociedad, pero las ven también como potencialmente 
engañosas o insuficientes. Para Platón, la poesía y el mito tienen un valor 
pedagógico pero deben estar sometidos al escrutinio racional para evitar 
que lo irracional corrompa el alma. Para Spinoza, la pasión desmedida que 
pueden generar las interpretaciones religiosas es un obstáculo para alcanzar 
la verdadera comprensión de la naturaleza y la libertad humana, que sólo 
la razón puede proporcionar.

Entonces, ¿nos satisface esta visión de la filosofía como superior y co-
rrectora de otros saberes? Desde una mirada contemporánea, la respuesta 
podría ser ambivalente. Por un lado, la defensa del uso de la razón como 
vía para la emancipación humana y el esclarecimiento es una propuesta po-
derosa y aún vigente. Pero, por otro lado, esta perspectiva podría subesti-
mar el valor intrínseco de otras formas de conocimiento y experiencia que 
no se reducen a lo racional o a la lógica formal. La tensión entre la filosofía 
y los saberes «no racionales» que plantean Platón y Spinoza sigue siendo un 



308

tema abierto que invita a reflexionar sobre la pluralidad de modos en que 
los seres humanos comprenden y dan sentido al mundo.

En definitiva, profundizar en esta problemática nos permite entender 
que el vínculo entre la filosofía y otros saberes es complejo y dinámico, 
marcado por un equilibrio entre crítica y diálogo, exclusión y reconoci-
miento. Este equilibrio es crucial para pensar una convivencia intelectual 
que no solo valore la razón, sino también las múltiples dimensiones de la 
experiencia humana.

Referencias bibliográficas

Platón. (2000). República (trad. C. Eggers Lan). Madrid: Gredos.

Spinoza, Baruch. (1986). Tratado teológico-político (trad. Atilano Domín-
guez). Madrid: Alianza Editorial.



309

Incertezas. Del reconocimiento al 
resentimiento

Mariana Gainza (UBA-CONICET-UNSAM)

I- El reverso de lo cierto

Envié un título de compromiso para el programa de este coloquio, sin 
saber de qué iba a hablar. Incertezas, dije. Lo tomo entonces como punto 
de partida, asumiendo una dificultad, que es la de muchos y es la mía, para 
pensar con claridad y orientarse en este mundo difícil.

Spinoza es, sin embargo, el filósofo que nos ofrece una concepción fuer-
te, y a la vez enigmática, sobre la certeza: 

Nadie que tenga una idea verdadera ignora que la idea verda-
dera implica una certeza suma (…) pues tener una idea verda-
dera no significa sino que se conoce una cosa perfectamente, o 
sea, del mejor modo posible, y nadie puede dudar de ello, a no 
ser que piense que una idea es algo mudo como una pintura 
sobre un lienzo, y no un modo del pensar, a saber, el hecho 
mismo de entender (…) ¿Qué puede haber más claro y cierto, 
como norma de verdad, que la idea verdadera? Ciertamente, 
la verdad es norma de sí misma y de lo falso, al modo como la 
luz se revela a sí misma y revela las tinieblas. (E, II, 43, esc.)

El lado fuerte de esa concepción podría llevarnos a homologarla con las 
ilusiones históricas del racionalismo que, al combatir los prejuicios y la su-
misión a la autoridad que limitan los modos tradicionales de conocer, ter-
mina asumiendo la omnipotencia de la luz natural de la razón en su avance 
sobre cada rincón oscuro del universo. Sin embargo, el lado enigmático de 
la noción spinoziana de certeza la disocia del pujante racionalismo de su 
época y nos habla directamente a nosotros, en cuanto comprendemos esa ex-
periencia a la cual Spinoza se refiere: la certeza tiene un cuerpo sensible, de 
manera que cuando entendemos algo sabemos que lo entendemos porque 



310

existe una sensación de la intelección que acompaña el acto de nuestro en-
tendimiento, nuestro entendimiento en acto.  ¿Pero qué pasa entonces con 
la incerteza? ¿Cuál sería el reverso de la plena certidumbre que sentimos 
cuando tenemos una idea verdadera? ¿Hay una experiencia productiva de 
la incertidumbre que Spinoza pueda ayudarnos a pensar?215. Pero no voy a 
hablar hoy de esto… Dejo esta pregunta, entonces, como ruido de fondo, 
y sigo…  

II- El reverso del reconocimiento

Se describe habitualmente este tiempo de postpandemia, crisis, y guerras, 
en sus determinaciones subjetivas, apelando a un amplio arco de estados 
anímicos negativos, como el abatimiento, la desesperanza, la desespera-
ción, la impotencia, la ansiedad; y reactivos, como el odio y la crueldad, 
la venganza, la revancha, la desconfianza o el resentimiento. El resenti-
miento, en particular, viene siendo considerado por distintos autores como 
una pasión que alimenta la expansión social y política de las ultraderechas 
mundiales, que les da su energía en tanto ideologías que reaccionan contra 
el progresismo –genéricamente calificado como “marxismo cultural”– y 
contra lo que es etiquetado como “corrección política” –un epíteto que 
sirve para atacar a un conjunto vago de políticas y discursos igualitarios, 
inclusivos, universalistas–. Valiéndose de la fuerza a la vez aglutinadora y 
desintegradora del resentimiento, el neoliberalismo fascistizado reacciona 
contra las funciones redistributivas de los Estados y las aspiraciones a la 
justicia social; mientras se trata, a la vez, de darle consistencia a un nuevo 
sujeto popular a través de la serie de interpelaciones antifeministas, ho-
mofóbicas, racistas, que componen lo que las ultraderechas denominan 
la “batalla cultural”. De esta manera, parecen saldarse los famosos debates 
sobre el peso relativo de la redistribución y el reconocimiento, al atacarse 
sin distinción las bases de la lucha por la igualdad en el terreno económico, 
social, político, civil y cultural.       

¿Qué es lo que le da su fuerza al resentimiento? La misma palabra 
señala hacia la existencia de una repetición: volver a sentir un sentimiento 
reactivo, hostil, frente a alguien o algo. En cuanto no se trata simplemente 
de recordar lo que una vez se sintió, sino de la continua reexperimentación 

215   Una experiencia que no sea, por supuesto, el famoso “hay que a aprender a vivir en 
la incertidumbre y disfrutarla” que recomendó el ministro de educación del gobierno de 
Macri en el año 2017.



311

de una emoción, más allá de las primeras circunstancias que la provocaron, 
se produce una renovación, una reproducción, una recarga del afecto 
original, que lo hunde cada vez más profundamente en la subjetividad, 
tornándolo más denso, más consistente, más durable. Por eso, se trata de 
una reacción, no inmediata, sino mediada: una reacción a una reacción, 
un afecto de segundo orden que supone que un primer sentimiento, una 
indignación o un enojo, se siente otra vez en un nuevo afecto. Un afecto, 
entonces, cuyo contenido es otro afecto.216 A diferencia de un grito, que 
expresa de modo inmediato el dolor, la rabia o la desesperación que lo 
provocan (y, en ese sentido, puede ser pensado como un signo de esa afec-
ción), los afectos de segundo orden orientan la atención hacia el aspecto 
complejamente mediado de los humores sociales. Para intentar entender 
los pasajes desde políticas del reconocimiento hacia políticas del resenti-
miento, entonces, hay que pensar en unos enojos largamente macerados, 
que le fueron dando consistencia a una reacción de amplio alcance. Terri-
torio de lo mediado, diferido, estratificado. Afectos compuestos por afectos 
contradictorios; reacciones que prolongan o interrumpen otras reacciones. 
Donde el objeto al que las pasiones reactivas refieren se pierde, queda a 
distancia de la maraña afectiva en la que las imaginaciones traban su lucha. 
El “objeto” de los deseos y afectos sociales no se encuentra inmediatamente 
en el plano real donde lo buscamos.    

Esa no correspondencia es la que de modo clásico planteó Wilhelm 
Reich (1972), frente al ascenso del fascismo en Alemania, con una pre-
gunta que vuelve siempre en tiempos críticos: ¿Cómo explicar que en el 
momento más intenso de la crisis mundial, las masas se inclinaron a la 
derecha, y no a la izquierda? El argumento de Reich es muy conocido: 
mientras que el marxismo vulgar suponía que “una crisis económica de 
la magnitud de la de 1929-1933 tenía que producir inexorablemente la 
evolución ideológica hacia la izquierda de las masas afectadas”, resultó lo 
contrario: la crisis condujo a “una evolución hacia la extrema derecha de la 
ideología de las capas proletarizadas y de aquellas otras que se habían su-
mido en una miseria más profunda que nunca” (p. 18). El sentido común 
revolucionario chocó, entonces, contra una realidad que no había podido 
anticipar, “el triunfo, en lo más profundo de la crisis y de la indigencia, de 
la mística del nacionalsocialismo sobre el socialismo” (p. 16). De manera 

216   Remito aquí al análisis de Rachel Jaeggi (2022). “Modes of Regression. The Case 
of Ressentiment”. Critical Times 5 (3), pp. 501-537. Disponible en: https://read.dukeu-
press.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Res-
sentiment

https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment


312

que es exactamente allí, “donde fracasa la explicación socioeconómica sin 
mediaciones” (p. 32), donde se abre un campo nuevo de investigación, que 
él intentó desarrollar como prolongación de la psicología de masas freu-
diana. A partir de aquella intervención, Reich fue reivindicado como aquel 
que, en vez de aludir al desconocimiento o a la ilusión para dar cuenta del 
fascismo, encaró los desafíos de una explicación considerando el deseo. 
Deleuze y Guattari plantearon en esos términos la rehabilitación tardía de 
Reich, en una asociación ya canónica con Spinoza [“el problema funda-
mental de la filosofía política sigue siendo el que Spinoza supo plantear (y 
que Reich redescubrió): «¿Por qué combaten los hombres por su servidum-
bre como si se tratase de su salvación? (…) ¿Por qué soportan los hombres 
desde siglos la explotación, la humillación, la esclavitud, hasta el punto de 
quererlas no sólo para los demás, sino también para sí mismos? (…) No, 
las masas no fueron engañadas, ellas desearon el fascismo en determinado 
momento, en determinadas circunstancias, y esto es lo que precisa explica-
ción, esta perversión del deseo gregario” (1985, p. 36). 

Sintonizando hasta cierto punto con este tipo de interrogaciones, Hora-
cio González llamaba la atención en 2017 sobre la necesidad de  pensar en 
la ruptura de las clases populares con su representación clásica, que se da en 
todo el mundo debido a que el concepto de interés de clase fue sustituido 
por la idea de pulsión, o de clases de pulsiones. Es decir, por el consumo 
de mitologías. La atracción por pasiones fantasmáticas colectivas y por fór-
mulas construidas para la credulidad inmediata surgida de amenazas inde-
terminadas. Esa indeterminación, repleta de bandos y proscripciones, mo-
mentáneamente ha triunfado. El ‘se robaron todo’ adquiere la dimensión 
de un grito de guerra (…), y una vez más nos vemos abrumados por una 
cuestión fundamental que toda sociedad atraviesa en los momento de ma-
yor peligro: la confusión entre el mito y la realidad. La palabra corrupción 
hizo su magna cosecha, porque a diferencia de otras palabras menos bíbli-
cas, ésta no está sujeta a la pausa necesaria entre significado y significante. 
Corrupción es una unidad maciza e impenetrable de significado y signifi-
cante. Su sonoridad interna, su pictograma que sale de lenguas encendidas, 
su pronunciación afiebrada y martillante, todo en ella ya consagra el juicio 
preparado de antemano. La corrupción es un manchón siniestro y vacío, 
que basta invocárselo para reunir toda la significación kirchnerista.217

217  	 González, H. (31 de octubre de 2017). Derroteros. Página12. Disponible en: 
https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros

https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros


313

La palabra “corrupción” en aquellos años macristas, y la palabra “casta” 
ahora, en tiempos Milei, son consignas instrumentalizadas contra todo 
lo que expresa o representa alguna lucha histórica o actual por la justicia 
social y la igualdad. En cuanto respuesta de algunos poderes y privilegios 
afectados durante la primera larga década de este siglo en América Latina 
logró, sin embargo, irradiarse mas allá del núcleo original de la reacción. 
De ahí, la importancia de la apelación a la casta, como enemigo que debe 
ser asumido por la amplia capa de los damnificados por la crisis, la infla-
ción, la precariedad y el deterioro general de las condiciones de vida. Y 
también, la relevancia de prestar atención a las tentativas de movilización 
del resentimiento, como afecto articulador de un sujeto popular que los 
profetas neofascistas buscan interpelar.

Quienes actualmente buscan analizar el ascenso global de las ultrade-
rechas en clave de resentimiento, hacen un movimiento análogo al de la 
recuperación contemporánea de Reich, relanzando su pregunta: ¿Cómo es 
posible que el sufrimiento social, la indignación, las múltiples crisis (del 
capitalismo, del neoliberalismo, etc.) no desemboquen en movimientos 
emancipadores sino en tendencias reaccionarias, autoritarias y fascistas? 
(Jaeggi, 2022, p. 504). Ya no remiten a Spinoza o a la servidumbre volun-
taria de La Boetie, sino a Max Scheler, quien, inspirándose en Nietzsche, 
trataba de entender la furia nacionalista en los tiempos de la Primera Gue-
rra Mundial. Tratan entonces de actualizar las intuiciones de Scheler para 
pensar hoy la reacción neofascista en el contexto de la crisis del capitalismo 
neoliberal, abriendo la pregunta por cómo reconectar el malestar social con 
sus verdaderas causas, interrumpiendo la lógica de la descarga del odio en 
chivos expiatorios. Decía Scheler, en El resentimiento en la moral: 

La máxima carga de resentimiento deberá corresponder a 
aquella sociedad en que, como la nuestra, los derechos polí-
ticos –aproximadamente iguales– y la igualdad social, públi-
camente reconocida, coexisten con diferencias muy notables 
en el poder efectivo, en la riqueza efectiva y en la educación 
efectiva; en una sociedad donde cualquiera tiene ‘derecho’ a 
compararse con cualquiera y, sin embargo, ‘no puede compa-
rarse de hecho’. La sola estructura social –prescindiendo ente-
ramente de los caracteres y experiencias individuales– implica 
aquí una poderosa carga de resentimiento. A este factor se aña-



314

de este otro: que el sentimiento de venganza se convierte tanto 
más en resentimiento cuanto más se transforma en un estado 
permanente, continuamente ‘ofensivo’, y sustraído a la volun-
tad del ofendido; cuanto más es sentida la ofensa como un 
sino. Este caso se da, principalmente, cuando un individuo o 
un grupo sienten su misma existencia y condición como algo 
que, por decirlo así, clama venganza. (Scheler, 1938, p. 24)

III- El reverso de la tolerancia

Una política del reconocimiento podría quedar asociada con cierta imagen 
de la reconciliación. En ese caso, el reconocimiento social funcionando 
fluidamente produciría una dinámica general de la adecuación, un ajuste 
entre posiciones, intereses, cultura e ideología, en virtud del cual la dispo-
sición compartida por todos a reconocer lo que cada uno es y a reconocer 
al otro, suspendería una dinámica de la distorsión, dominada por las falsas 
atribuciones y las falsas proyecciones. El reconocimiento sería, en ese caso, 
afín a cierta noción de desalienación presente en las ideologías de la trans-
parencia o del sinceramiento; y que sería, más bien, un desconocimiento de 
la alienación, como base de un “pluralismo” represivo, dispuesto a recono-
cer las “diferencias”, es decir, las posiciones diferenciales de las que depende 
una sociedad jerárquica y desigual. 

En cuanto la actitud de la tolerancia podría ser asociada con un reco-
nocimiento de las diferencias de esa índole, la perspectiva de Spinoza fue 
muchas veces distinguida de esa tradición, llamando la atención sobre el 
hecho de que quien tolera conserva su disposición a despreciar. Goethe 
expresa, quizás, su spinozismo, cuando afirma que “tolerar significa ofen-
der”, y que “la tolerancia sólo debería ser un estado de espíritu pasajero, 
que condujera al reconocimiento”218. Encontramos la misma sustitución 
de la tolerancia por el reconocimiento en autores como Filippo Mignini219 

218   Goethe, J. W. “Máximas y reflexiones”. In: Obras completas (tomo VII). Traducción 
de Rafael Cansinos Asens. Madrid: Aguilar, 2003, p. 329. Citado por Forst, R. “Tolerar 
significa ofender. Tolerancia, reconocimiento y emancipación”, en Forst, R. Justificación y 
crítica. Perspectivas de una teoría crítica de la política. Buenos Aires: Katz/Capital Intelec-
tual, 2015, pp-149-170. 
219   “¿Puede en verdad considerarse ‘virtud’ y llamarse ‘tolerancia’ al reconocimiento y 
al respeto al derecho ajeno? (…) Spinoza se sitúa más allá de los presupuestos teóricos de 



315

y Diego Tatián220. Marilena Chaui, por su parte, llamó la atención sobre 
el hecho curioso de que las primeras y más intensas críticas que Spinoza 
recibió provinieron, precisamente, de defensores de la tolerancia religiosa 
y de la libertad de conciencia (como Blijenbergh, Velthuysen, Limborch, 
Oldenburg, Henry More, Boyle, Le Clerc o Bayle)221, de manera que re-
sulta interesante preguntarse ¿por qué Spinoza se vuelve especialmente in-
soportable para los tolerantes? 

Probablemente, sea por lo mismo que nos impide que lo consideremos 
sin reparos como un teórico del reconocimiento. Más bien, en cuanto pen-
sador de lo que hay de problemático y ambivalente en todo lo que refiere 
a los asuntos humanos, sus abordajes se ubican exactamente en el filo de 
las cosas, en ese borde donde sus sentidos se bifurcan, de manera que la 
invitación que Spinoza nos hace –podríamos decir– consiste en considerar, 
de todas las cosas, tanto el anverso como el reverso. Esa orientación, que 
vuelve inconsistentes las tentativas de elaborar, en base a su filosofía, una 
“teoría positiva” de lo que sea (del reconocimiento, de la tolerancia, del 
deseo, de la libertad, etc.), nos ofrece en cambio una perspectiva crítica para 
pensar los problemas a los que esos términos apuntan. 

Ese filo crítico spinoziano, que nos permite vislumbrar qué hay de cierto 
en la afirmación de que tolerar es ofender, también nos permite intuir que, 
en buena medida, reconocer(se) es estar de acuerdo. Por esta vía podemos 
entender, incluso, el hecho de que Axel Honneth acepte que las críticas al 
reconocimiento inspiradas en el spinozista Althusser tienen en principio 
un lado desafiante para quien, como él, pretende fundamentar en ese con-
cepto una teoría de la constitución social y subjetiva, como reflexividad no 
coactiva capaz de apuntar más allá de la institucionalidad presente y mani-
festarse críticamente frente a la dominación política establecida222. Según 

la idea de tolerancia. El ideal histórico de tolerancia resulta objetivamente criticado y su-
perado, tanto en su posición teórica, como en su actitud ética”. Filippo Mignini, Spinoza 
¿más allá de la idea de tolerancia? (Córdoba: Encuentro Grupo Editor, 2009), 113, 134.
220   “La libertad de conciencia, la diferencia de los cuerpos y su derecho a la existencia 
y a la expresión no admiten ser toleradas: solo admiten ser reconocidas”. Diego Tatián, 
“Formas del reconocimiento en Spinoza”, en Spinoza, el don de la filosofía (Buenos Aires: 
Colihue, 2012), 63-76.
221   Cf. Chaui, M. La nervadura de lo real. Imaginación y razón en Spinoza, México: 
Fondo de Cultura Económica, 2020. 
222   Cf. Honneth, A. La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los con-
flictos sociales. Barcelona: Grijalbo, 1997.



316

la sugerencia althusseriana, el reconocimiento es el mecanismo elemental 
de toda sujeción ideológica: en los rituales del reconocimiento, los indivi-
duos son entrenados en una forma de relacionarse consigo mismos y con 
los otros que los prepara para realizar lo que se espera de ellos, es decir, para 
asumir voluntariamente los papeles que la división social del trabajo les re-
serva. Si se acepta este modo de ver las cosas, el sentido del término sobre el 
que Honneth pretende construir su teoría crítica de la sociedad resulta sus-
tancialmente invertido: conformismo y adecuación al orden, aceptación de 
las expectativas institucionalmente consagradas y servidumbre voluntaria 
frente a los poderes vigentes. Las estructuras sociales del reconocimiento 
recíproco se convierten, así, en la matriz de la reproducción ideológica de 
la sociedad capitalista, y de ningún modo podrían considerarse como alia-
das de la afirmación de un horizonte de liberación:

Althusser se sirve como es sabido del doble significado del 
concepto francés de ‘subjectivation’ para aclarar su catego-
ría de ideología: los individuos se convierten en sujetos, en 
el sentido de la adquisición de una conciencia de las propias 
responsabilidades y derechos, ante todo en la medida en que 
son sometidos a un sistema de reglas y atribuciones sociales 
que les otorga identidad social. Pues bien, al ser concebido en 
esta consideración el acto de reconocimiento según el modelo 
de la confirmación social, pierde repentinamente (…) toda 
connotación positiva y se convierte en el mecanismo central 
de toda ideología: reconocer a alguien significa inducirlo, en 
virtud de requerimientos repetidos y continuados de forma ri-
tualizada, exactamente al tipo de autocomprensión que encaja 
adecuadamente en el sistema establecido de expectativas de 
comportamiento. (Honneth, 2006, p. 130)	

La solución de Honneth frente a la objeción que le dirige desde el pasa-
do la perspectiva althusseriana consiste en distinguir entre las formas ideo-
lógicas y las formas adecuadas o moralmente justificadas de reconocimiento, 
que serían aquellas capaces de enfrentar críticamente, en cada sociedad, las 
prácticas de humillación y menosprecio.223 	

223   En la medida en que la teoría toma nota de las injusticias que laceran la pretendida 
plenitud de un orden, esto es, parte del registro de las “manifestaciones actuales de reco-



317

IV- El reverso de la estima	

	 El menosprecio (despectus) es definido por Spinoza junto con otras 
dos pasiones, la sobreestima (existimatio) y la soberbia (superbia), que for-
man una constelación que permite entender el “delirio” imaginativo que 
suelta amarras respecto de la justa apreciación de las cosas, en cuanto esas 
cosas son amadas u odiadas. Se trata de los mecanismos puestos en juego 
por lo que Francesco Toto, en un artículo esclarecedor, denomina la “eco-
nomía de la estima” (2021, p. 5), que se activa en las luchas por el recono-
cimiento –unas luchas que envuelven tanto el desconocimiento de sí y de 
los otros, como el primado de las relaciones de rivalidad y competencia que 
la reproducción social de la dominación requiere–. Leemos en el escolio de 
la proposición 26 de E III:

Fácilmente acontece que el hombre se estime a sí mismo y 
estime la cosa amada en más de lo justo y, al contrario, en 
menos de lo justo la cosa que odia, y esa imaginación, cuando 
concierne al hombre que se estima a sí mismo en más de lo 
justo, se llama soberbia, y es una especie de delirio, porque el 
hombre sueña con los ojos abiertos que puede realizar todas 
las cosas que alcanza con la sola imaginación, a las que, por 
ello, considera como reales, y exulta con ellas, mientras no 
puede imaginar otras que excluyen la existencia de aquéllas y 
limitan su potencia de obrar. Así pues, la soberbia es una ale-
gría surgida del hecho de que el hombre se estima en más de lo 
justo. Además, la alegría que surge del hecho de que un hom-
bre estime a otro en más de lo justo, se llama sobreestimación, 
y, por último, se llama menosprecio, la que surge del hecho de 
estimar a otro en menos de lo justo. (Spinoza, 1988, p. 143)

La insuficiencia y el exceso en la estima de los otros y de sí se montan 
sobre la disposición imaginaria a afirmar la presencia de todo lo que resulta 
conveniente para cada cual y los suyos, así como de todo lo que desfavorece 
y entristece a aquellos que se odia; y, a la inversa, la disposición a negar la 

nocimiento fallido o defectuoso”, por las cuales “se les escatima a los sujetos una forma 
fundada de reconocimiento social y con ello una condición decisiva de la formación de 
su autonomía” (Honneth, 2006, p. 131), el concepto de reconocimiento daría cuenta de 
su impulso crítico.



318

presencia de lo que desfavorece a uno y a sus cosas amadas, y fortalece a los 
que se odia –afirmaciones y negaciones que se dan independientemente 
de la realidad de lo que se afirma o se niega. El investimiento libidinal del 
mundo es indisociable, entonces, de eso que Spinoza describe como una 
especie de delirio, que hace a los hombres soñar con los ojos abiertos y dar-
le entidad real a lo que imaginan: ese “modo alucinatorio, onírico” de cum-
plimiento del deseo, que podemos asociar con el narcisismo, como una 
sobrevaloración del yo, guiada por el principio de placer, inseparable de la 
sobreinvestidura de la cosa amada y la desestimación de lo que se aborrece. 
La “economía de la estima”, entonces, según Toto produce esa subjetividad 
autorreferencial y solipsista, para la cual la cual la consideración o la des-
consideración de los otros en relación a la consideración de sí mismo sólo 
pueden darse bajo la forma del exceso, como exaltación o devaluación que 
hace que en los modos socialmente dominantes de apreciar “las virtudes, 
los méritos y los derechos” de las personas y los grupos prime la injusticia.  

Esa peculiar injusticia del juicio, que se expande y se generaliza cuando 
la forma de lo incierto toma cuerpo social, y reina esa dimensión opresi-
va de lo imaginario a la que me estuve refiriendo, las imágenes asociadas 
con el encierro en afectos negativos: la  reiteración de una pasión que no 
se mueve, que se refuerza, que no se desplaza; las imágenes asociadas con 
el resentimiento reaccionario, que repite e intensifica una ira que se va 
hundiendo cada vez más profundamente en el sujeto; las imágenes asocia-
das con ciertas palabras-bloque (“corrupción”, “casta”), que suprimen la 
distancia entre el significado y el significante, unas palabras-bala infinita-
mente repetidas (“¡zurdos!”, “¡comunistas!”) que, al mismo tiempo en que 
son “disparadas” contra personas o grupos, destruyen al lenguaje público 
desde adentro, desacreditando la argumentación y bloqueando cualquier 
posibilidad de intercambio.  Todas esas imágenes, sugiero, constituyen ese 
mundo de lo imaginario opresivo, inseparable de los modos de sujeción 
que cancelan las posibilidades de que se generen respuestas a la crisis con 
un sentido emancipador. Cuando el territorio de las mediaciones es to-
mado, cuando el intervalo, el hiato, la dilación (entre afectos primarios 
y afectos de segundo orden, entre un modo de imaginar y otro, entre lo 
que se supone que una palabra dice y lo que quiere significar, entre una 
pasión y un pensamiento capaz de entenderla, entre un pensamiento y un 
acto) resulta masivamente colonizado… O dicho de otra manera: cuando 
el espacio de ese desacople es abandonado por la natural dificultad para 
fluidificar los intercambios genuinos (culturales, afectivos, políticos), ese 
espacio acaba siendo el territorio que explotan una serie de “mediaciones”, 



319

entre las cuales, las más nocivas y expropiatorias probablemente sean las 
que se realizan a través de las nuevas tecnologías digitales.	

Pero hay otra lógica de la duplicación que abre posibilidades de quiebre 
de las lógicas de sujeción. Otra lógica, asociada con la dinámica de lo que 
Spinoza llama el “autómata espiritual”, cuando introduce su noción sobre 
la “idea de la idea”, que refiere a desplazamientos indisociablemente prácti-
co-afectivos e intelectuales. “Los afectos humanos pueden ser incómodos, 
pero son necesarios y tienen causas bien determinadas. El alma goza con su 
conocimiento verdadero”. Es el mismo espacio entre los afectos, las ideas y 
las palabras que los dispositivos reaccionarios bloquean, el que puede abrir-
se para dar lugar a elaboraciones críticas que nos dispongan a comprender 
a los otros y a nosotros mismos como parte del pueblo que queremos ser.

Referencias bibliográficas

Chauí, Marilena. (2020). La nervadura de lo real. Imaginación y razón en 
Spinoza. México: Fondo de Cultura Económica.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. (1985). El Anti-Edipo. Capitalismo y es-
quizofrenia. Barcelona: Paidós.

Forst, Rainer. (2015). “Tolerar significa ofender. Tolerancia, reconocimien-
to y emancipación”. En Justificación y crítica. Perspectivas de una 
teoría crítica de la política. Buenos Aires: Katz / Capital Intelectual.

Goethe, Johann Wolfgang von. (2003). “Máximas y reflexiones”. En Obras 
completas (t. VII). Trad. Rafael Cansinos Asens. Madrid: Aguilar.

González, Horacio. (2017, 31 de octubre). “Derroteros”. Página/12. Dis-
ponible en: https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros

Honneth, Axel. (1997). La lucha por el reconocimiento. Por una gramática 
moral de los conflictos sociales. Barcelona: Grijalbo.

Honneth, Axel. (2006). “El reconocimiento como ideología”. Isegoría. Re-
vista de Filosofía Moral y Política, (35).

https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros
https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros


320

Jaeggi, Rahel. (2022). “Modes of Regression. The Case of Ressentiment”. 
Critical Times, 5(3). Disponible en: https://read.dukeupress.edu/
critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-Regression-
The-Case-of-Ressentiment

Mignini, Filippo. (2009). Spinoza ¿más allá de la idea de tolerancia? 
Córdoba: Encuentro Grupo Editor.

Reich, Wilhelm. (1972). Psicología de masas del fascismo. Madrid: Ayuso.

Scheler, Max. (1938). El resentimiento en la moral. Madrid: Caparrós Edi-
tores.

Spinoza, Baruch. (1980). Ética. Trad. Vidal Peña. Madrid: Alianza Edito-
rial.

Tatián, Diego. (2012). “Formas del reconocimiento en Spinoza”. En Spi-
noza, el don de la filosofía. Buenos Aires: Colihue.

Toto, Fabrizio. (2021). “Superbia, existimatio, and despectus: an aspect of 
Spinoza’s theory of esteem”. Intellectual History Review. https://doi.
org/10.1080/17496977.2021.2001885

https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885


321

Afectos, ciudad y vida cotidiana. 
Conceptos para el estudio histórico de los 
habitantes de la ciudad de San José, Costa 

Rica, entre 1960 y 1980

Héctor Ferlini Cartín

Introducción

El presente texto sirvió de base para la ponencia intitulada «Memorias de 
alegrías, tristezas, esperanzas y miedos de las y los habitantes de la ciudad 
de San José, Costa Rica, entre 1960 y 1980», presentada en el XIX Colo-
quio Internacional Spinoza: democracia, despotismo, memoria, realizado 
en Córdoba, Argentina, en el año 2024.

La ponencia, a su vez, es un recuento de algunos de los aspectos teóricos 
de una investigación más amplia, llevada a cabo como tesis de la Maestría 
Académica en Historia de la Universidad de Costa Rica (Ferlini Cartín, 
2024), cuya defensa fue también en el año 2024, y que tenía como obje-
tivo general analizar los afectos de los habitantes de la ciudad de San José, 
Costa Rica, en torno a la vida en la ciudad, para la comprensión de su vida 
cotidiana.



322

Como se ve en el objetivo anterior, hay un triple interés conceptual, a 
saber, los afectos, la vida cotidiana y la ciudad. El asunto central de este 
texto, entonces, es referirse a la manera como estos conceptos pueden im-
bricarse para producir un marco teórico que permita el estudio histórico de 
los afectos cotidianos de ciertos habitantes de una ciudad. Como modelo 
teórico, por supuesto, la relación entre estos conceptos puede aplicarse al 
estudio de otros casos y no se limita al estudiado en la susodicha tesis de 
maestría.

Empero, antes de ingresar a la exposición de los conceptos, es necesa-
rio hacer una breve aclaración metodológica, proclive a señalar cómo es 
posible recuperar o, quizás sea mejor decir, operacionalizar los afectos de 
los habitantes de una ciudad desde una perspectiva histórica. La respuesta 
breve es a través de la memoria. Es decir, la cuestión metodológica de la 
investigación consistió en averiguar por medio de testimonios de personas 
informantes, todas ellas adultas mayores que vivieron en San José entre 
1960 y 1980, años del llamado Estado benefactor, cómo estas recuerdan 
que la ciudad, entre los años señalados, les afectaba cotidianamente. De 
tal manera, la necesidad de operacionalización añade un concepto más a la 
triple relación antes propuesta: la memoria.

Los afectos

Los afectos fueron comprendidos, evidentemente, desde la filosofía de Spi-
noza, poniendo especial atención a la alegría y a la tristeza, en sentido ge-
nérico; a la esperanza, al miedo, a la seguridad y a la desesperación y a afec-
tos no comunes, puntualmente, el regocijo (hilaritas) y la melancolía. Es 
ampliamente conocido qué entendía Spinoza (1987) por estos afectos, sus 
definiciones número 2, 3, 12, 13, 14 y 15, de la sección Definiciones de los 
afectos, de la tercera parte de la Ética, dicen lo siguiente, respectivamente: 
«la alegría es el paso del hombre de una menor a una mayor perfección»  
(p. 263), «la tristeza es el paso del hombre de una mayor a una menor per-
fección» (p. 263), «la esperanza es una alegría inconstante, que brota de la 
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algún 
modo» (p. 267), «el miedo es una tristeza inconstante, que brota de la 
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algún 
modo» (p. 267), «la seguridad es una alegría que surge de la idea de una 
cosa futura o pretérita, acerca de la cual no hay ya causa de duda» (p. 267) 



323

y «la desesperación es una tristeza que surge de la idea de una cosa futura o 
pretérita, acerca de la cual no hay ya causa de duda» (p. 267).

En cuanto a los afectos no comunes, la definición no es tan directa 
como la de los anteriores y hay que extraerla negativamente, con base, 
principalmente en la idea que aparece en el escolio de la proposición 44 de 
la cuarta parte de la Ética:

los afectos que cotidianamente nos asaltan se relacionan, por 
lo general, con una parte del cuerpo que es afectada más que 
las otras, y, por ende, los afectos tienen generalmente exce-
so y sujetan a la mente de tal modo en la consideración de 
un solo objeto, que no puede pensar en otros; y aunque los 
hombres estén sometidos a muchísimos afectos -encontrándo-
se raramente, por ello, a alguien que esté siempre dominado 
por un solo y mismo afecto-, no faltan, con todo, hombres a 
quienes se aferra pertinazmente un solo y mismo afecto (1987, 
p. 336).

Los afectos comunes son aquellos que «cotidianamente nos asaltan» y se 
refieren a la afección de una parte del cuerpo. Por su parte, los afectos no 
comunes son los que tienen su efecto sobre todas las partes del cuerpo al 
mismo tiempo, sumiendo a los individuos a un comportamiento constante 
y definiendo su personalidad. De este cariz son el regocijo (hilaritas) y la 
melancolía, al punto que es posible decir que un individuo melancólico, 
por ejemplo, hace todo o casi todo en su vida melancólicamente.

A propósito de la memoria, baste recordar que el referente principal son 
los escolios de las proposiciones 17 y 18 de la segunda parte de la Ética. 
Especialmente, en el del 18, Spinoza (1987) señala que la memoria «no es 
otra cosa que cierta concatenación de ideas que implican la naturaleza de 
las cosas que están fuera del cuerpo humano, y que se produce en la men-
te224 según el orden y concatenación de las afecciones del cuerpo humano» 
(p. 142).

224   He modificado la traducción de Vidal Pea, de cuya edición he tomado esta cita, para 
que se lea mente en lugar de alma, pues en el original en latín Spinoza utiliza la palabra 
«Mente» (con mayúscula).



324

De la mano con estas conceptualizaciones es posible satisfacer la parte 
teórica del objetivo de analizar los afectos de los habitantes de la ciudad de 
San José, Costa Rica, en torno a la vida en la ciudad, para la comprensión 
de su vida cotidiana, en cuanto a la parte afectiva se refiere, y, también, te-
ner una orientación clara con respecto al método de estudio, especialmente 
en conexión con la necesidad de operacionalizar historiográficamente los 
afectos. En otras palabras, gracias a la teoría afectiva de Spinoza se puede 
tener un marco referencial suficiente para preguntarle a los habitantes de 
una ciudad cómo dicho lugar le afectaba en un periodo de tiempo del 
pasado, qué elementos de la ciudad le producían alegría y tristeza, cuáles 
esperanza y miedo, qué lo llevaba a la seguridad o a la desesperación y, 
finalmente, quiénes y cómo eran los individuos singulares protagonistas de 
afectos no comunes, como el regocijo (hilaritas) y la melancolía.

Ahora bien, dado que la investigación historiográfica a la que se ha 
aludido tuvo como objeto los habitantes concretos de una ciudad en es-
pecífico, en un periodo de tiempo definido, es imperativo, como se dijo 
antes, vincular la teoría afectiva a conceptos sobre la ciudad y lo cotidiano.

Lo cotidiano

Una buena alternativa para abordar el concepto de lo cotidiano o la vida 
cotidiana es la obra de Henri Lefebvre, que, en el acervo marxista, es el 
más famoso y explícito esfuerzo por traducir la concreción del abordaje 
del capitalismo en un corpus de interpretación de las relaciones cotidia-
nas. Lefebvre no escatimó palabras y plasmó sus pensamientos en los tres 
volúmenes de Crítica de la vida cotidiana (1958), en los que, quizás, una 
de las tesis más importantes es que la vida cotidiana, al ser parte de la rea-
lidad, puede ser conocida con métodos científicos, dentro de los cuales se 
enfatiza el materialismo dialéctico, por supuesto, sin menoscabo de otros 
acercamientos, como el discurso filosófico. El materialismo dialéctico tra-
zaría las coordenadas de la exploración: estructura económica, historia de 
la lucha de clases, circulación del capital, trabajo constitutivo y alienado, 
praxis, revolución… mientras, a lo interno de ellas, habría espacio para la 
investigación de otros objetos que, condicionados por las coordenadas, no 
dejarían de tener cierta autonomía o funcionamiento interno propio y ca-
racterístico, como el uso de signos, los campos semánticos y la corrección 
lógica formal, los cuales exigen y permiten expandir el mapa de las preocu-
paciones e intereses marxistas a través de lo cotidiano.



325

Este mapa es el espacio social. Su dialéctica consiste en que él da cabida 
a la complejidad de la estructura, con sus coordenadas, y a los objetos y 
prácticas que se suceden en ellas, pero es también el resultado de la co-or-
denación que producen las contradicciones de la base económica material 
en conjunto y tensión con los comportamientos de los individuos. Según 
Lefebvre, el espacio social es la difuminación de lo macro y lo micro, de 
lo público y lo privado, escisiones que adoptan en su internalidad mucho 
de su contraparte, por lo que, verbigracia, las lógicas del espacio laboral, 
su velocidad, división, lenguaje, etcétera, aparecen en los lugares íntimos 
de convivencia de los trabajadores, sus familias, sus hogares. En corto, la 
producción social del espacio es el ejercicio cotidiano por antonomasia y, 
también a la inversa, la cotidianidad es producir un espacio social.

En este sentido, a partir de la lectura marxista de Lefebvre, puede afir-
marse que ningún espacio es un receptáculo que llenamos con nuestra 
presencia y la de nuestros objetos. Al contrario, es el desenvolvimiento de 
nuestra práctica en la producción de la objetividad. Para no morar en la 
generalidad, hay que decir que este espacio puede ser una ciudad o una 
zona rural. De modo que la base sobre la cual se pensó la complejidad de 
San José es un corolario del concepto de lo cotidiano.

La ciudad

¿Qué es exactamente una ciudad? La respuesta también puede basarse 
en Lefebvre. Para él, sin embargo, conviene distinguir entre ciudad y 
urbanismo. En El derecho a la ciudad (2017), el urbanismo no aparece a 
través de una definición corta. Es, más bien, el resultado de un hilo argu-
mentativo que trasmite este concepto como un proceso o desarrollo que 
integra, a la vez que segrega, a la sociedad, o a las sociedades a lo interno 
de un país, según los parámetros y las operaciones de una estructura social 
amplia. Es decir, el urbanismo es el medio como la estructura social se 
concreta en un espacio, para llegar a todos los lugares, pues, de acuerdo 
con Lefebvre, el campo también está sujeto a lo urbano. De modo que, en 
el capitalismo, el urbanismo es la manera como la sociedad organiza el es-
pacio para plasmar en él la estructura social capitalista. Nótese que la orga-
nización es demostrativa de una intención, de un pensamiento teleológico, 
quizás no total, pero sí suficiente para convertir la intención en práctica. 
De esta forma, la organización que supone el urbanismo lo convierte en 
una ideología. En las sociedades capitalistas, entonces, Lefebvre ve en el 



326

urbanismo la materialización de una ideología para convertir las ciudades, 
que han existido mucho antes de que el capitalismo surgiera, en el espacio 
donde las relaciones sociales capitalistas hacen su práctica.

Evidentemente, para que una ideología capitalista de organización del 
espacio social se pueda consolidar, es imprescindible la participación del 
Estado, y como los Estados son entidades sumamente complejas que in-
tegran muchísimas orientaciones políticas —convicciones sobre el bien 
común, creencias religiosas, etc., además de las ideologías netas de la pro-
ducción económica—, si se quiere entender su influencia o fuerza organi-
zativa sobre la ciudad o el espacio, en conjunto con otros actores sociales, 
como las empresas, los movimientos sociales o los partidos políticos, se le 
debe pensar de acuerdo con sus características históricas específicas y no 
solamente a partir de una base abstracta.

En fin, ¿cuál es el concepto de ciudad, o conviene decir, de la ciudad 
capitalista? Lefebvre (2017) lo define como el espacio de la simultaneidad, 
la conjunción y la convergencia de los procesos del urbanismo (p. 104). La 
ciudad capitalista es el espacio sintomático de la praxis de la lucha de clases 
en torno al proceso industrial.

A riesgo de que lo anterior no haya aclarado con satisfacción qué es una 
ciudad, puede echarse mano del pensamiento de David Harvey, quien, a su 
vez, escribe bajo la estela lefebvreviana. En el primer capítulo de Ciudades 
rebeldes. Del derecho a la ciudad a la revolución urbana, Harvey (2013) razo-
na que la ciudad es el resultado del proceso de urbanización, al que señala 
como el medio que tiene la burguesía, en el capitalismo, para absorber el 
excedente de los procesos de producción de capital, es decir, la plusvalía. 
En palabras más llanas: la forma más fuerte que tienen los capitalistas, 
como clase social, de volver a invertir sus ganancias y hacerlas crecer. Har-
vey reconoce, desde luego, que existen otros modos de absorción del exce-
dente, como la inversión en nuevas tecnologías, para hacer más eficientes 
los procesos de producción industrial, la publicidad, con el fin de acceder 
a nuevos mercados, etc., pero señala a la urbanización y a la producción de 
la ciudad que le es intrínseca como el más impactante a nivel global porque 
tiene el efecto material de la segregación y la división de clases que se hace 
visible en el espacio.

Basado en el razonamiento anterior, entonces, es posible afirmar que 
estudiar los afectos de los habitantes de la ciudad de San José, de 1960 a 
1980, e incluso diez años antes, época del Estado de bienestar, en torno a 



327

la vida cotidiana en la ciudad, no tiene que ver con un sentimentalismo 
individualista o un discurso sobre las emociones, que podría plantearse en 
términos de cómo le estresa la saturación de vehículos o la criminalidad a 
un individuo, por ejemplo, sino que se encuentra en el camino de cómo le 
afectó el capitalismo industrial emergente en Costa Rica a los habitantes 
de la ciudad de San José, porque la ciudad es el objeto resultante donde 
se da la simultaneidad, la conjunción y la convergencia de una ideología 
capitalista de organización espacial.

Simultaneidad, conjunción y convergencia de las contradicciones de 
clase, de la división del trabajo, de la industria, con el centro del poder 
político con sus instituciones, donde se toman decisiones que afectan al 
conjunto o a la mayoría de la población, y la información es creada ad-
ministrada y difundida. Todas estas cuestiones, en realidad, facultan uno 
de los rasgos de las ciudades capitalistas, sin importar su tamaño, mayor-
mente criticados por Lefebvre, el de la preponderancia del valor de cambio 
sobre el valor de uso en la organización del espacio. Con toda la presión 
del mercado, la abundancia de servicios, la necesidad de pagar rentas para 
vivir, para trabajar, la ciudad es, sobre todo, un centro neurálgico del valor 
de cambio. Pero esto es principalmente para la vida pública, donde los 
individuos tienen que vestirse de una labor que les ha encomendado la so-
ciedad. Así, más allá de esta investidura, también hay espacio para el valor 
de uso, literalmente para usar el espacio que es la ciudad. ¿Cuándo sucede 
esto o bajo qué formas? En el habitar, en la vida cotidiana. Tampoco quiere 
decir esto que los habitantes de una ciudad están siempre completamente 
escindidos, por una parte, disponiéndose a enfrentar al colectivo con va-
lores de cambio y, por otra, cuidando su intimidad en valores de uso. No. 
El valor de uso sufre asimismo las consecuencias del peso atmosférico de 
la estructura social capitalista y el paso del cambio al uso es constante y en 
ambos sentidos, progresa y regresa. El punto aquí es que los habitantes de 
la ciudad necesitan usar la ciudad como espacio de desenvolvimiento de 
la vida para seguir reproduciendo las condiciones sociales en las que están 
insertos. No escogen los espacios que habitan ni su lugar en la estructura 
social, las adoptan a la fuerza y los afectos responden.

Conclusión

De acuerdo con lo desarrollado hasta ahora, el objetivo general de la inves-
tigación a la que este pequeño texto ha hecho referencia, o sea, analizar los 



328

afectos de los habitantes de la ciudad de San José, Costa Rica, en torno a la 
vida en la ciudad, para la comprensión de su vida cotidiana, entre 1960 y 
1980, es equivalente a determinar cómo el capitalismo de la época del Es-
tado benefactor costarricense afectaba a los habitantes de la ciudad. ¿Qué 
de dicha vida en el capitalismo les producía alegría, tristeza, esperanza, 
miedo, seguridad, desesperación? ¿Qué individuos encontraban algún tipo 
de regocijo en aquella vida y cuáles otros se sumían en la melancolía?

Ciertamente, para una determinación semejante, la filosofía de Spino-
za no es suficiente, en tanto el análisis de los afectos, sin una base social, 
sería sumamente abstracta. Por ello, fue necesario acompañar a la teoría 
afectiva spinoziana del soporte conceptual de otras teorías que permitieran 
entender el espacio y la vida cotidiana que se desenvuelve en él. Como este 
desenvolvimiento ocurrió en el pasado a individuos efectivos, el concepto 
de memoria es el basamento intelectivo de la operacionalización metodo-
lógica. Sin la conceptualización de la memoria y su relación con los afectos, 
sin duda sería más arduo historizar la afectividad.

¿Es posible a partir de esto último derivar una teoría de la historia con 
base en la filosofía de Spinoza? Por supuesto, para responder a esta pregunta, 
sería necesario discutir cómo la filosofía spinoziana aporta herramientas 
intelectuales para entender científicamente el pasado. De estas cuestiones 
surge otra: ¿cómo convertir los conceptos en objetos empíricos para su 
estudio científico? Quedará para otra ocasión.

Referencias bibliográficas

Ferlini Cartín, Hazel. (2024). Alegría, tristeza y deseo. Historia de los afectos 
de los habitantes de San José en torno a la vida cotidiana en la ciudad, 
1960–1980 [Tesis de maestría en Historia]. Universidad de Costa 
Rica, San José, Costa Rica.

Harvey, David. (2013). Ciudades rebeldes. Del derecho a la ciudad a la revo-
lución urbana. Madrid: Akal.

Lefebvre, Henri. (1958). Critique de la vie quotidienne (3 vols.). Paris: L’Ar-
che Éditeur.

Lefebvre, Henri. (2017). El derecho a la ciudad. Madrid: Capitán Swing.



329

Spinoza, Baruch. (1987). Ética demostrada según el orden geométrico. 
Madrid: Alianza Editorial.



330

Algunos comentarios sobre etología, 
movilidades y afecciones en Spinoza

José Basini (Universidade Federal do Amazonas, Brasil)

1. Introducción

Formas de vida diferentes exigen formas de comunicación diferentes, lo di-
ferente como lo no existente, o no imaginado aún, o dicho de otra manera 
sobre formas posibles imaginadas o no. Eso fue, tal vez, lo que Spinoza tra-
dujo como etologías. No la comprendió como una comparación de com-
portamientos animales y humanos, eso sería una moral antropocéntrica. 
La etología no es una etiología, es por sobre todo una ética que respeta las 
velocidades diferenciales, así como las lentitudes y los reposos. Una salida 
a través de la «vía« de la inmanencia para una teoría de la comunicación 
para antropológica, entendiendo ésta como una gramática de descomposi-
ción en relación a cualquier visión antropocéntrica que quiera subordinar 
lenguajes. Las grandes teorías de la Ética, dice Deleuze (2013) refieren a 
la unicidad de las substancias, la univocidad de los atributos, inmanencia, 
paralelismo. El camino de la ética se hace en la inmanencia. Pero como 
humanos tenemos solo dos atributos para conocer, la extensión (cuerpo) 
y el pensamiento (Spinoza, 2007, p. 236).  Pues bien, conocemos a partir 
de los efectos, siempre dentro de los lenguajes experimentales que com-
prenden el uso de percepciones altamente subjetivas. Un punto o nodo 
de convergencia puede ser lo cromático, la cualidad de una superficie, la 
perspectiva visual y espacial. En otras palabras, la conveniencia que define 
un sentido para la afección como lo que me afecta y en esa dimensión me 
interesa, no me deja indiferente.

2.  El mundo propio

Es en esa perspectiva que Deleuze (2013) dentro de su filosofía de la inma-
nencia y su reescritura spinoziana, refiere a Uexküll (1933) y la percepción 
etológica de este para problematizar el «mundo propio» de los diversos ani-
males. Uexküll & Krisat (Uexküll, 1933, p. 25) sostienen que los animales 



331

son sujetos que registran, distinguen y actúan, y como tales, poseen un 
mundo-de- percepción y un mundo-de-acción. Ambos constituyen una 
unidad integrada que corresponde al mundo propio del sujeto.  

Dos aspectos fundamentales de este hallazgo es la salida a dos impor-
tantes trampas: el antropocentrismo o mascotismo y el mecanicismo del 
modelo maquínico. En el primer caso la crítica estriba en pretender asociar 
los animales al comportamiento humano, a la subordinación, mimetiza-
ción e a instancias caprichosas de todo tipo, como el caso del mascotismo. 

En segundo término, se trata de diferenciar el mecanismo de una má-
quina y las especificidades de los seres orgánicos, de su individualidad y las 
formas propias de vivir, de producirse a sí mismo, de desplegar su vitalis-
mo. 

Uexküll mostró a través de diversos ejemplos que el plano de construc-
ción de un organismo no está situado fuera de si como el de una máquina. 
Su tesis se inscribe en la afirmación que los organismos se construyen por 
sí propios. (Portmann apud Uexküll, 1933, p. 19)

3. Movimiento, cuerpos y para-antropología

También Verdú (2020) entiende que para Spinoza la etología debe ser com-
prendida dentro de la noción de ethos, concepto que luego la antropología 
cultural se apropia desde una noción más substantiva que refiere a modos 
culturales particulares, pero que en Spinoza parecería estar situado desde 
una perspectiva más amplia. Dicho de otra forma, se trata de superar fron-
teras disciplinares para ingresar en una para-antropología reflexiva. con los 
diversos sistemas y modos de vida orgánica. Una antropología reflexiva 
según Ghasarian (2007) objetiva realizar una crítica a las formas verná-
culas de la etnografía. Ya una para-antropología no sólo se interesaría por 
lo que se ha llamado de relación entre humanos y no humanos o también 
de más-que-humanos sino un sistema relacional y comunicacional amplio 
entre seres que cooperan y operan -dentro de un vitalismo- que se vin-
culan en un diagrama inmanente. También una para-antropología coloca 
los límites de estudios antropológicos y abre la posibilidad a estudios que 
van más allá de lo disciplinar. Entendemos que la inmanencia se vincula 
a la conexión, ya el diagrama a un plano en sentido geométrico. «Ya no se 
trata de la afirmación de una substancia única, se trata del despliegue de 
un plan común de inmanencia»  (Deleuze, 2013, p. 149). Pienso que esta 



332

provocación spinoziana podemos establecer sistemas de valores singulares 
que puedan ser relacionales, atendiendo al mundo propio de los lenguajes, 
entendiendo estos como afectos, la creación de vidas que se comunican 
y construyen su mundo. Asimismo, estamos expectantes de posibilidades 
asertivas entre la atracción de seres. En ese sentido la afección se realiza y 
se corresponde con diferentes modos de ser y de percibir el mundo. Claro 
está que aquí viene el asunto de la velocidad que destaca Spinoza dentro 
de un plano de inmanencia, ni todos los seres se mueven llevados por los 
mismos extractos, deseos y contingencias espacio-temporales. El cuerpo 
entonces se definiría a partir del movimiento, por una cinética y no por 
una forma o por funciones. Desde esta clave es que se codifican las metáfo-
ras geográficas de la longitud y la latitud, para mostrar los diferentes ritmos 
del movimiento incluyendo la lentitud y el reposo.

Lo relevante del movimiento es su demostración, como decían los eleá-
ticos «el movimiento se demuestra andando»  (Zenón de Elea 490/485a.C 
- 430 a.C ), y precisamente desde esa inquietud, la movilidad desafía un 
único conocimiento aparejado al dualismo; o en otro sentido, a los modos 
extensión y pensamiento; en otras palabras, lo que se encuentra anclado 
en el mundo propio de un organismo. La etología es una clave en este 
sentido para acceder a un tipo de comunicación a partir del estudio de las 
composiciones de relaciones o de poderes de cosas diferentes. Ahora bien, 
la composición es un acierto, no un secuestro ni una captura, opera por 
atracción entre seres diferentes que se afectan buscando utilidades que le 
son propias a su ser. No obstante, esa asociación es un desafío en términos 
espacio-temporales.

4. Composiciones y cuerpos

El tornarse lo que uno es, según el dictado de Píndaro, y que subtitula 
el Ecce Homo, la obra póstuma de Nietzsche (2003), se realiza en medio 
de composiciones, de atracciones, relaciones y afecciones entre diferentes 
seres en contexto de necesidades universales y dentro de un plan de inma-
nencia.  Los hábitos se instalan por las rutinas que buscan los seres ani-
males y humanos; como analiza Uexküll (1933), son facilitadores para los 
mundos propios, pero éstos existen y se mantienen en el tiempo (categoría 
arbitraria para un pensamiento multi-especies) por la potencia relacional 
que converge en el vitalismo. El tornarse lo que uno es, es una construc-



333

ción, no un mecanismo sobrepuesto desde una interioridad como lo puede 
ser la versión socrática del conocer.

La cuestión fundamental del movimiento se explica en la conversación 
que Spinoza inicia problematizando «¿qué es un cuerpo?» , y cómo se rela-
cionan los cuerpos entre sí. Un cuerpo atiende a una importante variedad 
de situaciones abstractas, tamaños, formas perceptivas, organizaciones. Si 
bien el cuerpo comporta una infinidad de partículas no constituye para 
Spinoza una substancia, al igual que el pensamiento, es un modo.

El cuerpo es reconocido a través del movimiento en instancias que de-
tallan aspectos relativos a la velocidad, la lentitud y también el reposo – o 
la in-movilidad del movimiento. Todos estos aspectos no son secuencias 
definidas, ellos son elementos no formados. También el cuerpo se reconoce 
por la intensidad que imprime. El primer aspecto es cinético, el segundo 
dinámico. (Deleuze, 2013, p. 150). Deleuze (2013) explora categorías del 
campo geográfico que referencia en su estudio a partir de usos de lenguaje 
propios de la Edad Media europea. Ellas refieren a la longitud y la latitud. 
La longitud es la cinética de los cuerpos en cuanto la latitud es la potencia 
de ellos, su intensidad, su fuerza de existir, el poder de afectar y ser afec-
tado.

El cuerpo como modo actúa de forma individual, así como el pensa-
miento, -el otro modo-; ambos poseen dimensiones propias, y no se de-
finen por funciones, formas, u órganos. Es lo que no comprende Niels 
Stensen cuando acusa a Spinoza de promover una «religión de los cuerpos» 
y no de las almas, que en consecuencia lleva a reducir el amor al prójimo 
a «acciones necesarias para la conservación del individuo y la propagación 
de la especie» (Spinoza 2007, p. 260). Del mismo modo que a Stensen, 
Spinoza responde a G.H. Schuller (p.236) frente a la descalificación y la 
acusación, argumentando sobre las limitaciones del conocimiento huma-
no, también expuestas en la proposición 7 de la segunda parte de la Ética: 
«(…) el poder de entender del alma, se extiende solo a las cosas que contie-
nen en sí esta idea del cuerpo o que de la misma se siguen. Pero esta idea 
del cuerpo no implica ni expresa ningún otro atributo de Dios fuera de la 
extensión y del pensamiento» (Spinoza 2007,  p. 238 ).  

La molestia de Spinoza se expresa con mayor contundencia con los 
«teologastros»,  aquellos pastores que apelan a la mentira y a la distorsión 
de los argumentos teológicos. Así como no distinguen lo que proviene del 
campo teológico y del filosófico. A pesar de ello, Enrique Oldenburg, trata 



334

de convencer a Spinoza que publique sus obras más allá de su aguzada 
cautela. (2007,  p. 40). 

5. Conatus y etología

Tal vez lo que los teologastros ocultaban o no deseaban comprender era el 
significado del conatus, su potencia de vida más allá del primado de una 
salvación individual. En la otra perspectiva, la ética se constituye como una 
verdadera etología, ella compromete un amplio programa basado en rela-
ciones que incluyen diferentes tipos de vida y singularidades llevando en 
consideración la noción de afección225. El territorio común de la afectación 
es el interés común. Esa afección que posee un vínculo importante con lo 
útil, también propicia ser un ser mejor ya que me vincula a otros seres, a la 
propia naturaleza dentro de un plan inmanente. En lugar, por consiguien-
te, de evitar la muerte, y esa pretendida salvación del alma que sería otra 
forma de muerte, Spinoza reflexiona que persistir en la vida es una forma 
de resistencia colectiva, de perfeccionarnos colectivamente a lo largo de la 
vida. El conatus como percepción y deseo de continuidad es la definición 
de un categórico vitalismo que enfrenta la especie humana inmersa en la 
naturaleza tal como Spinoza la comprende. En este sentido, dice Deleuze 
(2013) que el vínculo no se establece por género ni por especie sino a partir 
de una etología, una composición de cuerpos que definen con más claridad 
que la ética es una cuestión etológica.  

6. Nietzsche y Spinoza: como alguien se torna lo que es

Puede insinuarse que conocer el cuerpo favorece una importante salida de 
las pasiones tristes

225  	  «Pero si el hombre se encuentra en medio de individuos constituidos de tal 
modo que concuerdan con la naturaleza, por ese mismo hecho, su poder de acción será 
aumentado y fortalecido. Pero si él, por el contrario, se encuentra entre ellos, y ellos no 
concuerdan con la naturaleza, no será una gran alteración de sí mismo y él podrá adaptar-
se a ellos. Todo hombre existe por derecho soberano de la Naturaleza. En consecuencia, 
por el derecho soberano de la Naturaleza, todo hombre realiza los actos que resultan de la 
necesidad de su naturaleza. Y, en consecuencia, por el derecho soberano de la Naturaleza 
todo hombre juzga lo que es bueno y lo que es malo, velar por su utilidad según su manera 
de vivir, se esfuerza en conservar lo que ama, y de destruir aquello que él odia» (Spinoza 
(2022) De la droite manière de vivre, cap. VII, p. 23, trad. J.-G. Pratt, Paris: Allia; traduc-
ción castellana nuestra).



335

Nietzsche (2003) en un pasaje de la obra póstuma Ecce Homo O como 
alguien se torna lo que es desarrolla la noción del «nuevo fisiólogo», en otras 
palabras, de cómo utilizar el cuerpo como una expresión de conocimiento. 
Spinoza por otro lado traería un relevante asunto sobre la inmanencia de 
los cuerpos (no apenas humanos), y un perturbador cuestionamiento para 
el dualismo cuerpo/alma, y la subordinación en términos trascendentales 
del cuerpo en relación al alma. Spinoza preguntaría, por tanto: ¿cuánto 
puede un cuerpo? Dice Nietzsche que el nuevo fisiólogo es aquel que trae 
lucidez en los momentos de debilidad, decadencia y enfermedad. Ambos 
pensadores participan de la crítica a un cierto humanismo que alimenta la 
lástima o la pena de los otros, o de buscar refugiarse en el resentimiento. 
Este tipo de crítica se configura como un recurso del propio vitalismo para 
desnudar la naturalización de los valores cristianos basados en la muerte: 
sufrimiento, culpa, resentimiento, lástima, y de cierta forma de entender 
la compasión y la esperanza. A esto Spinoza va llamar de pasiones tristes. 
Por el contrario, la persistencia de la vida constituye un camino para per-
feccionarse, de cierto modo, el camino para tornarse uno mismo, como 
una expresión radical de la singularidad, según el dictado de Píndaro que 
refiere Nietzsche: como un destino, y contrario a la noción socrática del 
«conócete a ti mismo». Poder, potencia, perspectiva para Nietzsche van en 
aquella línea de raciocinio.

7. El nuevo método

Spinoza concibe un método que desenmascara los asuntos moralistas. Ese 
nuevo método se asienta sobre la base del vitalismo, de nuevas composicio-
nes. La paradoja es que esas composiciones desafían otras construcciones 
(se salen de ellas y las descomponen), como lo son: la gravedad acusatoria, 
la culpabilidad, la lastima y el resentimiento, que alientan los teologastros. 
Hay un desvío importante en su obra para hablar de Dios, de la naturaleza 
y de la religión. Él lo hace desde una concepción ética, fuera de la moral. 
Robando las ideas estéticas de Nietzsche diríamos que recurre a lo bueno 
que existe en la levedad, en la alegría y amabilidad que ella irradia. Si en 
Nietzsche, se trata de ir «más allá del bien y del mal»226, en Spinoza el 

226  	  Podría pensarse que la crítica de Spinoza al humanismo consiste en ir contra 
la especie o desinteresarse de ella. Spinoza evidencia todo lo contrario cuando insta a 
la búsqueda de virtudes como a la justicia, la discreción y el respeto por los ausentes 
(Cfr. Deleuze, 2013;  2008, p. 32-34)



336

«afuera» está más allá del hombre como centro, de su construcción an-
tropológica civilizatoria, pero sin deslindar la potencia que conecta a los 
humanos por medio de la expresión que envuelve el conatus. 

Referencias bibliográficas

Deleuze, Gilles (2008). En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.

Deleuze, Gilles (2013). Spinoza: filosofía práctica. Buenos Aires: Tusquets.

Ghasarian, Christian (2008). De la etnografía a la antropología reflexiva. 
Nuevos campos, nuevas prácticas, nuevas apuestas. Buenos Aires: Edi-
ciones del Sol.

Nietzsche, Friedrich (2003). Ecce homo. Como alguém se torna o que é. São 
Paulo: Companhia das Letras.

Spinoza, Baruch (2007). Epistolario. Buenos Aires: Colihue.

Spinoza, Benedictus de (2010). Ética. Ed. bilingüe latín/portugués. Belo 
Horizonte: Autêntica.

La crítica de Spinoza reside en la forma que se utilizaron ciertos valores para favore-
cer los poderes políticos y religiosos contemporáneos, tergiversando su significado. 
Es entendible entonces que Spinoza haya iniciado el proyecto de una nueva Ética y de 
nuevos tratados político – religiosos.
Ahora bien, ¿cuál es la importancia de mantener la naturaleza de la especie humana? 
Se trata, en primer lugar, de que los humanos podamos conservar nuestro ser: en eso 
radica la felicidad; segundo, que la virtud esté vinculada a desear, eso es lo más útil, 
y en tercer lugar, que quién se entrega a la muerte se opone a su propia naturaleza, 
que es persistir en la vida. No obstante, no se trata solo de sobrevivir sino de mejorar, 
perfeccionarse. Esa perfección se consigue fuera de sí mismo, en la composición, ya 
que, si dos individuos totalmente de la misma naturaleza se unen entre sí, componen 
un individuo dos veces más poderoso que si estuviesen separados. Nada es más útil 
al hombre que el hombre; los hombres, nada pueden desear que valga más para la 
conservación de su ser, que todos estén de acuerdo en todas las cosas, de modo que las 
mentes y los cuerpos compongan una mente y un cuerpo. (Cfr. Spinoza, 2022, p. 40)



337

Spinoza, Benedictus de (2014). Obra completa IV. Compên-
dio de gramática da língua hebraica. São Paulo: Perspectiva. 
Spinoza, Benedictus de (2022). De la droite manière de vivre. Paris: 
Allia.

Uexküll, Jakob von (1933). Dos animais e dos homens. Digressões pelos seus 
próprios mundos. Doutrina do significado. Lisboa: Livros do Brasil. 
Verdú, Mateus (2020). «Deleuze, Espinoza e nós: acerca do Trata-
do da Etologia». Linha Mestra, 41, pp. 280-288. doi: https://doi.
org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288.

https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288


UniR o 
editora

2 al 6 de Diciembre de 2024
Hotel Luz y Fuerza de Villa Giardino
Córdoba

Guillermo Ricca, Tomás García y Francisco Rivera
Editores

   ISBN 978-987-688-641-3

e-
b

o
  k

e-bo  k

XVIII Coloquio 
Internacional Spinoza

El XIX Coloquio Internacional Spinoza, realizado en Villa 
Giardino del 2 al 6 de diciembre de 2024, propició un espacio 
de encuentro, discusión y debate entre intelectuales, 
investigadores y estudiantes de Argentina, Brasil, Colombia, 
Chile, Venezuela y Costa Rica. Reunió un conjunto heterogé-
neo de lecturas de la obra de Spinoza y una re�exión activa 
sobre sus efectos teóricos en el abordaje de nuestra realidad 
social, política y cultural.
El libro Spinoza: democracia, despotismo, memoria recoge y 
proyecta esas discusiones como una invitación a leer a una 
�gura central para el pensamiento �losó�co moderno, como 
lo fue Spinoza. Al hacerlo desde los márgenes geográ�cos y 
teóricos construidos durante varios años a través de un 
espacio de encuentro entre disciplinas diversas y campos del 
saber en América Latina, los textos habilitan mojones de 
re�exión en torno del derecho, la política, la epistemología, la 
ética, la ontología, la estética y la religión. Su publicación 
busca ampliar el acceso a los debates que se desarrollaron 
durante los días del Coloquio, contribuyendo a la consolida-
ción de un spinozismo latinoamericano entendido como un 
proyecto teórico abierto y en curso, en diálogo con otras 
tradiciones globales de estudio.

Sebastián Torres
Bautista Alberione Schiavi 

Agostina Aldana Griguol
Yamil Román Gonzáles Busto

 Camila Rocío Torres 
Pilar Zárate

Cristina Pósleman 
Marcela Rosales

Emanuel Carlos Balducci
Ramiro Gentile 

Daniel Santos Da Silva 
Nicolás Lona Kleinert 

Carlos Mauricio Ferolla
Esteban Domínguez 

Luís César Guimarães Oliva
Pablo Pires Ferreira 

Fernando Alfón
Rodrigo Miguel Benvenuto 

Franco Cardozo 
Natalia Romé

Carolina Re 
Francisco Ferraz 
Natalia Sabater 

Ricardo Polidoro Mendes 
Alex Lib 

Antonio Miguel
Dana Ibarrola Colman

Boris Papez 
Ericka Marie Itokazu  

Diego Tatián 
Guillermo Ricca

José Parrota
Ezequiel Detez

Mariana De Gainza 
Hector Cartin 

José Basini 

UniR o 
editora

Universidad Nacional de 

Río Cuarto
Secretaría 

Académica

Spinoza: democracia, 
despotismo y memoria

XVIII Coloquio Internacional Spinoza

Spinoza: democracia, 
despotismo y memoria


