XIX Coloquio
Internacional Spinoza

Spinoza: democracia,
despotismo y memoria

Guillermo Ricca, Tomds Garcia y Francisco Rivera

ISBN 978-987-688-641-3

e-bogk




Spinoza : democracia, despotismo y memoria : XIX Coloquio Internacional Spinoza /
Guillermo Ricca ... [et al.] ; Editado por Guillermo Ricca ; Francisco Rivera ; Tomds
Garcfa. - 1a ed. - Rio Cuarto : UniRio Editora, 2025.

Libro digital, PDF - (Actas)

Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-987-688-641-3

1. Filosofia Moderna. 2. Actas de Congresos. 3. Democracia. I. Ricca, Guillermo II.
Ricca, Guillermo, ed. III. Rivera, Francisco, ed. IV. Garcia, Tomds, ed.

CDD 190

2025 © UniRio editora
Universidad Nacional de Rio Cuarto
Ruta Nacional 36 km 601 — (X5804) Rio Cuarto — Argentina
Tel.: 54 (358) 467 6309
editorial@ac.unrc.edu.ar

www.unirioeditora.com.ar

Primera edicién: noviembre de 2025

ISBN 978-987-688-641-3

O

Este obra estd bajo una Licencia Creative Commons Atribucién 2.5 Argentina.

http://creativecommons.org/licenses/by/2.5/ar/deed.es AR



http://creativecommons.org/licenses/by/2.5/ar/deed.es_AR

UniR/o

Uni. Tres primeras letras de «Universidad«.
Uso popular muy nuestro; la Uni.
Universidad del latin «universitas»

(personas dedicadas al ocio del saber),

se contextualiza para nosotros en nuestro anclaje territorial

y en la concepcién de conocimientos y saberes construidos

y compartidos socialmente.

El rio. Celeste y Naranja. El agua y la arena de nuestro
Rio Cuarto en constante confluencia y devenir.

La gota. El acento y el impacto visual: agua en un movimiento

de vuelo libre de un «nosotros».

Conocimiento que circula y calma la sed.

Consejo Editorial
Facultad de Agronomia y Veterinaria Facultad de Ingenieria
Prof. Alicia Carranza Prof. Marcelo Alcoba y Prof. Martin
Broglia
Facultad de Ciencias Econémicas
Prof. Clara Sorondo Biblioteca Central Juan Filloy

Maria Eugenia Somaré y Sandra Muriia

Facultad de Ciencias Exactas,
Fisico-Quimicas y Naturales Secretaria Académica

Prof. Laura Dalerba y Prof. Clarisa Bionda Prof. Pablo Pizzi y Prof. Gabriel Carini

Facultad de Ciencias Humanas

Prof. José Di Marco y Prof. Claudio Asaad

Secretario Académico:
Director:

Equipo:

Equipo Editorial
Pablo Pizzi
Gabriel Carini

José Luis Ammann, Maximiliano Brito,
Ana Carolina Savino, Lara Oviedo, Roberto Guardia,
Marcela Raperti y Daniel Ferniot



Nota de presentaciéon

Las ponencias aqui reunidas fueron oportunamente presentadas y debati-
das en el XIX Coloquio Internacional Spinoza “Democracia/Despotismo/
Memoria” realizado en Villa Giardino, Cérdoba, en diciembre de 2024.
Vaya esta breve anotacién para un lector futuro, o no informado: una vez
mds, como sucede desde hace dieciocho afos, investigadores, docentes,
estudiantes, becarios y gentes de otras procedencias académicas y no sélo
académicas, se retinen en torno a un amor intelectual comin por la in-
tempestiva obra de Spinoza y por la tradicién que abre su pensamiento. Se
reanuda asi una conversacién tramada en la amistad filoséfica y en la hos-
pitalidad spinozista, en la que convergen personas provenientes de diversos
puntos del pais y de América Latina, animadas por deseos y pensamientos
comunes y, a la vez, diversos.

La convocatoria no oculta la interrogacién por la fragilidad de nuestras
democracias en un contexto de retorno de las derechas al poder, por via
electoral, primero en Brasil, luego en Argentina. Dada la amplitud de la
temdtica y, como la lo hemos hecho en otras ediciones, ésta se desagrega en
diferentes bloques temdticos: Politica y derecho, Democracia, Epistemolo-
gia, Etica y ontologfa, Estética, Religién, Afectos.

Agradecemos a los integrantes del Centro Latinoamericano de Estudios
Spinozistas (CLES), a la Facultad de Ciencias Humanas de la Universidad
Nacional de Rio Cuarto, a Uni Rio Editora y, especialmente a José Di Mar-
co, director del Comité editor de la Facultad de Ciencias Humanas, por el
apoyo para la realizacién de este libro.

Guillermo Ricca, Tomds Garcia y Francisco Rivera.



Indice

Nota de presentacion.........ooecveirieieininieieieieieeeeseeee s 4

I Politicay Derecho ..........cccocoviiiiiiiiiiiniiniccce 8

Rerum novarum cupiditas. Imaginacién, politica y novedad,
de Maquiavelo a Spinoza
SDASLIAN TOTTES.......oeeiiiiiciiiiceiceee s 9

El lugar del derecho consuetudinario en el Tratado
Teoldgico-politico

Bautista Alberione Schiavi...............ccvvevcevvevoecviivcncnincnennn. 20
:Qué lleva a un Estado al caos? Anélisis del conflicto entre
Palestina e Israel desde una perspectiva spinoziana

Agostina Aldana Griguol .................cccoccovcivvininciiniiincnnn. 28

Guerra y muerte de las naciones en Spinoza. El advenimiento
traumético de la modernidad en el Japén de posguerra

Yamil Roman Gonzalez BUsto .............ccoceeeeeeenecenceneneeencnnes 36
Martin Fierro: una lectura critica sobre la conformacién del

Estado nacional argentino desde una perspectiva spinoziana

Camila Rocio TOTTes ........ouvuueeeeeeeeeeeeeeeeee e 45

Obediencia y temor de la multitud argentina en la Guerra
de Malvinas

Pilar Zarate .......ooooveeeeeeeeeeeeeee e 57

Si Lenin hubiera sido Spinozeano
Cristina POsleman ..........ccccoouueeueieieiiieeae 65
IT, DI IMOCTACIA e eeeeeeeeeeen 74

Nacién y democratizacién. Memoria(s) y olvido(s) del
cuerpo politico

Marcela Rosales.............ooooeeeeucviininiinininiiicieiciceeneeean 75
Decepcién y democracia: por una potencia politica de los

afectos tristes
Emmansel Carlos Baldhecs . ........eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaan. 85



Esbozos de un proyecto para una democracia radical: Spinoza
frente a la ideologia, el poder y el obrar

Ramire Gentile .........ccoueeevueeeceeeeieeeeieeeeieeeeieeeeieeeeieee e 94
Memdria instituinte, civilidade e democracia

Daniel Santos da Silva ...........cccueeeeeeecieeecieeeeieeeciieeecieeenn, 102
La fundamentacién de la democracia en Spinoza

Nicolds Lona KIEinert..........c.ccoueeeveceeeceeeeeeieeeieeeceesivesinnens 112

El problema de la democracia y la democracia como
problema en Baruch Spinoza

Carlos Manuricio Ferolla ..........oouuueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeeeeans 120
Fl comienzo de la democracia

Esteban Dominguez Di Vincenzo ..............cccoevvvveiiiinnnennnn. 130

IT1. Epistemologia...........c..ccocevueirininiiininiiinineceeeceeenees 141

La creencia verdadera en el Tratado Breve

Lutds CE5ar OLiva ...ooovoveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 142
Spinoza y el escepticismo de Francisco Sdnchez

Pablo Pives Ferreirg .........ouuueeeeeeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeea 151
Spinoza, lector

Fernando Alfon ..............cccccecvveviiviniiniininiiiiiinccincncns 159

Sobre los usos de la memoria y la utilidad de las historias
en Spinoza
Rodrigo Miguel Benvenuro................c.ccevecveueenieecnnncennenn. 164

La razén como espejo de la naturaleza

FHANCO CAVAOZO oo e e eeeaas 173

Materialismo de lo imaginario. Cinco Tesis para una

investigacion
Natalia Romé y Carolina Ré ...............cccccoovuvcuniincinicnnnnnns 183
Espinosa e a Agudeza Paradoxal
Francisco Guerra Ferraz.............oooeeeevvinieiniccciinienieeneene, 198
IV, Etica y Ontologia .............co.evvveeivrveeieereesienisisseesiess e, 210
La contingencia y lo politico
Natalia Sabater..................ccccoevecieincciiinisieieiseieeen, 211



Da ontologia da relagao a trama politica. A ontologia
politica espinosana

Ricardo Polidoro Mendes ............oooooveeeeeeeeeiaiiiiiiiiiaeaaaanne. 220
Responsabilidad ético-politica en el derecho argentino: un
andlisis de la AUH en clave spinoziana

Alxt Lib ...t 228
Ignorancia, educacién y democracia (libertad) en Spinoza
Antonio Miguel...............ccoovucivivuecincciniiiiiiiinieinceeeeens 238

Spinoza y el siglo XXI. Las nuevas supersticiones de una
sociedad en ruinas

Dana Ibarrola Colman ................cccocueeeeevceeeieeeieeeeeiieeeeeenne. 245
Sobre la teoria de la accién en la ciencia social spinozista

BOris PAPEZ ... 254
El negativo comin de distintos retratos

Ericka Marie TtoRazus ...........ooovueeeeeeeeeaiiieieeeeeeeeeeeeeeaan 262

V. Estética, Religion, Afectos.............c.ccoevvivinininiiininicieienee, 271

Spinoza intimo. Una experiencia de escritura teatral

Diego TAtidMN ..o 272
Teatro, politica, risa y melancolia

GUillermo RiCCa ........oovvveeeeeiiiiieeiieieeeeeeeeee 283
Spinoza en Gotas

OFLANAO POIFOLA ..o eeeeeeeeeeaeaeeeeaan 291
El paso del mythos al logos, puntos de corte y continuidad

Ezequiel Detez.............oocucevuciniiiiiiiiiiiiiiciccieiceee 300
Incertezas. Del reconocimiento al resentimiento

Mariana GAINZA.......coeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeee e 309

Afectos, ciudad y vida cotidiana. Conceptos para el estudio
histérico de los habitantes de la ciudad de San José, Costa Rica,
entre 1960 y 1980

Héctor Ferlini CArtin ...........ouoeueeeeveueeeeeeieeeeeeieeeeeeiineeeeenens 321

Algunos comentarios sobre etologia, movilidades y afecciones
en Spinoza

JOSE BASITUL ...t et 330



Politica y Derecho



Rerum novarum cupiditas. Imaginacion,
g
politica y novedad, de Maquiavelo a
Spinoza

Sebastidn Torres (UNC)

I. ;Qué hay de nuevo viejo?

Comprender la dindmica politica a partir de una explicacién de los afectos
colectivos reduciéndolos al miedo y la esperanza no permite acceder la
textura de los efectos complejos, en los que estin implicadas una multi-
plicidad de relaciones. En particular, nos interesa interrogar los modos de
la esperanza, que Spinoza afirma que pueden guiar a una multitud libre,
aunque se encuentren tan sujetos a las fluctuaciones del 4nimo como los
del miedo (y también a causa de los distintos modos del miedo). Se trata
de explorar las afectividades democrdticas en su ambivalencia constitutiva,
tramas en las que se juegan las mutaciones que la comprensién cldsica del
gobierno intentd determinar a partir de su forma. Desde esta perspectiva
releimos la critica a la utopia que abre el Tratado Politico (TP), mostrando
que ésta puede persistir como una disposicién a partir de la cual un modo
de la esperanza, la imaginacién y la razén, permite distanciarse del realis-
mo conservador (Torres, 2025). Pero un realismo democrdtico, racional y
critico, debe afrontar las ambivalencias afectivas. De acuerdo a esta exigen-



cia, abordaremos una dindmica pasional, cara al pensamiento moderno -y
poco atendida en Spinoza- ligada a la figura de la novedad.

Anterior al naciente espiritu prometeico de las utopias, las revolucio-
nes y el ideal de progreso, un deseo complejo perturba el orden politico y
cultural: el rerum novarum cupiditas (o rerum novarum cupidus), el «deseo
de cosas nuevas», también nombrado como «avidez por la novedad», estd
presente en cosmovisiones que -suponemos- vivieron el mundo a partir del
tiempo circular de la naturaleza, en cuyas mutaciones no habria espacio
para las novedades. Un deseo presente y negativo que expresa el rechazo
hacia lo que altera la unidad de la experiencia entre el presente y el pasado,
a partir de un apego a la naturaleza y la tradicién (los hébitos y costum-
bres). Su origen antropoldgico no es muy claro, pero su campo semdntico
latino se encuentra asociado al dmbito social y politico, sin una relacién
evidente con la curiosidad y el asombro, ese originario deseo de conoci-
miento reconocido por los griegos. Una sentencia de Salustio en La cons-
piracién de Catilina (37.3) sintetiza la idea, tal como aparece en el mundo
latino: «En cada comunidad sucede siempre asi: quienes no poseen riqueza
ni poder odian lo viejo, desean lo nuevo (vetera odere, nova exoprant), y es
por odio a su propia condicién que aspiran a que todo cambie» (cit. en
Romano, 20006).

Serd a partir del siglo XV, y especialmente en el XVI, que puede recono-
cerse un amplio cambio de perspectiva. Las novedades e innovaciones ad-
quirirdn un cardcter positivo, movilizando el asombro, la admiracién y la
aventura, considerdndolos caracteres propios de la naturaleza humana y de
un tiempo en el que despunta una idea positiva del presente y el porvenir
(Maravall, 1966). Sin embargo, este entusiasmo por la capacidad inventi-
va del género humano no se traslada a un juicio politico sobre los deseos
de los pueblos. Puede entonces resultar paradéjico que, en la temprana
modernidad, a pesar del reconocible cambio de actitud, la rerum novarum
cupiditas perdure como una expresién negativa, particularmente en pen-
sadores que fueron muy conscientes de que sus novedosas intervenciones
producian una ruptura con la tradicién'.

1 La diferencia entre el «deseo de novedades» y la recuperacién moderna de las pasiones
del asombro y la admiracién, nos conduciria a otro interesante desarrollo, cuyo punto de
partida podria encontrarse en la diferencia entre Spinoza y Descartes: mientras que, en
Las pasiones del alma (1997, pp. 133, 143-151), Descartes les otorga una centralidad an-
tropoldgica fundante del conocimiento, Spinoza (como Hobbes) las aborda como parte
de una analitica general de los afectos. Esta via podria ligarse al presente desarrollo, inte-

10



El innovador Montaigne, que profesa ese humanismo abierto al mun-
do de las experiencias, es terminante al respecto: «La novedad me hastia,
sea cual sea su rostro, y tengo razén, pues he visto algunas de efectos muy
perniciosos [...] Quienes agitan el Estado son con frecuencia los primeros
absorbidos en su ruina» (2007, I. XXII, p. 151). También para Hobbes «la
constitucién de la naturaleza humana estd, por si misma, sujeta a desear la
novedad» (2019, XXIX, p. 307), siendo una de las causas de la inestabili-
dad y disolucién de las republicas. Desde otra perspectiva, Naudé asociard
a la plebe con un teatro, en el que surgen toda una serie de impostores que
fomentan la supersticién: «en una palabra, todos aquellos que vienen con

un nuevo proyecto» (1998, IV.154, p.172).

La revolucién francesa cambiard el mapa de las ideas politicas frente a
la novedad. Basta sefialar aqui que, en la historia del concepto de revolu-
cién, ademds del sefalado pasaje del uso astrondémico al politico, persis-
tird el mds cldsico lenguaje social y politico de la res nova: el movimiento
radical que acontece en la mutacién del tiempo humano se debe también
a que las rerum novarun producen acontecimientos por el deseo humano
de transformar una situacién dada. Esta idea es contestada por el discurso
contra-revolucionario, como es el caso de Burke en las Reflexiones sobre la
Revolucion Francesa: «El espiritu de innovacién es en general el resultado
de un temperamento egoista y de visiones limitadas. Los pueblos que no
vuelven hacia atrds a sus antepasados no sabrdn ni siquiera mirar al futuro»

(cit. en Bodei, 1995, p. 447).

II- Maquiavelo: mds alld de lo nuevo.

No vamos a reconstruir aqui el reconocido lugar que tiene la novedad en
Magquiavelo. Son distintivas las figuras del nuevo principe y los nuevos or-
denamientos, tanto como las exigencias que la ocasién impone a la accién
en relacién a ajustarse a «la condicién de los tiempos [para que pueda
conciliarse] con su proceder» (1999, XXV, p. 329), por lo que es necesario
«tener un dnimo dispuesto a cambiar segin lo que los vientos de la fortuna
y las variaciones de las cosas le manden» (1999, XVIII, p. 251), y las difi-
cultades presentes en la misma pragmdtica, pues «habiendo siempre uno
prosperado caminando por una via, no puede persuadirse de apartarse de

rrogando de qué manera en la modernidad se establece una divisién social del deseo, entre
la verdadera disposicién hacia la novedad del sabio y las falsas e incontrolables novedades
que mueven al vulgo.

11



ella» (1999, XXV, p. 331)%. Una ontologia de la mutacién y el movimiento
constante, de la que forma parte la division social del deseo y los conflictos
que de ella se siguen, porque «los hombres estin inclinados naturalmente
a tomar partido, alli donde ven una divisién, prefiriendo una de las partes»
(2000, I11.27, p. 397). Se trata de la materia misma de la politica, no de un
elogio de la contingencia radical, cuyos efectos son dificiles de gobernar,
ya porque los seres humanos «son impacientes y no pueden diferir mucho
sus pasiones» (2000, IIL.8, p. 347), ya porque en la profunda crisis de
un determinado orden «las novedades alteran las mentes de los hombres»

(2000, 1.25, p. 103).

En los Discursos encontramos la recuperacién maquiaveliana del locus
clésico del rerum novarum cupiditas a partir de una analitica del deseo ya
siempre pensada a partir de la divisién:

[...] los hombres desean novedades, y tan deseosos de cosas
nuevas [desiderosi di cose nuove] se muestran los que estdn bien
como los que estdn mal, pues como he dicho otras veces, y es
muy cierto, los hombres se cansan del bien y se lamentan del
mal (2000, II.21, p. 380).

Dos motivos muestran la relevancia que posee la lectura de Maquiavelo.
En primer lugar, porque aborda este deseo como un rasgo comun de los
seres humanos, es decir, de los humores de la vida en comin, que no pue-
den ser atribuidos exclusivamente a la plebe (al igual que trata toda otra
serie de pasiones, de las que no estdn exentas gobernantes y gobernados).
En segundo lugar, porque se trata de un deseo que puede determinar un
estado general de la sociedad, mds alld de que inicie en un grupo particular.
El cardcter extensivo y, por ello, politico de las pasiones estd ligado a su
mds propia dindmica material e imaginaria, representando la cualidad de
los tiempos y las cosas.

Esta lectura no contradice el antagonismo presente en toda ciudad, en-
tre el «deseo de dominar y el «deseo de no ser dominados», por el con-
trario, se trata de una pasién compleja que modula de una determinada

2 Unaidea que es reiterada en los Discursos a la primera década de Tito Livio: «un hombre
que estd acostumbrado a obrar de una manera, no cambia nunca, como decia, y necesa-
riamente fracasard cuando los tiempos no sean conforme con su modo de actuar» (2000,

1L 9, p. 349).

12



manera el conflicto, extendiéndolo al conjunto de la comunidad. Si -si-
guiendo la lectura de Lefort (1988, pp. 112-113)- para el pueblo el deseo
de no ser dominados carece de objeto (a diferencia de la ambicidn, el deseo
de riquezas, etc., que caracteriza el deseo de dominar), podriamos consi-
derar que el deseo de novedad carece de un objeto determinado o, mds
precisamente, su constitutiva indeterminacién que puede ser ocupado por
cualquier cosa que revista esta particular cualidad temporal: ser percibida
como novedad, una cualidad tan voluble como el deseo mismo. Se trata de
una indeterminacién que posibilita la universalizacién extensiva e intensi-
va del agotamiento y rechazo al tiempo pasado, posibilitando la aparicién
de una novedad. En el caso del principe, la novedad no sélo hace referencia
a su origen (popular) sino, en un sentido mds propio, a su saber (virti).
Sin embargo, la fuerza de este deseo es tal, que puede arrastrar a quién, en
principio, podria satisfacerlo:

[...] en el principado nuevo se encuentran dificultades. [...]
sus variaciones nacen en principio de una dificultad natural,
la cual existe en todos los principados nuevos: ésta es que los
hombres mudan voluntariamente de sefior creyendo mejorar;
y esta creencia los hace tomar las armas contra él (1999, I1I,

p- 59).

Esta cuestién resultard central para la comprensién que el propio Ma-
quiavelo tiene de su tiempo, de la cualidad de un nuevo tiempo, a la vez de
crisis y de posibilidad. Como lo serd también para Spinoza, si seguimos la
pista de Maquiavelo en el 7P, tanto en el §5 capitulo I, donde reformula
esta ensefanza del «agudisimo florentino», que muestra de qué manera se
cambia un tirano por otro creyendo mejorar, sin cambiar la tirania (y que
cabria extender a la interpretacién del §1 del cap. 10, sobre la figura del re-
torno a los principios, aunque no nos detendremos en este dltimo pasaje?).

II1. Descontento y novedad en el Tratado teoldgico politico.

En la obra de Spinoza hemos podido constatar que la férmula latina que
venimos siguiendo aparece solo una vez. Se trata de un pasaje mds que

3 «Pero como la memoria se olvida de los castigos, los hombres cobran d4nimo para in-
tentar novedades [tentare cose nuove] y para hablar mal, y por eso es necesario prevenir los
males, volviendo el estado a sus principios» (2000, II1.1, p. 308).

13



significativo del Tratado teoldgico politico (T'TP), presente en el capitulo.
XVII. Después de enumerar largamente los efectos de la inconstancia del
alma que, dominada por pasiones tristes, explican la dificultad para un Es-
tado de mantener la fidelidad de los stibditos, al final, Spinoza reconsidera
y resume:

Pero no es necesario enumerarlo todo, ya que todos saben
cudnto crimen aconsejan a los hombres el descontento con
lo presente y el deseo de novedades, cudnto la ira desenfrenada,
cudnto la pobreza despreciada y cudnto dominan e inquietan
sus almas (animus) (1986a, XVII, pp. 253-354; cursiva nues-
tra).

Una descripcién final que sintetiza esta singular dindmica afectiva: la in-
quietud del dnimo resultando de un descontento con el presente (fastidium
praesentium) que, a causa del rechazo a la pobreza (quid contemta pauper-
tas frequenter suadeant hominibus), produce el deseo de novedades (rerum
novandarum cupiditas). Si, por una parte, Spinoza se mantiene dentro de
la semdntica heredada de la fé6rmula latina, por otra parte la explicaciéon
retoma el cuadro mds general que habia trazado en el Prefacio, donde esa
argamasa de inseguridades, temores, e imaginacién, resulta el fundamento
del poder teolégico-politico. Una memoria mitoldégica de un tiempo preté-
rito, de cuyos bienes o males, se desprenden los augurios sobre el porvenir:

Por otra parte, el mds ligero motivo les hace esperar mayores
bienes o temer mayores males. Y asi, si, mientras son presa del
miedo, les ocurre ver algo que les recuerda un bien o un mal
pasado, creen que les augura un porvenir feliz o desgraciado;
y, aunque cien veces les engane, no por eso dejardn de consi-
derarlo como un augurio venturoso o funesto (1986a, Pref.,

p. 62).

También en el Prefacio, Spinoza amplia el alcance de la supersticién en
un sentido mds préximo a la referencia del capitulo XVII, pues la insatis-
faccién del presente encuentra una representacién imaginaria mds en las
novedades que en la memoria:

14



De ahi que, cuanto mds ficil es que los hombres sean presa
de cualquier tipo de supersticién, tanto més dificil es conse-
guir que persistan en una misma. Atin mds, como el vulgo es
siempre igualmente desdichado, en parte alguna halla descan-
so duradero, sino que sdlo le satisface lo que es nuevo y nunca
le ha engafiado. Esta inconstancia ha provocado numerosos
disturbios y guerras atroces (1986a, Pref., p. 64).

Bajo ciertas condiciones, la «inconstancia de la supersticién» nos mues-
tra la estructura temporal mds propia de la imaginacién y las pasiones mo-
vilizadas. Los contenidos de la supersticién pasan a ser secundarios, por lo
que los seres humanos mudan de una supersticion a otra; el miedo deja de
ser la causa para abrazar el orden existente y las novedades, adn inciertas,
movilizan los 4nimos del cambio hacia lo todavia desconocido. La desdi-
cha, que significa tanto «mala fortuna» como «pobreza» -siempre igual-
mente presente en el pueblo- nos habla de las condiciones particulares que
determinan el cardcter més general de la imaginacién humana.

El locus moderno de la superioridad del presente sobre el pasado, de lo
nuevo frente a lo viejo, incluso de la razén frente a la autoridad, no estard
exento de las formas imaginarias surgidas del deseo de cosas nuevas. Spinoza,
en el capitulo XVIII, retomard el razonamiento maquiaveliano que habia-
mos mencionado (luego, explicitamente atribuido al florentino en el TP):

Por eso es un hecho comprobado que el pueblo ha logrado
cambiar muchas veces de tirano, mas nunca suprimirlo; ni ha
podido tampoco transformar un Estado mondarquico en otro
de estructura distinta. El pueblo inglés ha dado de ello un
ejemplo fatal. Ha buscado razones para quitar de en medio,
so capa de derecho, al monarca; pero, una vez eliminado éste,
no pudo menos de cambiar la forma del Estado. Pese a lo cual
y tras derramar mucha sangre, se terminé por saludar a un
nuevo monarca bajo otro titulo (como si todo el problema se

redujera al nombre) (1986a, XVIII, p. 389).

El juicio negativo de Spinoza sobre la revolucién inglesa, que instaura
el régimen republicano de Cromwell (1653), puede parecer contradicto-
rio a sus apuestas republicanas en Holanda, pero mds alld del andlisis que

15



requeriria este pasaje, por lo pronto no resulta casual que esté encabezado
por esa critica maquiaveliana que reaparecerd como corolario del primer
capitulo del 7P, en la que el deseo de cambio no implica la supresién de
la dominacién.

IV. Democracia y novedad en el Tratado Politico

Es discutible la tesis de Bodei, cuando sostiene que a Spinoza ya no le re-
sulta necesario, como a Maquiavelo, ocultar la novedad bajo viejas formas
(1995, p. 133). Efectivamente no recurre a los cldsicos, sin embargo, a
diferencia de Maquiavelo, en el 7P Spinoza evita el lenguaje de la novedad:

Asi, pues, cuando me puse a estudiar la politica, no me pro-
puse exponer algo nuevo o inaudito, sino demostrar de forma
segura e indubitable o deducir de la misma condicién de la
naturaleza humana sélo aquellas cosas que estdn perfectamen-
te acordes con la préctica (1986, I, §4, p. 80; cursiva nuestra).

La aclaracién sobre la intencién de esta obra nos dice algo interesante
sobre la diferencia existente entre el orden de la exposiciéon del 77P y el
TP: éste tltimo no inicia por la critica a la supersticién del vulgo, para
explicar por qué esta natural debilidad resulta el fundamento del poder
teolégico—politico mondrquico; comienza con la critica a la «razén secu-
lar», razén filoséfica (§1) y politica (§2), que también produce ilusiones
limitantes para la potencia de la multitud y su organizacién politica. Asi
el 7P no solo traza una demarcacién de un nuevo campo de batalla ted-
rico, también nos habla de un tiempo critico, en el que se multiplican las
novedades filoséficas y politicas, y los pueblos se encuentran en un estado
de permanente inquietud. Evitar presentar su teoria como una cosa nova
ac insolita adquiere una particular significado, por lo que estd implicado
en esta afirmacién: la inquietud es un estado constante de la multitud,
y puede conducirla a una nueva esclavitud, resultante de la crisis en el
que el rerum novarum cupiditas 1a hace menos temerosa a lo desconocido,
movilizando conflictos y rebeliones que no necesariamente conducen a la
libertad. La secularizacion de la esperanza no implica per se la liberacién.

Pensar una politica acorde con la préctica, ser realista, involucra la com-
pleja relacién entre transformacién y conservacion del poder politico. Asi,

16



para la conservacién del derecho que es propio a cada forma de gobierno,
recomendard para la monarquia que los jefes de ejércitos tengan la sufi-
ciente edad como para «preferir lo antiguo y seguro a lo nuevo y peligroso»
(1986, VII, §17, p. 152), al igual que para los sindicos en la aristocracia,
pues con la edad avanzada «prefieren lo presente y seguro a lo nuevo y
arriesgado» (1986, X, §2, p. 214). La democracia, por el contrario, se en-
cuentra al borde de la dindmica misma de la mutacién, motivo por el cual,
si estos Estados no se encuentran bien ordenados, «serd inevitable que el
poder del Estado pase con frecuencia a la multitud, lo cual supone un
cambio radical y, por lo mismo, sumamente peligroso» (1986, VII, §25, p.
156; cursiva nuestra].

Conservacién y cambio son las premisas de toda dindmica politica, pero
ésta no resulta idéntica para cada forma de Estado, cuya esencia no solo
estd definida por aquello que la conserva, sino también por el cardcter dife-
rencial que posee el cambio, la mutacién y la novedad en cada una de ellas.
Sin embargo, no es otra la multitud, por lo que el rerum novarum cupiditas
es siempre riesgo y, solo en ocasiones, posibilidad. Mds ain cuando se trata
de la democracia y de las esperanzas que ésta moviliza. Por mds que Spi-
noza evite el lenguaje maquiaveliano de lo nuevo, es en la dindmica demo-
critica donde el TP deja entrever otra dimensién y otro problema presente
en la novedad. Porque, a diferencia de la monarquia y la aristocracia, en las
que conservacién e innovacién se oponen, en la democracia esa tensién se
encuentra en el corazén mismo de su institucién y en las pasiones de una
multitud libre:

La experiencia, sin embargo, parece ensefar que, si se atiende
a la paz y la concordia, interesa que todo el poder sea entre-
gado a uno solo. Ningtin Estado, en efecto, se mantuvo tanto
tiempo sin ningiin cambio notable como el turco; v, a la inver-
sa, ninguno ha durado menos que los Estados populares o de-
mocréticos, y en ninguno se han producido tantas sediciones.
Claro que, si hay que llamar paz a la esclavitud, a la barbarie y
a la soledad, nada hay mds misero para los hombres que la paz
(1986, VI, §4, p. 124; cursiva nuestra).

Dificilmente Spinoza pueda evadir la novedad que se encuentra en la
palabra democracia. Pero el problema no se encuentra en el nombre, tam-
poco en la necesaria prudencia que se impone a todo régimen que pretenda

17



durar; se encuentra en la naturaleza misma del deseo de novedad, que es
siempre inicio y desvio, apertura temporal y reproduccién, potencia crea-
dora y materia para imaginarias formas de libertad que impulsan a los
pueblos, en este caso mds por la esperanza que por el miedo, a «que luchen
por su esclavitud, como si se tratara de su salvacién» (1986a, Pref., p. 64).
Quizds, la figura mds compleja de la ideologfa de la libertad. No encontra-
mos en Spinoza el cldsico rechazo al rerum novarum cupiditas presente en
el idealismo y el realismo conservador, sino un realismo critico que obliga
a sostener una constante vigilia sobre las promesas redentoras del progreso
y la libertad moderna, que anidan en el corazén mismo de la democracia.

Referencias bibliogrdficas

Bodei, Remo (1995). Geometria de las pasiones. México: Fondo de Cultura
Econoémica.

Descartes, René (1997). Las pasiones del alma. Madrid: Tecnos.

Hobbes, Thomas (2019). Leviatin. Buenos Aires: Colihue.

Lefort, Claude (1988). “Maquiavelo: la dimensién econémica de lo poli-
tico”. En Las formas de la historia. México: Fondo de Cultura Eco-
ndémica.

Magquiavelo, Nicolds (1999). De Principatibus. México: Trillas.

Magquiavelo, Nicolds (2000). Discursos sobre la primera década de Tito Li-
vio. Madrid: Alianza.

Maravall, José Antonio (1966). Antiguos y modernos. La idea de progreso en
el desarrollo inicial de una sociedad. México: SEP,

Montaigne, Michel de (2007). Ensayos. Barcelona: Acantilado.

Naudé, Gabriel (1998). Consideraciones politicas sobre los golpes de Estado.
Madrid: Tecnos.

Romano, Edoardo (2006). “Cambiguita del nuovo: res novae e cultura ro-
mana’. Laboratoire italien. Politique et société, 6, 17-35. https://doi.
org/10.4000/laboratoireitalien.191

18


https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191
https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191
https://doi.org/10.4000/laboratoireitalien.191

Spinoza, Baruch (1986). Tratado politico. Madrid: Alianza.
Spinoza, Baruch (1986a). Tratado reolégico-politico. Madrid: Alianza.

Torres, Sebastidn (2025). “Spinoza y la utopia: una hipétesis de lectura”.
En Luiz Carlos Guimaraes Oliva [et al.] (orgs.), Spinoza: natureza,

trabalho e liberdade. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio.

19



El lugar del derecho consuetudinario en el
Tratado Teolégico-politico

Bautista Alberione Schiavi (UBA)

Introduccién

El presente trabajo es el resultado de una serie de lecturas cruzadas entre la
Etica y el Tratado Teoldgico-Politico de Baruch Spinoza. Nuestro objetivo
consiste en resaltar el vinculo y las tensiones que se presentan al pensar el
lugar del derecho en general y el derecho consuetudinario en particular a la
luz de la teoria de los afectos, y mds puntualmente de los que consideramos
centrales para este andlisis: el Miedo y la Esperanza. Asi, si hemos de loca-
lizar un capitulo preciso del TTP en el cual se advierte el tratamiento de
la cuestién de los usos, las costumbres y el derecho, éste ha de ser el XVIII
titulado “Las ensefianzas del Estado hebreo” (1997, p. 381).

Tal capitulo, al formar parte del bloque final del libro en el cual pode-
mos encontrar otros con muchas mds conclusiones célebres y sustantivas,
suele ocupar un protagonismo secundario a la hora de su lectura y andlisis.
En este trabajo, sin embargo, reivindicamos la relevancia de tal capitulo
pues, segin nuestra lectura, en él podemos advertir cémo Spinoza apela

20



al pasado en la figura del Estado hebreo para extraer de este cuerpo poli-
tico elementos inalterables de la naturaleza del hombre y para advertir su
operacién en la conformacién, preservacién y disolucién del Estado, todos
ellos genéticamente vinculados con la teoria de los afectos del autor.

Dicho esto, ;cudl es la ensenanza del Estado Hebreo? ;Cudl es su excep-
cionalidad? Arriesgando una hipdtesis, sostengo que Spinoza no intenta
decirnos que el Estado hebreo tiene una particularidad que otros no, sino
precisamente lo contrario, esto es, que en la particularidad del Estado he-
breo podemos advertir elementos universales de la conducta y naturaleza
politica del hombre que son lo suficientemente fuertes como para que ha-
gamos de ello tinicamente una lectura histérica de los mismos. Es por eso
que hablamos de las ensefanzas y no meramente del Estado hebreo, como
en el capitulo XVII. Asi, la intencién de este trabajo es echar luz sobre
aquello que, entre lineas y mediante este caso, Spinoza intenta destacar y
que, en definitiva, corresponde a un histérico problema politico y juridico:
el problema del cambio y la conservacién.

El argumento y la materia del capitulo XVIII del Tratado
teolégico-politico

A lo largo del capitulo, Spinoza realiza una serie de postulados y argu-
mentos de notable impacto para el lector. En efecto, alli nos dice que un
pueblo no acostumbrado a vivir bajo monarquia y que ya cuenta con un
corpus legal, el caso del Estado hebreo, no puede someterse sino muy dis-
funcionalmente a un régimen mondrquico, pues de inmediato aparecen
dos problemas. En primer lugar, la idiosincrasia particular de tal pueblo
anula y rechaza el poder que conlleva el sometimiento a una monarquia;
y, en segundo lugar, el monarca no puede apelar, para su favor, a las leyes
vigentes previas a su institucién, pues de esa manera socavaria su propia
autoridad, que es lo que diferencia especialmente a la forma del monarca
en relacién a otros tipos de gobernantes: su autoridad absoluta. Spinoza
ilustra muy bien este punto argumentando que si el rey defendiera los anti-
guos derechos del pueblo, se aproximaria mds a ser su esclavo que su sefior
(1997, pp. 388-89). En este planteo se destacan los riesgos de instituir un
monarca en una sociedad que idiosincrdticamente rechaza tal clase de co-
mando y dominio. Este es uno de los principios politicos que se deducen
del caso particular del Estado hebreo.

21



Ahora bien, inmediatamente después Spinoza sostiene que asi como
es peligroso instituir un monarca en donde formalmente no corresponde,
también es peligroso destituir un monarca —ain sea tirano— de donde si
lo hace (1997, p. 389-91). El caso es ilustrado de la siguiente manera: un
pueblo acostumbrado a la autoridad regia no podria mds que verse obli-
gado a ampliar su sometimiento en el caso de una destitucién, pues for-
malmente despreciard una autoridad incipiente y menor y, concretamente,
precisard de una figura atin mds tirdnica, pues quien ocupe el poder en tal
caso deberd desestimar lo que lo llev6 hasta esa instancia, esto es, el poder
del pueblo en tanto juez de reyes. Semejante acto de desestimacién, por
ende, obligaria al nuevo monarca a arremeter contra los responsables de la
destitucién del antecesor, en funcién de que el pueblo no ose cometer el
mismo acto, mediante acciones atin mds tirdnicas. Asi, Spinoza sostiene ex-
plicitamente hacia el final del capitulo XVIII que la forma de cada Estado
debe ser necesariamente mantenida y no puede ser cambiada sin peligro de

su ruina total (1997, p. 391).

Los afectos consuetudinarios

A la luz de este desarrollo, la hipétesis que buscaremos sostener es que
Spinoza se vale de esta serie de argumentos con fuertes implicancias, no
para reivindicar el valor del orden absoluto -eso va de suyo-, ni el valor del
cambio absoluto, sino para destacar los complejos mecanismos de accién
de cada uno y su ligazén con los afectos y las idiosincrasias colectivas, tal
como iremos viendo a continuacién. Estamos hablando, entonces, de una
labor estrictamente analitica y descriptiva por parte del autor. En este sen-
tido, siempre resulta oportuna la cita del Tratado Politico en la cual Spinoza
manifiesta que la intencién de su obra siempre ha sido esmerarse en no
ridiculizar ni lamentar ni detestar las acciones humanas, sino en enten-
derlas (2013, pp. 80-81). Dicho esto, veamos si podemos verificar nuestra
hipétesis en el marco de la teoria de los afectos y la teoria politico-juridica
del autor.

Asi, es importante comenzar distinguiendo dos tipos de cambio social:
el cambio dentro de las circunstancias sociales reales y el cambio caracte-
risticamente idiosincrético, esto es, el de la racionalidad social con respecto
a ideales e intereses. Los dos niveles no necesariamente se desarrollan de
manera simultdnea. Como sabemos, existe un desacuerdo significativo en-
tre quienes sostienen que existen normas éticas absolutas, universalmente

22



aplicables a cualquier situacion particular y quienes creen que tales nor-
mas estdn histdrica y sociolégicamente condicionadas. Este dilema resulta
importante para la teorfa juridica en la medida en que su respuesta fun-
damentara el caso a favor o en contra del valor del cambio y de la conser-
vacion en el Estado y su derecho.

Spinoza nos ofrece un interesante aporte en este punto. Como vemos,
reconoce la necesidad de una estabilidad definida o un nicleo estable en el
derecho en su discusién sobre la funcién de las leyes fundamentales como,
valga la redundancia, fundamento del dominio. Esto es, toda la legislacién
del Estado debe estar en armonia con estas leyes bésicas que definen la
forma o estructura juridica del mismo. No obstante, dado que las leyes de-
ben estructurar el Estado de una manera que satisfaga a los ciudadanos, al
menos en la medida necesaria para asegurar la obediencia suficiente como
para validarlas en tanto leyes, a medida que flucttia el nivel de comprensién
o racionalidad de una comunidad, diferentes leyes les resultardn mds atrac-
tivas o mds antipdticas. Por ende, habrd una fluctuacién correspondiente
en el contenido de las érdenes que pueden imponerse. En términos am-
plios, esto aseguraria que la legislacién se orientase aproximadamente a la
nocién de justicia prevaleciente en una mayoria. Spinoza aprecia la demo-
cracia precisamente por este punto: en una democracia la legislacién tiende
a permanecer mds cercana a la voluntad general, y la ley natural tiende a
considerarse a la luz de una racionalidad colectiva cambiante.

Sin embargo, es preciso insistir en que el reconocimiento de Spinoza
de ciertas caracteristicas constantes de la naturaleza humana garantiza un
conjunto minimo, aunque importante, de principios necesarios que cual-
quier sistema juridico debe incorporar. Estas condiciones estin compren-
didas en la ley natural del ser humano que es a la vez necesaria y universal.
Asi, hay limites circunscritos que definen la clase de érdenes que pueden
convertirse en leyes vélidas; limites que no dependen esencialmente de cir-
cunstancias reales o condiciones histéricas, sino que estdn intrinsecamente
relacionados con la naturaleza o, mds precisamente, con el derecho natural.

Existe, entonces, un nicleo necesario y permanente en todos los siste-
mas juridicos, asi como limites naturales que definen los limites de la legis-
lacién posible. Sin embargo, esta estipulacién de un contenido necesario
y de una clase general de ‘leyes’ vacias no tiene una relacién intrinseca, en
tanto condicién necesaria de la legalidad, con las nociones de ideales éticos
inmutables manifestadas a lo largo de la historia. Dicho de otro modo,
dado que para Spinoza la ley natural es esencialmente amoral, es perfec-

23



tamente posible que los sistemas juridicos sujetos a condiciones naturales
incluyan leyes injustas; en otras palabras, una ley vdlida puede ser injusta.

No obstante, Spinoza reconoce que no es posible que un sistema juri-
dico incorpore leyes que no sean consideradas ‘justas’ por la mayoria de los
ciudadanos; ;qué quiere decir esto? Que en la normatividad y codificacién
del derecho también se refleja la logica del primer y segundo género de co-
nocimiento. De esta manera, segun los principios de la Etica, no existe una
relacién necesaria entre leyes validas y justas, excepto, quizds, en el caso
ultra-hipotético de una sociedad absolutamente racional en la cual la com-
prensién de la justicia coincidiria plenamente con su valor; sociedad que,
dicho sea de paso, no precisaria un Estado. Habiendo considerado esto,
veamos qué funcién cumplen los afectos en tanto elementos constitutivos
de, en primer lugar, los individuos, en segundo lugar, los cuerpos politicos
y, en tercer lugar, el derecho.

Los afectos y la constitucién del Estado y su derecho

Para este fin nos valdremos de dos afectos puntuales, el Miedo y la Espe-
ranza, pues Spinoza analiza cémo estos configuran tanto las voluntades y
comportamientos individuales como las estructuras colectivas. En la Etica,
el Miedo es definido como una tristeza incierta y la Esperanza como una
alegria incierta, ambas basadas en la duda sobre eventos futuros. Este and-
lisis de los afectos revela que los mismos, a pesar de sus constantes fluc-
tuaciones, son determinantes en la configuracién de las costumbres y las
leyes. Apelando a este marco tedrico, Spinoza posibilita la comprensién de
cémo el Miedo refuerza la adhesién a normas preexistentes mientras que la
Esperanza moviliza hacia el cambio de las mismas aunque, como veremos,
es preciso realizar una correccién en el caso de este tltimo afecto.

Es preciso comenzar, pues, por advertir las imbricaciones entre la insti-
tucién del derecho, la persistencia de las costumbres y la influencia sobre
ellos de los afectos. Asi, en el Tratado teoldgico-politico Spinoza argumenta
que el Miedo y la Esperanza, al surgir de la incertidumbre, resultan los
motores principales del comportamiento colectivo. Estos afectos no solo
condicionan la percepcién de justicia de los ciudadanos, sino que también
actian como herramientas politicas que los gobernantes pueden utilizar
para mantener el orden o perpetuarse en su poder. Asi, el Miedo a la inse-
guridad impulsarfa a las comunidades a conformar sistemas juridicos que
se centren, aun ilusoriamente, en valores tales como el orden y la pro-

24



teccién. Este miedo comin crea un terreno fértil para la aceptacién de
normas que proporcionen continuidad y previsibilidad. Sin embargo, este
mismo Miedo puede ser manipulado por autoridades tirdnicas para sofocar
el progreso y reforzar la dependencia de los ciudadanos hacia las institucio-
nes preexistentes.

Por otro lado, la Esperanza, siempre y cuando se cultive adecuadamen-
te, puede contrarrestar los efectos negativos del Miedo. En este sentido, la
Esperanza en un futuro mejor no solo moviliza a las comunidades hacia el
cambio, sino que también fortalece la legitimidad de las reformas legales.
Este equilibrio entre Miedo y Esperanza es crucial para garantizar que las
transformaciones sociales y politicas no conduzcan a una desestabilizacién
total del sistema politico-juridico. Ahora bien, es preciso realizar en este
punto una correccion pues, por mds que Spinoza pareciera abogar por la
instrumentalizacién de la Esperanza por sobre la del Miedo como recurso
politico, esto lo hace en tanto tal afecto representa no un bien en si mismo,
sino un relativo mal menor.

En efecto, aqui no hay una defensa de tales afectos como operadores
politicos, sino simplemente una descripcién del funcionamiento real de
los Estados -recordemos la susodicha cita del 7ratado Politico-. En este
sentido, Spinoza posiciona Esperanza por sobre el Miedo, es cierto, pero
no lo hace sin antes destacar el cardcter igualmente malicioso de ella. De
tal manera, podemos sostener que la Esperanza es un afecto de doble filo:
s6lo hace falta una accién para que la Esperanza devenga en Miedo pues,
cuando la racionalidad de una comunidad es baja -o se encuentra despo-
tenciada-, el Miedo y la Esperanza pueden ser explotados de igual modo
para manipular a los subditos.

La conformacién afectiva de una costumbre

Volvamos ahora a la cuestién del derecho consuetudinario puesto que este,
en tanto expresién de las costumbres y tradiciones de una comunidad,
refleja la interaccion constante entre Miedo y Esperanza. En efecto, en las
comunidades politicas las costumbres se perciben como un anclaje necesa-
rio que garantiza la cohesién social. Tal anclaje, sin embargo, no es estitico,
ya que las costumbres evolucionan en respuesta a disimiles circunstancias
histéricas y a los afectos predominantes en cada una de ellas. Por ejem-
plo, como hemos visto al comienzo, Spinoza observa que en comunidades
acostumbradas a vivir bajo un determinado régimen, cualquier intento de

25



imponer un sistema alternativo puede generar fuerte resistencia. Esto po-
dria deberse, segiin nuestra lectura, a que las costumbres, conformadas
por generaciones de précticas especificas, refuerzan el Miedo al cambio y
promueven la conservacién del orden preexistente.

Al mismo tiempo, Spinoza reconoce que la Esperanza en una mayor
libertad puede actuar como una fuerza transformadora que impulse a la
reinterpretacion de estas costumbres en favor de nuevas estructuras lega-
les. La funcién politico-afectiva del Miedo y la Esperanza nos ayuda, en
este sentido, a entender cémo las costumbres funcionan como un puente
entre la estabilidad y el cambio, esto es, mientras que el miedo ancla a la
comunidad en el pasado, la Esperanza abre posibilidades para el futuro,
futuro que, sin embargo, puede resultar en una desilusién colectiva mds
perjudicial atin que la mera instrumentalizacién del Miedo. De este modo
advertimos cémo ambos afectos pueden operar como las dos caras de una
misma moneda.

Conclusiéon

Llegados a este punto, notamos que el marco tedrico que nos ofrece la obra
de Spinoza permite que la discusién en torno a la estabilidad y el cambio
se expanda al andlisis de la funcién de los afectos, de la racionalidad y de la
idiosincrasia colectiva. Asi, de situarnos en el sistema de Spinoza, deberia-
mos sostener que el cambio o la conservacién no son ni buenos ni malos
per se, es decir, el cambio no puede identificarse @ priori con el progreso,
ni la conservacién con la estabilidad. La cuestién del valor del cambio o la
conservacion se refiere, en definitiva, a la concepcién de ventaja que estd
detrds del deseo de cambio o conservacién, deseo que se materializa en el
famoso criterio de utilidad que evalda positiva o negativamente acciones
que, en ultima instancia, reflejan el estatus actual del conarus colectivo.

Asimismo, desde el spinozismo podemos sostener que este criterio y
sus consecuencias estdn proporcionalmente implicadas con el nivel de ra-
cionalidad alcanzada por la multitud. A lo largo de toda la obra se halla
el llamado a que las personas y las comunidades se esfuercen por alcanzar
niveles més elevados de racionalidad, m4s sin atentar o violentar, como
hemos visto, el orden preexistente de convivencia, el que adquirimos por
hdbitos y costumbres constituyentes de nuestra idiosincrasia, incluso en
casos de tirania, lo cual es, por lo menos, llamativo.

26



Los argumentos que hemos expuesto al comienzo refieren directamente
a esto y su objetivo es, precisamente, demostrar que la apelacién a la vio-
lencia, en estos casos, solo puede derivar en una espiral viciosa que finali-
ce destruyendo al Estado. Nos queda pendiente para un préximo trabajo
pensar y determinar cudl podria ser la postura spinozista ante una efectiva
disolucién estatal, esto es, qué podria resultar de semejante escenario irre-
soluto en su obra.

Referencias bibliogrdficas
Spinoza, B. (2000). Etica demostrada segiin el orden geométrico (Trad.
Atilano Dominguez). Madrid, Espafa: Editorial Trotta.

Spinoza, B. (2013). Tratado politico (Trad. Atilano Dominguez). Madrid,
Espana: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (1997). Tratado teolégico-politico (Trad. Atilano Dominguez).
Barcelona, Espafa: Altaya.

27



:Qué lleva a un Estado al caos? Anélisis del
conflicto entre Palestina e Israel desde una
perspectiva spinoziana

Agostina Aldana Griguol (Universidad Siglo 21)

Quien con monstruos lucha,

cuide de no convertirse también en monstruo.
Y si miras largo tiempo a un abismo,

el abismo también mira dentro de ti.

-Friedrich Nietzsche

El conflicto entre Israel y Palestina es un paradigma de las tensiones geopo-
liticas contempordneas en el que convergen factores histéricos, territoria-
les, religiosos y politicos. Aunque su origen se remonta a la antigiiedad,
el presente trabajo delimita los hechos del conflicto ocurridos después de
la Segunda Guerra Mundial, con la particién del Mandato Britdnico de
Palestina y la creacién del Estado de Israel en 1948. Este conflicto, persis-
tente y multifacético, no sélo afecta a las poblaciones involucradas, sino
que también tiene implicaciones globales. A la luz de la filosofia politica
de Baruch Spinoza, abordaremos las causas subyacentes del conflicto y su

28



perpetuacién, explorando conceptos como el poder politico, el derecho
natural, la soberania y, particularmente, el caos estatal.

Breve contexto histérico

Tomando como punto de partida para nuestro andlisis hechos post Segun-
da Guerra Mundial, analizaremos desde 1947 hasta la actualidad. En el
ano antes mencionado, la ONU, con la poca experiencia que en ese mo-
mento crucial posefa, propuso la Resolucién 181, que sugeria la particién
del Mandato Britdnico de Palestina en un Estado judio y otro drabe, con
Jerusalén bajo régimen internacional. Mientras que los judios aceptaron
dicha resolucién, los drabes la rechazaron, considerando que favorecia des-
proporcionadamente a los judios, quienes representaban una minoria po-
blacional y poseian menos del 10% del territorio. Este desacuerdo desaté
la guerra de 1948, en la que Israel proclamé su independencia, marcando
el inicio de la Nakba, el desplazamiento de cientos de miles de palestinos,
y dejando sin resolver la cuestiéon de los refugiados.

En 1967, la Guerra de los Seis Dias transformé profundamente la re-
gién. Israel ocupé Gaza, Cisjordania, Jerusalén Este y los Altos del Go-
ldn, consolidando su dominio territorial, mientras la poblacién palestina
quedd bajo una ocupacién militar que generd un sistema de asentamien-
tos y administracién restrictiva. La frustracién derivada de esta situacion
desencadend levantamientos como la Primera Intifada (1987) y la Segun-
da Intifada (2000), que visibilizaron la resistencia palestina pero también
profundizaron el ciclo de violencia y represalias. Intentos de paz, como los
Acuerdos de Oslo de 1993, buscaron establecer un marco para la creacién
de un Estado palestino, pero las divergencias sobre el estatus de Jerusalén,
las fronteras y el retorno de los refugiados dejaron sin resolver los puntos
mis criticos del conflicto.

En los dltimos anos, las tensiones se han exacerbado considerablemen-
te. Los Acuerdos de Abraham (2020), que normalizaron relaciones entre
Israel y varios Estados drabes, fueron vistos por los palestinos como un
abandono de sus aliados tradicionales. Y, como fue de puablico conoci-
miento, el dfa 07 octubre de 2023, Hamds lanz6 un ataque coordinado
contra Israel, utilizando técticas hibridas que incluyeron incursiones mili-
tares y ciberataques.

29



Este ataque, junto con la contundente respuesta israeli, ha llevado a una
nueva escalada del conflicto, sumiendo a la regién en una guerra de alta in-
tensidad que evidencia no solo la acumulacién de tensiones histéricas, sino
también la incapacidad de ambas partes para encontrar un camino hacia
una paz sostenible, debido al desarrollo de dos identidades mutuamente
excluyentes entre si. Estamos, entonces, frente a un conflicto generacional,
de 5ta generacién con modalidad hibrida, teniendo como nuevos campos
de batalla las ciudades, donde se usa a las victimas de secuestro como mo-
neda de cambio para negociar territorios, y en los que las redes sociales y la
mediatizacién se ha convertido en una nueva arma.

En el andlisis de las dindmicas sociales y politicas, pocas perspectivas
son tan licidas como las ofrecidas por Baruch Spinoza. Este filésofo de
la modernidad temprana, conocido por su enfoque radical en el enten-
dimiento del poder y el orden social, nos invita a reflexionar sobre los
elementos que sostienen o derrumban un Estado. Desde su concepcién
del derecho natural hasta su visién sobre la paz y la justicia, Spinoza pro-
porciona herramientas valiosas para desentrafiar las tensiones entre el caos
y el orden en las relaciones humanas. En el caso del conflicto entre Israel
y Palestina, sus ideas adquieren una relevancia inquietante, ya que este
conflicto representa una convergencia de intereses politicos, territoriales y
religiosos que perpettan un ciclo de violencia y desorganizacién.

Para el autor neerlandés, el poder politico no es una creacién abstracta
ni un derecho otorgado divinamente, sino una manifestacién concreta de
las capacidades individuales y colectivas dentro de una sociedad. Segiin su
pensamiento, expresado en el Tratado Politico, el derecho y la ordenacién
de la sociedad politica deben deducirse de la naturaleza y la condicién
general de los hombres. Esto implica que la organizacién politica de un Es-
tado estd inextricablemente ligada a las capacidades humanas de obrar en
conjunto para maximizar su potencia colectiva.* Un Estado perdura mien-
tras estas capacidades se organicen en un marco coherente y racional.

Sin embargo, cuando esta organizacién se descompone, el caos emerge.
Pero entonces, ;qué era el caos para Spinoza, y qué provoca que un Estado
caiga en €l? Spinoza no define el caos como mera ausencia de orden, sino

4 Para una lectura de Spinoza sobre el vinculo entre la composicién politica de la mul-
titud y la importancia de la obediencia al comin decreto de igualdad en la consecucién
de la paz y la libertad del pueblo, ver Rosales, M. (2020). Spinoza-Hobbes entre retérica y
necroscopia. Ensayos minimos, pp. 53-63. Bs. As.: RAGIE

30



como un estado en el que la desorganizacién social prevalece debido a la
irracionalidad y las divisiones internas. En su visidn, el caos surge cuando
las emociones y los intereses particulares dominan sobre la razén colectiva,
generando un colapso en las estructuras politicas y sociales que sostienen
la cohesién de la comunidad.

El caos, desde esta perspectiva, no es solo el resultado de conflictos ex-
ternos, sino también de un mal funcionamiento interno. Segin Spinoza,
las pasiones humanas como el miedo, la ira y la ambicién desmedida desa-
tan dindmicas destructivas cuando no son reguladas por una organizacién
politica que canalice estas emociones hacia fines dtiles socialmente. Este
caso en particular es un ejemplo muy claro de cémo las pasiones irracio-
nales han perpetuado un ciclo de violencia y venganza, alimentando la
desconfianza y dificultando cualquier intento de reconciliacién.

Este conflicto no puede entenderse sin examinar cdmo la relacién entre
poder y justicia se desenvuelve en un contexto de asimetrias. El Estado
de Israel, proclamado en 1948, se establecié mediante una articulacién
efectiva de su potentia colectiva, en términos spinozianos, logrando unir
los esfuerzos politicos, econémicos y militares de sus habitantes y ganando
reconocimiento internacional, sumado ampliamente al respaldo brindado
por Estados Unidos. Sin embargo, la poblacién palestina ha enfrentado
limitaciones estructurales significativas para consolidar su propia potencia,
derivadas de desplazamientos masivos, ocupacién militar y divisiones in-
ternas que han obstaculizado su autonomia como cuerpo politico.

En este contexto, la ocupacién prolongada de territorios como Cisjor-
dania y Gaza ha generado un estado de tensién permanente. Aunque Israel
ha fortalecido su poder soberano mediante la construccién de asentamien-
tos y la implementacién de medidas de seguridad, estas politicas también
han exacerbado las divisiones internas y externas, perpetuando el conflicto.
Desde la perspectiva de Spinoza, el poder politico no debe medirse uni-
camente por el control territorial, sino también por la capacidad de un
Estado para garantizar la paz y el bienestar de todos sus habitantes.

Por otro lado, leyendo a Spinoza, podemos interpretar que el caos tam-
bién puede ser provocado por la inestabilidad del poder en el ejercicio
de lo que llama «las supremas potestades» originada en una constitucién
defectuosa. Por consecuencia, la fragmentacién del poder, las divisiones
internas y la polarizacién aumentan la probabilidad de un colapso. En el
caso palestino, la division entre facciones como la Autoridad Nacional Pa-

31



lestina (ANP) y Hamds ha debilitado significativamente su capacidad para
consolidar un poder politico efectivo. Esta fragmentacién no solo dificulta
la negociacién con Israel, sino que también refuerza las dindmicas voldtiles
en la regién.

La comunidad internacional también juega un papel crucial en este
entramado. Para Spinoza, los Estados no existen de forma aislada, sino que
estdn interconectados en una red de relaciones que pueden ser tanto fuente
de cooperacién como de conflicto. En el caso del conflicto israeli-palesti-
no, la intervencién de potencias extranjeras ha tenido efectos contradic-
torios. Por un lado, la mediacién internacional ha sido fundamental en
intentos de reconciliacién, como los Acuerdos de Oslo. Por otro lado, la
politica exterior de actores como Estados Unidos ha alimentado las tensio-
nes al priorizar intereses estratégicos sobre el bienestar de las comunidades
locales.

Segtin Manfred Walther® (2024, p. 8), siguiendo a Spinoza, los conve-
nios entre naciones solo son efectivos en tanto los Estados encuentren be-
neficios mayores en su cumplimiento que en su ruptura. Esto se explica en
términos de poder y dependencia: los Estados conservan su autonomia en
la medida en que no dependan del poder de otros. Walther analiza cémo,
en el pensamiento de Spinoza (2014, p.100), la cooperacién interestatal es
esencial para reducir los temores y los conflictos entre naciones: «Cuantas
mds sociedades firman un tratado de paz, tanto menos temible resulta cada
una de ellas a las demds; en otros términos, menos poder tiene cada una de
hacer la guerran.

De este modo, se destaca que la paz solo puede lograrse mediante la
creacion de estructuras que equilibren las relaciones de poder entre los Esta-
dos, fomentando la interdependencia y la cooperacién como, por ejemplo,
ONU. Pero, sin duda cabe recalcar que Walther (2024) también menciona
lo siguiente: «Mientras existan Estados que superen considerablemente a
otros en poder y, por lo tanto, sean “sui juris” [auténomos juridicamente],
no habria un derecho internacional confiable, es decir, efectivon.

Spinoza también analiza el papel de la religién en la dindmica del poder
y caos. En su Tratado Teoldgico-Politico, advierte que, cuando la religién

S5 Cfr. Walther, M. (2024). DERECHO NATURAL, DERECHO CIVIL Y DERE-
CHO INTERNACIONAL EN SPINOZA [trad. Marcela Rosales]. En Akal, C. B., An-
talyali, E. y Rosales, M. (2024). ;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 17-30). Villa Marfa:
Eduvim.

32



se instrumentaliza para fines politicos, puede convertirse en una fuente
de discordia y conflicto. En el caso de Jerusalén, una ciudad de enorme
importancia religiosa para judios, musulmanes y cristianos, las reclama-
ciones territoriales basadas en fundamentos religiosos han exacerbado las
tensiones.

Segtin Spinoza, la religién deberia fomentar la convivencia y la mora-
lidad, no la exclusién ni la supremacia de un grupo sobre otro, y en este
sentido, la instrumentalizacién de la religién en el conflicto israeli-pales-
tino representa un obstdculo para la paz. La reivindicacién de Jerusalén
como capital exclusiva de uno u otro pueblo no solo refuerza la desconfian-
za mutua, sino que también perpetdia una visién excluyente que dificulta
cualquier forma de reconciliacién. Para Spinoza, la verdadera paz requiere
superar estas divisiones y actuar conforme a la razdén y la justicia.

Ante este panorama, ;cudl podria ser el camino hacia la paz? A través de
lentes spinozianos podriamos ofrecer una visién un tanto optimista, pero
exigente: la paz es un objetivo racional que requiere comprender mejor las
pasiones y guiarlas para actuar segin principios de justicia y equidad. Para
este autor, la comunidad internacional tiene un papel esencial en este pro-
ceso, no como un actor que impone soluciones unilaterales, sino como un
mediador imparcial que facilita el entendimiento mutuo y la cooperacién.

Asi, la comunidad internacional tiene la responsabilidad de actuar con
justicia, promoviendo un acuerdo que reconozca los derechos de ambas
partes y fomente la convivencia pacifica. Spinoza (2012) subraya que cual-
quier intervencién que priorice intereses particulares sobre el bienestar co-
lectivo estd destinada al fracaso, y asi lo menciona en su 7ratado Teoldgico
Politico (2012):

Hicieron, pues, que el derecho a todas las cosas, que cada uno
tenfa por naturaleza, lo poseyeran todos colectivamente y que
en adelante ya no estuviera determinado segtn la fuerza y el
apetito de cada individuo, sino segin el poder y la voluntad de
todos a la vez (p. 168).

Por lo tanto, es esencial que los actores internacionales adopten un
enfoque basado en la razén y el respeto mutuo. Desde una perspectiva
spinoziana, la paz no debe ser entendida simplemente como la ausencia
de guerra, sino como un estado activo de equilibrio y cooperacién. Esto

33



requiere no solo resolver las disputas territoriales, sino también abordar las
desigualdades econémicas y las tensiones religiosas que subyacen al con-
flicto.

La paz, para Spinoza, es un estado de justicia y seguridad en el que
las potencias individuales y colectivas se coordinan para maximizar su ca-
pacidad de accién en armonfa. La resolucién del conflicto entre Israel y
Palestina depende, en dltima instancia, de la capacidad de ambas partes
para actuar con razén y superar las pasiones que los dividen. Solo a través
del entendimiento mutuo, el respeto a los derechos humanos y el recono-
cimiento de la humanidad compartida serd posible construir un futuro en
el que la coexistencia pacifica sea una realidad.

Asi, este ensayo pretende ser un recordatorio de la urgencia de un cam-
bio de paradigma en el dmbito de la seguridad internacional, donde la ver-
dadera estabilidad sélo puede alcanzarse mediante la creacién de un orden
mundial que valore la coexistencia pacifica y la cooperaciéon por encima de
la competencia destructiva. Al enfrentar los dilemas actuales con una vi-
sidn critica y reflexiva, entendemos que la paz no es un estado natural, sino
una construccién humana que requiere tanto sacrificio como sabidurfa.

Y ahora, para cerrar con este escrito, considero oportuno citar a un gran
filésofo del llamado Siglo de las Luces que se autodenominé Voltaire, autor
del Poema sobre el desastre de Lisboa, aqui citado por otro autor del siglo
XX, Louis Bériot (1939) con un final diferente:

Hay que confesarlo, el mal estd sobre nuestra tierra. Un dia
todo estard bien, esta es nuestra esperanza; todo estd bien hoy,
esta es la ilusién, los sabios me engafaban y solo Dios tiene
razén. Qué importa que todo esté bien, con tal que hagamos
esfuerzos para que todo esté mejor de lo que estaba antes que
nosotros (p. 196).

Referencias bibliogrdficas

Bériot, Laurent (2017). Un café con Voltaire. Barcelona: Arpa.

34



Nietzsche, Friedrich (1983). Mds alld del bien y del mal. Barcelona: Orbis.

Rosales, Marcela (2020). Spinoza-Hobbes entre retdrica y necroscopia. Bue-
nos Aires: RAGIE

Spinoza, Baruch (2012). Tratado teolégico-politico. Buenos Aires: Ediciones
Libertador.

Spinoza, Baruch (2014). Tratado politico. Madrid: Alianza.

Walther, Manfred (2024). «Derecho natural, derecho civil y derecho inter-
nacional en Spinoza» (trad. Marcela Rosales). En: Akal, Cihan B.,
Antalyali, Erhan y Rosales, Marcela (eds.), ;Qué le dice Spinoza al
jurista? (pp. 17-30). Villa Marfa: Eduvim.

35



Guerra y muerte de las naciones en
Spinoza. El advenimiento traumdtico de la
modernidad en el Jap6n de posguerra

Yamil Roman Gonzalez Busto (Universidad Siglo 21)

Baruch Spinoza (1986, pp. 93 y 118) habla en sus escritos sobre la muerte
como la pérdida de identidad del individuo.® Considero importante para
este coloquio, realizar un paralelismo o una comparacién entre esta muerte
individual y lo que podria ser la muerte de un Estado. Antes de continuar,
voy a mencionar que mi intencién es respetar la esencia original de la obra,
y en base a esto analizar sus citas desde la contemporaneidad.

Tomaré como punto de partida el siguiente interrogante: ;Qué con-
diciones son las que hacen posible o determinan la pérdida de identidad
nacional y la consiguiente muerte de un Estado? Para intentar responderla,
voy a tomar como base el caso japonés en la posguerra luego de las dos
bombas nucleares que fueron impactadas en su territorio causando dafos

6 Spinoza, B. (1986). Tratado politico. Madrid: Alianza. Ver también Spinoza, B.
(1983). Etica demostrada segin el orden geométrico. Bs. As.: Orbis, Parte III, prop. 7., p. 90.

36



irreparables, mds precisamente en Hiroshima y Nagasaki, por parte de los
Estados Unidos al final de la Segunda Guerra Mundial. El periodo que ele-
gi son los 10 anos posteriores a la guerra, es decir, desde 1945 hasta 1955.

Es imposible negar el advenimiento traumdtico de la modernidad en la
sociedad japonesa y las consecuencias que dejé la guerra para el futuro. Se
puede observar que los medios del mundo presentan un cierto estereotipo
de sus habitantes que, en rasgos generales, es alegre hacia afuera, pero su
poblacién registra una de las tasas mds altas de suicidios en el mundo: sélo
en el ano 2021 se registr6 un total de 20.291 suicidios, dando una tasa de
16,2 suicidios por cada 100.000 habitantes; media sumamente elevada si
la comparamos con la tasa mundial que es de 9,15.7 Ademds, Japén es el
Unico pais del G7 en el cual el suicidio es la principal causa de muerte entre
los adolescentes.®

Sin embargo, no voy a centrarme en las caracteristicas psicolégicas, so-
cioldgicas y morales del pueblo japonés, pero si considero de suma impor-
tancia estos datos presentes a lo largo del andlisis. Con esto no quiero decir
que las causas actuales de suicidio estén necesariamente relacionadas con la
etapa de posguerra, pero es posible conjeturar que el sistema actual es una
construccién realizada en dicha época.

La comparacién entre la muerte individual y la muerte de un Estado
permite explorar cémo conceptos filoséficos como identidad, transforma-
cién y supervivencia adquieren un cardcter politico en situaciones de crisis.
En el contexto de este coloquio, considero que el caso japonés de posguerra
ilustra la tensién entre despotismo y democracia, asi como la importancia
de la memoria colectiva en la reconstruccién nacional. Este andlisis buscard
responder, desde Spinoza, preguntas claves sobre la posibilidad de preser-
var la identidad nacional tras un trauma tan profundo.

:Cudl es el grado de interdependencia entre naciones en el que se
comienza a percibir un trauma? ;Qué acciones de los Estados pueden
impactar negativamente o resquebrajar su identidad nacional? ;Qué
elementos democréticos del poder politico son necesarios, segtin Spinoza,
para que un Estado pueda sobrevivir?

7 Datosmacro. (s.f.). Suicidio en Japén. Expansién https://datosmacro.expansion.com/demogra-
fia/mortalidad/suicidio/japon

8 Daily Mail. (s.f.). Social media suicide in the spotlight in Japan after ‘Twitter

killer’ arrested. https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-sui-
cide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html

37


https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html

Elementos clave para mantener con vida una nacién

Como puntos clave de partida, desde una visién contemporanea y buscan-
do responder las preguntas disparadoras, comienzo por mencionar algunos
elementos de la democracia necesarios para la pervivencia de un Estado, o
fortaleza de una nacién: la racionalidad, la seguridad, la cooperacién y la
interdependencia, que son cruciales para mantener la estabilidad y la paz.

Baruch Spinoza, en su andlisis del poder politico, destaca que la racio-
nalidad y la cooperacién son pilares fundamentales para la estabilidad y la
supervivencia de un cuerpo politico. El Estado no es mds que el poder de
toda la multitud, siempre que ésta actie como guiada por una sola mente.
Este principio fundamenta la idea de que la estabilidad y la supervivencia
del cuerpo politico dependen de la cohesién y la cooperacién entre sus
miembros. El Estado alcanza su mdxima potencia cuando los individuos
que lo conforman actian de manera racional y colaborativa, subordinan-
do sus intereses particulares al bien comun, es decir la preservacién de la
unidad frente a las adversidades (Spinoza, 1986, p. 93). En el caso japonés
de posguerra, la decisién de adoptar una nueva constitucién y renunciar al
uso de la fuerza puede interpretarse como un acto de racionalidad colectiva
que buscaba reconstruir la unidad del cuerpo politico, siguiendo los prin-

cipios de estabilidad y paz (Spinoza, 1986, pp. 88-89).

El imperio japonés es derrotado en la Segunda Guerra Mundial lue-
go de las fatidicas bombas nucleares que destrozaron dos ciudades y, con
esta derrota, la nacién cambiaria por completo. A partir de ese momento
comenzarfa una etapa de sufrimiento colectivo, acompanada por la ocupa-
cién de los Aliados durante siete anos, en busca de una transicién demo-
cratica. Este proceso no seria ficil, ya que el sufrimiento no habia sido s6lo
moral, sino también econdémico con altas tasas de indigencia, desempleo y
baja produccién. Ademds, sufrirfan la pérdida de las posesiones coloniales
y el juzgamiento por los crimenes de guerra cometidos.

La devastacién causada por las bombas atémicas no solo destruyé fisi-
camente dos ciudades, sino que rompié el tejido social, politico y econd-
mico del pais. El Imperio Japonés, que habia funcionado como un cuerpo
centralizado y autoritario, sufrié lo que podria considerarse una “muerte”
en términos spinozianos: la desintegracién de su identidad nacional y su
capacidad de accién colectiva (Spinoza, 1986, p. 119).”

9 Ver también E, III, prop. 7, p. 90.

38



En 1947 se elaboré una nueva constitucién que, en su articulo 9, esta-
blece principalmente la renuncia de Japén a la guerra como derecho sobe-
rano para resolver conflictos internacionales, tal como lo dicta el Derecho
Internacional en el articulo 2, pdrrafo 4 de la Carta de las Naciones Unidas
(Naciones Unidas, 1945). Este articulo establece que todos los miembros
de la ONU deben abstenerse en sus relaciones internacionales de la ame-
naza o el uso de la fuerza y que deben resolver sus disputas por medios
pacificos. Mediante esta nueva constitucion que abolié el imperialismo e
impuso la democracia, también se impulsé a adoptar un sistema racional
que buscé contener el caos y garantizar la estabilidad futura, el cual estuvo
orientado a maximizar la potencia del cuerpo politico japonés (Spinoza,

1986, pp. 103-104).

Sin embargo, garantizar la estabilidad politica y econdémica de Japén
requeria algo mds que un marco legal: era necesaria una alianza estratégica
con un poder externo que pudiera brindar seguridad y apoyo econémico.
Spinoza nos ofrece una clave para interpretar la reconstruccién de Japén.
En el Tratado politico, sehala que la cooperacion racional entre individuos,
y por extension entre Estados, es la base para superar los conflictos y garan-
tizar la paz (Spinoza, 1986, pp. 107-108). En este sentido, la alianza con
Estados Unidos, aunque inicialmente impuesta, se transformé en un acto
de supervivencia racional.

:Cémo fue la politica exterior de Japén durante esos primeros diez anos?

Siguiendo las metas de la politica exterior japonesa de posguerra'®, en
primer lugar, se puede destacar que necesitaba la presencia militar estadou-
nidense para hacerle frente a la «<amenaza comunista» que acechaba, debi-
do a que Japdn no tenia recursos econémicos para reconstruir las fuerzas
armadas para autodefensa y la opinién publica no aceptaba que se volviera
a invertir en el ambito militar. Para Estados Unidos, esta alianza resultaba
estratégica en el contexto de la Guerra Fria, pues garantizaba una presencia
militar clave en Asia frente al avance del comunismo. Japén, por su parte,
encontrd en este acuerdo no solo una solucién inmediata a sus problemas
de seguridad, sino también una oportunidad para reconstruir su cuerpo
politico bajo la proteccién de una potencia aliada.' Como consecuencia se

10 Instituto de Relaciones Internacionales (IRI). (n.d.). Tratado de Paz con Japén. IRI -
Universidad Nacional de La Plata.

11 Ver TP 111, par. 14, p. 109.

39



firmé un Tratado de Seguridad en 1951'* en el cual EE. UU. se hizo cargo
de defender a Japén contra ataques limitrofes. Sin embargo, Japén sufrié
una pérdida importante de soberania, ya que el gobierno norteamericano
tenfa permitido emplazar militares por todo el territorio japonés sin tener
que solicitar autorizacién. Frente a este tratado desigual, el gobierno japo-
nés solicité reformarlo en 1960 para lo cual se logré realizar una consulta
previa.

La concentracién de las bases militares estadounidenses fue destacada
particularmente en la Isla de Okinawa, donde todavia persiste un fuer-
te movimiento de los ciudadanos nativos para recuperar sus tierras. Esta
especial situacién ilustra una tensioén entre la necesidad de cooperacién
racional para mantener la seguridad nacional y las demandas locales por
autonomia y justicia. Spinoza (1986, pp. 93-94) sugiere que la cohesién
del cuerpo politico depende de su capacidad para integrar las demandas
de sus miembros sin sacrificar la estabilidad general. En este contexto, los
movimientos ciudadanos de Okinawa, que luchan por la devolucién de sus
tierras, plantean un desafio que Japén debe abordar mediante el didlogo y
la cooperacién, reafirmando su compromiso con los principios democrati-
cos y la memoria colectiva.

La segunda meta diplomdtica era evitar conflictos con cualquier otro
pais. Los japoneses trataron de eludir cualquier situacién en la que Japén
necesitara defenderse militarmente. Por esta razdn, el gobierno japonés tra-
t6 de mantener las mds cordiales relaciones posibles con cualquier pais, in-
cluyendo la Unién Soviética, con quien las restablecié en 1956. En cuanto
a las relaciones con China, estas eran mds complejas debido a que Japén
mantenia relaciones diplomdticas con Taiwdn y contaba con un pasado
expansionista en ese pais. Felizmente, se encontré una solucién en 1958
gracias a un acuerdo comercial entre las empresas mds importantes de los
dos paises.

Siguiendo la linea de la politica exterior pacifica, se priorizé su insercién
en las Naciones Unidas en busca de soluciones por medio del didlogo con
otras naciones, lo que posibilité hacer escuchar su voz sin depender exclu-
sivamente de las decisiones de Estados Unidos. Este nuevo rol de Japén
puede comprenderse en clave spinoziana, ya que el Estado —tal como
afirma Marcela Rosales (2024, p. 12) en el prefacio del libro ;Qué le dice

12 Tratado de Cooperacion y Seguridad Mutua entre los Estados Unidos y Japén. (1951, 8 de sep-
tiembre).

40



Spinoza al jurista? —, «como comunidad debe poder desarrollarse junto
con las otras naciones en un marco internacional de paz»."”

En palabras de Spinoza (1986, pp. 108-110):

una sociedad es, pues, auténoma en tanto en cuanto puede
prevenir y evitar ser sojuzgada por otra, y depende juridica-
mente de otra [...] Cuantas mds sociedades firman un tratado
de paz, tanto menos temible resulta cada una de ellas a las de-
mds. En otros términos, menos poder tiene cada una de hacer
la guerra y mds obligada se siente a observar las condiciones

de la paz.

El dltimo propésito de la politica exterior japonesa eran las relaciones
econdmicas con el mundo para recuperarse y desarrollarse econémicamen-
te. Luego de la pardlisis productiva, la escasez de productos bdsicos y una
tasa de inflacién de tres digitos, se priorizaron los vinculos econémicos
con los demds paises, obviando la naturaleza de sus regimenes politicos.
Para el afo 1955 se empieza a evidenciar el crecimiento econémico y el
desarrollo industrial, dejando atrds la industria ligera para pasar a una era
de produccién de manufactura electrénica y automotriz, siendo clave el
ano 1957 con la llegada de Toyota a EE. UU.; empresa que dos décadas
después estaria en el primer lugar de ventas en todo el mundo, haciendo
de su modelo, el Toyotismo'?, un nuevo paradigma sumamente exitoso.

Esta serie de medidas impulsadas por el occidentalismo dieron lugar
al llamado milagro japonés" (en los posteriores 7 anos el Producto Bruto
Interno (PBI) crecié un promedio anual de 10%). Ademds, por medio del
soft power's, la cultura japonesa se extenderfa también a otros dmbitos don-

13 Rosales, M. (2024). Prefacio. En C. B. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales (Comps.),
;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 11-13). Villa Maria: EDUVIM.

14 Sistema de produccién caracterizado por la optimizacién continua, flexibilidad orga-
nizacional e integracién activa de los trabajadores en los procesos de mejora, desarrollado
por Toyota.

15 Periodo de reconstruccién econdémica de Japon entre 1960 a 1980 tras la Segunda
Guerra Mundial y posguerra.

16 Término utilizado en las Relaciones Internacionales para hacer referencia a la capaci-
dad de un actor (Estado) para influir a otros actores por medio de la cultura o ideologia
(Nye, 2004).

41



de su disciplina y laboriosidad serfan ejemplos para otros paises de cémo
salir de las mds profundas crisis. Llegando al final del siglo, se comenzé a
observar sobre todo en los paises de Occidente, el influjo del arte y el cine
japonés, principalmente el Heisei'” como forma de proyeccién cultural con
las series animadas Animé'® y los primeros videojuegos.

La interdependencia practicada por la nueva nacién japonesa ha sabi-
do preservar elementos culturales acordes con su pasado, incorporando
el legado tanto de la época de la guerra como, por ejemplo, del Periodo
Meiji" en el que Japén rechazé ser una colonia occidental exaltando el
tan marcado nacionalismo que lo acompafi$ en los anos subsiguientes. La
memoria del fracaso del Eje hizo que esta nueva sociedad tomara un rum-
bo diferente, distancidndose del expansionismo de Hirohito®, creando un
nuevo camino con resiliencia y persistencia, siempre con la idea de superar
la tan sufrida posguerra.

Para finalizar quiero destacar la tarea de la sociedad internacional’’ a la
hora de pautar la convivencia pacifica y reducir la violencia, resultado del
compromiso consciente de muchas naciones del mundo que contribuye-
ron a la creacién de normas internacionales e instituciones compartidas.
Esta cooperacién logré poner fin al aislamiento geogréfico y econémico
pero no al de la llamada generacion perdida®, a causa del mercado laboral
rigido e insalubre en muchos casos, que deja a Japén al margen del resto
de tales mercados.

La globalizacién, desde la perspectiva de los transformacionalistas®, esta
vinculada a nuevas estructuras de estratificacion en las cuales algunos Esta-

17 Era japonesa posterior a la muerte del emperador Hirohito, iniciada cuando su hijo,
Akihito, asumié el trono. Duré desde 1989 hasta 2019, cuando Akihito abdicé.

18 Animaci6n audiovisual japonesa.

19 Etapa japonesa de modernizacién y occidentalizacién del pafs luego del shogunato
Tokugawa.

20 124° Emperador de Japén. Formé parte del Eje en la Segunda Guerra Mundial.

21 Concepto acunado por la Escuela Inglesa de las Relaciones Internacionales que la
define como una comunidad de Estados regida por una serie de normas, instituciones y
valores compartidos entre si, en busca de la cooperacién y paz en un mundo andrquico.

22 Cohorte de japoneses graduados de la universidad que ingresaron al mercado laboral
en la década de 1990 y principios de los 2000. Epoca marcada por una gran tasa de des-
empleo y desocupacion.

23 Perspectiva sobre la globalizacién que la considera transformadora del mundo, no

42



dos, sociedades y comunidades se integran progresivamente al orden glo-
bal, mientras que otros quedan cada vez mds al margen. Esta estratificacién
surge como consecuencia de innovadoras formas de organizacién social y
de dindmicas econémicas que ya no se ajustan a los limites territoriales
tradicionales del Estado-nacién.

Finalmente, en relacién con lo desarrollado podemos concluir que el
trauma no solo desintegra, sino que también puede ser el punto de partida
para la construccién de una identidad nacional renovada. El caso japonés
de posguerra demuestra cémo las ideas de Spinoza sobre la cooperacién
racional, la estabilidad politica y la memoria, pueden ofrecer claves para
entender procesos histéricos complejos. La transicién del despotismo im-
perial a una democracia revela el potencial de la razén para transformar un
cuerpo politico en crisis.

Sin embargo, este cambio no puede desvincularse de la memoria colec-
tiva, que es esencial para la resiliente identidad nacional y sirve también
como guia para un futuro estable. Japén, desde su derrota en 1945 hasta
su reconstruccién en los anos 50, ilustra cémo un cuerpo politico puede
morir para renacer en un nuevo orden, enfrentando tensiones entre demo-
cracia, despotismo y memoria.

Referencias bibliogrdficas

Daily Mail. (s.t.). Social media suicide in the spotlight in Japan after “Twitter
killer’ arrested. hitps://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/

Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html

Datosmacro. (s.t.). Suicidio en Japdn. Expansién. https://datosmacro.ex-
pansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon

Naciones Unidas. (1945). Carta de las Naciones Unidas. https://www.

un.org/es/about-us/un-charter

s6lo en el dmbito econdmico, sino que también cree que es un proceso de integracion
social y politica.

43


https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://www.dailymail.co.uk/news/article-8911981/Social-media-suicide-spotlight-Japan-Twitter-killer-arrested.html
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://datosmacro.expansion.com/demografia/mortalidad/suicidio/japon
https://www.un.org/es/about-us/un-charter
https://www.un.org/es/about-us/un-charter
https://www.un.org/es/about-us/un-charter

Rosales, M. (2024). Prefacio. En B. C. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales
(Comps.), ;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 11-13). Villa Ma-
ria: EDUVIM.

Spinoza, B. (1986). Tratado politico. Madrid: Alianza.

44



Martin Fierro: una lectura critica sobre
la conformacién del Estado nacional
argentino desde una perspectiva spinoziana

Camila Rocio Torres (Universidad Siglo 21)

A mi familia y a mi tierra natal,
Esquel, Chubut, Patagonia argentina

Introduccién

Este trabajo propone analizar Martin Fierro de José Herndndez como una
metafora del surgimiento social de la nacién argentina, tomando la filoso-
fia de Baruch Spinoza. A través del concepto de conatus (Spinoza, 2011, p.
139)** definido como el esfuerzo innato de todo ser por perseverar en su

24 En la Etica, especificamente en la Parte III, proposicion 6, Spinoza afirma:

«Cada cosa, en cuanto esta en si, se esfuerza por perseverar en su ser». Véase Ba-
ruch Spinoza, Etica demostrada segtin el orden geométrico, Alianza Editorial, Madrid,
2011.

45



existencia, se busca comprender la conexidn entre este concepto, la cons-
truccién del Estado argentino y la lucha de sus habitantes por autodeter-
minarse en un contexto de exclusién y determinacién de los cuerpos en el
territorio.

En la obra de Herndndez, Martin Fierro, es posible observar la tensién
inherente al cuerpo colectivo en su proceso de constitucién. La potencia
de obrar de la comunidad se ve restringida por un Estado que, aunque
ostenta el poder, se asemeja mds a una carcasa vacia que a una unidad que
actla veluti mente (Rosales, 2024, pp. 111-112).” Este Estado, construido
por una élite desconectada del cuerpo social, emerge como resultado de la
guerra —de independencia primero, y civil después— y de la imposicién
de un modelo social, politico y econdémico positivista y liberal sustentado
en un proyecto pedagégico disciplinador. Sin embargo, dicho modelo no
logra articular un cuerpo politico cohesionado ni generar consenso.

Mis que fomentar una armoniosa composicién social, el Estado acen-
tia la exclusién y la desigualdad, a la par que lleva adelante un proceso de
asimilacién emprendido no sélo a través de la prictica pedagbgica, sino
también como integracién forzada de la multitud en un sistema de poder
vertical, que se complejiza ain mds por los desafios geograficos y culturales
de un territorio extenso y una poblacién heterogénea.

Desde una perspectiva filoséfica spinoziana, este andlisis aborda el pro-
ceso de conformacién del Estado argentino como una construccién ex-
cluyente, impulsada por una minoria que niega la composicién diversa de
la nacién y perpetda su fragmentacién. Frente a este constructo politico,
Martin Fierro encarna al individuo marginado que, a pesar de ser relegado
y excluido, mantiene viva su resistencia en un entorno marcado por el con-
flicto en tanto el territorio que habita, concebido por la élite en el poder
como un desierto o una frontera a conquistar mediante la guerra interna,
refuerza su exclusién de toda participacién politica, salvo como recluta
forzado del ejército nacional.

El poema Martin Fierro es clave para comprender este proceso desde la
perspectiva del gaucho marginado por un Estado despético en construc-
cidn, atravesado por disputas internas entre Buenos Aires y las provincias.

25 Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y salvacién
del pueblo: entre el absurdo y la barbarie, en B. C. Akal, Z. E. Antalyali y M. Rosales
(Comps.) ;Qué le dice Spinoza al jurista? [Trads. B. C. Akal y M. Rosales]. Villa Marfa:
EDUVIM.

46



El anilisis se centrard en el periodo 1853-1880, utilizando conceptos spi-
nozianos para reflexionar sobre la multitud, la libertad, las instituciones y
la educacién.

El nacimiento del Estado argentino: una forma sin cuerpo

Sumergiéndonos en nuestra propia historia y contextualizando el naci-
miento de nuestro Estado nacional, diferenciaré dos etapas. La primera se
extiende entre 1852 y 1862, cuando Argentina atravesaba un periodo de
transicién orientado a la organizacién nacional, marcado por la tensién
entre Buenos Aires y la Confederacién Argentina. Tras la derrota de Rosas,
Urquiza asumiria la tarea de unificar el pais bajo un sistema federal, pero
las disparidades econémicas entre las regiones y el control de las rentas
nacionales, particularmente las aduaneras, obstaculizaron de gran manera
la unificacién. A pesar de los intentos de acuerdo, como por ejemplo el
pacto de San Nicolds, al momento de la Convencién Constituyente para el
dictado de la Constitucién de 1853, Buenos Aires rechazé ser parte, lo que
llevé a un conflicto econémico y politico entre las provincias y el puerto.

En esta etapa, la guerra y los conflictos, como las batallas de Cepeda
(1859) y Pavén (1861), fueron determinantes para afianzar los cimientos
del pais. La victoria de Buenos Aires sobre las demds provincias result6
en la unificacién bajo el liderazgo de una sola provincia. Comienza asi
el segundo periodo, entre 1862 y 1880, de consolidacién nacional, en el
que el Estado, bajo la conduccién de Mitre, establece un gobierno tnico,
un solo centro de poder, una moneda tnica, un solo ejército y un ideal
nacionalista.?

Luego, durante las presidencias de Mitre, Sarmiento y Avellaneda, se
consolida un orden institucional basado en un modelo europeo y positivis-
ta. La aprobacién de normativas como la Ley de Matrimonio Civil (1871)
y la Ley de Registro Civil de Nacimiento y Defuncién (1871) estableci6
diferencias claras entre el Estado y la Iglesia. Esta separacién fue funda-
mental para la emancipacién del Estado, ya que, a pesar de las controver-
sias, ayudo a legitimar la centralizacién del poder politico (Romero, 1965).

La concentracién impulsé la transformacién social y econémica, acom-
panada de una homogeneizacién poblacional gracias a la inmigracién. Me-

26 Romero, J. L. (1965). Breve historia de la Argentina. Bs. As.: FCE.

47



diante la educacién popular con un modelo positivista, el Estado buscé
aplicar una férmula universal a una poblacién diversa y construir una na-
rrativa histérica comun.

Ahora bien, desde la perspectiva de la filosofia de Spinoza, la historia
de un pueblo que busca perdurar debe considerar el poder colectivo de sus
ciudadanos. El Estado, segin Spinoza, no es una entidad autoritaria sino
que se forma a partir de las potencias de sus miembros y su fuerza reside
en la potencia de la multitud (Tejeda Gémez, 2007, pp. 142-150).% Sin
embargo, la constitucién del Estado argentino estuvo marcada por exclu-
siones internas dentro de su cuerpo colectivo, lo que generé continuos
enfrentamientos que influyeron en su historia posterior.

La relacién entre ‘Pueblo-Multitud’ en Spinoza y la
exclusién social en la critica de Herndndez

Spinoza define la multitud como un conjunto de singularidades que ac-
tian en comun, manteniendo su diversidad y pluralidad.”® A dif i

, y pluralidad. iferencia
del ‘pueblo’, entendido como una unidad homogénea que acttia bajo un
consenso comun, la ‘multitud’” mantiene sus diferencias y se expresa en la
accion colectiva sin perder su naturaleza diversa. Segtin Spinoza, el cuerpo
social es el resultado de la interaccién y cooperacién de estas singularidades
(Vacarezza, 2010).%

Spinoza sostiene que un Estado bien constituido debe reconocer e in-
crementar la potencia colectiva de la multitud, que no es solo la suma de
fuerzas individuales, sino la capacidad de accién conjunta que genera un
poder politico legitimo. La libertad individual es esencial para este desa-
rrollo, permitiendo que cada individuo contribuya a la vida politica sin ser
sometido a la tiranfa (Kronzonas, 2022).%°

27 Tejeda Gémez, M. (2007). Spinoza y la concepcién de la politica como potencia.
Revista Internacional de Filosofia”. pp. 142-150.

28 Tejeda Gémez, M. (2015). Politica y pasiones desde una perspectiva spinoziana: La
inmanencia en la filosofia de Spinoza y su potencia como herramienta politico-afectiva. Uni-
versitat de Barcelona, Barcelona, Espana. pp. 245-260.

29 Vacarezza, N. L. (2010). Aportes de Spinoza para reflexionar acerca de la vida cor-
poral del género, las mujeres y el feminismo. A Parte Rei: Revista de Filosofia, Vol 71, pag
1-10.

30 D. Kronzonas, Estado y democracia spinoziana, BROQUEL, 2022a. Disponible en:

48


https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/

La exclusién de ciertos cuerpos sociales puede dafar gravemente la co-
hesién del cuerpo politico, provocando su desintegracién. La falta de parti-
cipacién de un grupo genera rupturas, conflictos internos y la pérdida de la
unién legitimadora. Segin Spinoza, la fuerza de una comunidad depende
de la capacidad de sus miembros para actuar y reconocerse mutuamente.
La exclusién debilita esta unidad, comprometiendo la estabilidad del orga-
nismo politico ante los diversos desafios que habrd de afrontar en su existir

(Cérdenas, 2022).%!

Ademds, Spinoza resalta el papel de las pasiones en la dindmica social.
La exclusién intensifica emociones negativas como el odio y la ira, lo que
genera desconfianza y conflictos entre grupos politicos, afectando atin mds
la cohesién social. A medida que crecen estas tensiones, se dificulta la inte-
raccién constructiva necesaria para el buen funcionamiento de la sociedad,
bloqueando la creacién de un entorno favorable para la cooperacién y el
entendimiento mutuo (Cardenas, 2022).

Tomando en cuenta estas ensefianzas para el caso argentino, me gusta-
ria detenerme en la vida diaria de quienes habitaban el pais en sus inicios
a través del emblemdtico poema escrito por José Herndndez.”* Cuando
pensamos en ellos, solemos imaginar damas con vestidos franceses o aris-
tocrdticos hombres con galeras, pero para comprender debemos mirar mds
alld de Buenos Aires, hacia la extensa planicie, el supuesto desierto temido

hteps://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/

31 G. R. Cardenas, Spinoza y el republicanismo: el problema de la libertad,
Postdata, vol. 27, nim. 1, 2022. Disponible en: https://www.scielo.org.ar/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008

32 José Hernandez nacidé en 1834 en Perdriel, San Isidro, en un territorio que

formaria parte de San Martin, Buenos Aires. Como ferviente federal, lucho en Cepe-
da, Pavon y Canada, luego apoy6 la revolucion de Lopez Jordan y, tras su fracaso, se
refugio en Brasil. A sus 35 afios funda el diario Rio de La Plata, en el cual defiende a
los gauchos y cuestiona diversas leyes como la de vagos y malvivientes, que permitian
enviar a la frontera a quienes no poseian conchabo, obligandolos a trabajos forzosos
en nombre del ejército nacional. En 1872, durante el gobierno de Sarmiento el diario
es censurado. Ese mismo afio, Hernandez publicd La ida, primera parte del Martin
Fierro,y en 1879, La vuelta. Estas obras, fruto de su experiencia como periodista, de-
nunciaron las injusticias del Estado contra el gaucho, marcando un antes y un después
al dar voz a un sector marginado.

49


https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008

por los generales, donde el poder del Estado apenas se materializaba y la
frontera dividia vidas y familias.

Podemos leer en sus cdnticos diversidad de criticas encriptadas en viven-
ciasqueeranel cominsentirdel gaucho. Porejemploenel canto Il delaobra,
Fierro narra las circunstancias en que lo obligaron aira luchar ala frontera, y
describe como era su vida en aquel lugar, Herndndez (1977, p. 59) expresa:

y lo peor de aquel enriedo
que si uno anda hinchando al lomo
lo castigaban con todo rigor
iquién aguanta aquel infierno!
si eso es servir al gobierno
a mi no me gusta el como.

A medida que avanza la narrativa, Martin Fierro se transforma en un sim-
bolo de resistencia contra un sistema opresor. Su huida hacia las tierras
indigenas no solo representa una busqueda de libertad fisica, sino también
una profunda reconfiguracién de su identidad. Herndndez (1977, p. 94)
expresa:

El anda siempre juyendo,
siempre pobre y perseguido,
no tiene cueva ni nido,
como si juera maldito,
porque el ser gaucho... barajo!
el ser gaucho es un delito.

La huida de Fierro més alld de la frontera lo confronta con la dificil
convivencia con los pueblos originarios y la dura realidad de la vida que
idealizaba. Herndndez muestra cémo la dignidad humana depende de la li-
bertad individual, amenazada por el poder centralizado. Herndndez (1977,
p. 108) expresa:

Monté y me largué a los campos
mis libre que el pensamiento,
como las nubes al viento

50



a vivir sin paradero,
que no tiene el que es matrero
nido, ni rancho, ni asiento.

Martin Fierro es un manifiesto de resistencia por la autonomia personal
frente a un Estado opresor. Expone la dificultad de sostener la identidad
propia cuando el entorno social y politico niega la autonomia colectiva.

Cuando la libertad no es una realidad sino apenas una
opinién

Siguiendo la filosofia de Spinoza, la libertad no es simplemente la capaci-
dad de elegir sin restricciones, sino un estado de autodeterminacién que
surge del conocimiento. Segun Spinoza (2007), «se llamard libre aquella
cosa que existe por la sola necesidad de su naturaleza y se determina por si
sola a obrar».?® Esto significa que la libertad estd vinculada a la compren-
sién de las causas que nos afectan. Para Spinoza, una persona es verdadera-
mente libre sélo cuando comprende las causas de sus acciones, ya que solo
de este modo puede actuar de acuerdo con su naturaleza y alcanzar una
libertad plena y auténtica (Cdrdenas, 2022).

A nivel individual, Spinoza plantea que el conocimiento adecuado per-
mite a las personas liberarse del influjo de pasiones y deseos inadecuados,
los cuales son impulsos que pueden conducir a acciones no reflexivas. Al
adquirir conocimiento racional, el individuo puede transformar sus pa-
siones en acciones conscientes, lo que lo convierte en un agente activo en
lugar de un objeto pasivo de las circunstancias. Este proceso de emancipa-
cién personal es esencial para alcanzar una libertad plena, pues implica el
cambio de un ser gobernado por los impulsos a uno que entiende su lugar
en el mundo (Masci, 2008).3

Por otro lado, la ética spinoziana promueve una visién comunitaria
donde el conocimiento adecuado, lejos de ser una herramienta exclusiva-
mente personal, es esencial para alcanzar una vida social armoniosa y justa.
De esta manera, la libertad, tanto individual como colectiva, se basa en el

33 Spinoza, B. (2007). Etica demostrada segtin el orden geométrico. Madrid: Alianza.

34 M. O. Masci, Spinoza y el conocimiento problemdtico de las pasiones, Eidos, nim.
9, Barranquilla, 2008. Disponible en: https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_ar-
teext&pid=51692-88572008000200012

51


https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012

conocimiento y la comprensién mutua, pilares fundamentales para una
convivencia genuinamente libre (Cicerone, 2018).%

En Martin Fierro, Herndndez muestra cémo la libertad se vuelve pri-
vilegio cuando el Estado oprime y niega la educacién. Como en Spinoza,
la verdadera libertad surge al actuar con conciencia. Fierro encuentra au-
tonomia en su comunidad, pero su lucha revela que la justicia social es
condicién de la libertad individual.

Las instituciones

A través de Martin Fierro se puede observar como Herndndez utiliza las
vivencias del personaje para denunciar la falta de legitimidad de las institu-
ciones que deberian proteger a los ciudadanos en igualdad de condiciones.
La obra pone de manifiesto que la falta de educacién, un sistema politico
opresivo y un ejército abusivo fueron factores determinantes en la margi-
nacién de los gauchos. Herndndez (1977, pp. 241) expresa:

Es la ley como la lluvia
nunca puede ser pareja,
el que la aguanta se queja.
Pero el asunto es sencillo,
la ley es como el cuchillo
no ofiende a quien lo maneja.

Le suelen llamar espada
y el nombre le viene bien.
Los que la gobiernan ven
a dénde han de dar el tajo.
Le cai al que se halla abajo

y corta sin ver a quién.

Podemos concluir que Herndndez aboga por una reevaluacién de las
estructuras sociales, defendiendo instituciones justas y representativas que

35 D. A. Cicerone, La categoria de cuerpo en la Etica de Baruch Spinoza: Interpretacio-
nes metafisicas y éticas, Andamios, vol. 15, nim. 37, 2018. Disponible en: https://www.
scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext8pid=S1870-00632018000200283

52


https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283

respeten los derechos y la dignidad individuales para lograr una cohesién
social genuina. Mientras que Spinoza destaca la importancia de reglas cla-
ras para ordenar las pasiones e intereses, evitando la tirania y garantizando
un Estado arménico. Ambos coinciden en que la legitimidad institucional
se basa en la justicia, la libertad y la cohesién social, respetando los dere-
chos y la dignidad ciudadana (Alarcén, 2015).%

La educacién como medio de legitimidad

La historia educativa argentina muestra cémo el Estado utilizé la educa-
cién para legitimar su autoridad y consolidar su proyecto politico. A través
de la Ley 1420% de 1884, aprobada durante el gobierno de Sarmiento, se
establecié la educacién como el eje central para la construccién del Esta-
do-nacién y la transformacién de la sociedad. En su obra Facundo: Civili-
zacion y barbarie, leida como antitesis de Martin Fierro, Sarmiento subraya
la importancia de la educacién para superar el atraso y la fragmentacién
cultural, vinculando la instruccién publica con el progreso y la «iviliza-
cién» (De la Fuente, 2016).%®

A pesar de los avances que supuso su implementacion, esta ley no fue
modificada ni ampliada desde 1884, a pesar de los cambios de época y la
redefinicién del territorio nacional. Su objetivo principal era construir una
narrativa que fortaleciera la identidad nacional. En un contexto de inmi-
gracién masiva y diversidad cultural, el gobierno utilizé la educacién para
homogeneizar la poblacién y asegurar el control politico. El curriculo uni-
forme, basado en los valores de las élites, buscaba moldear un sujeto politi-

36 Alarcén, L. R. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de responsabilidad
en Spinoza, Didnoia, vol. 60, nim. 75. Disponible en: https://www.scielo.org.mx/scielo.

php?script=sci arttext&pid=S0185-24502015000200105

37 Losarticulos 2° y 6° reflejan la ideologia conservadora del régimen, a la par que la in-
fluencia positivista e iluminista: 2°. La instruccién primaria debe ser obligatoria, gratuita,
gradual y dada conforme a los preceptos de la higiene. y 6°. [....] Para las ninas serd obliga-
torio, ademds, el conocimiento de labores de manos y nociones de economia doméstica.
Para los varones, el conocimiento de los ¢jercicios y evoluciones militares mds sencillos,
y en las campanias, nociones de agricultura y ganaderia. Ley 1420 de Educacién Comun
(1884). Boletin Oficial de la Republica Argentina.

38 De la Fuente, A. (2016). ‘Civilizacién y barbarie’: fuentes para una nueva explicacién
del Facundo. Boletin del Instituto de Historia Argentina y Americana Dr. Emilio Ravig-
nani, (44), 135-179. Universidad de Buenos Aires.

53


https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105

co funcional al proyecto estatal, ignorando la realidad rural, lo que perdura
hasta hoy en instituciones educativas desactualizadas (Lamelas, 2024).%

La educacién impuesta uniformé culturas en favor del orden estatal.
Para Spinoza, en cambio, debe ser una practica colectiva que fortalezca la
razén, el respeto y la participacién ciudadana.

Por el contrario, el modelo estatal argentino combatié la diversidad,
creando un «ciudadano ideal» que respondiera a los intereses del proyecto
nacional y consolidando desigualdades al excluir identidades culturales no
alineadas con el discurso hegeménico.

Conclusiones

La revisién de nuestra historia comun siempre trae consigo sorpresas y
aprendizajes que nos permiten revalorizar tanto individual como colecti-
vamente. Para quienes como Martin Fierro provenimos de una frontera
marginada en el interior del pais, la nacién es otra cosa que el imaginario
construido pedagdgicamente. Puede ser pensada a partir del demos, en el
sentido de Ranciére.*’ Es decir, como aquello que surge de una distorsién
inherente, una disputa que pone en cuestién el orden social supuesto al
demandar /a parte de los que no tienen parte, es decir, de los excluidos que,
al ser reconocidos, reclaman su lugar, alterando el orden social preexistente
(Kronzonas, 2020).%

Nuestro cuerpo politico atin estd en proceso de alcanzar aquella institu-
cionalidad en la que derecho y poder de la multitud coinciden, como se-
fiala Spinoza en su filosofia politica, porque todavia estamos en busca de la
verdadera libertad que, en la prictica, parece ser un mero estado sensitivo.

Herndndez (1977, p. 251) expresa:

39 Lamelas, G. A. (2024). A 140 afos de la sancién de la Ley 1420: Significantes en
disputa. Revista Alfilo. Facultad de Filosoffa y Humanidades, Universidad Nacional de
Cérdoba.

40 Ranciere, J. (1996). El desacuerdo: Politica y filosofia. Nueva Visién.

41 Kronzonas, D. (2020). La politica como manifestacién de la parte de los sin arte:
Reflexiones en torno a la propuesta de Jacques Ranci¢re, BROQUEL, 14 de octubre de
2020b. Disponible en: htzps://broguel. ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-

de-los-sin-parte/

54


https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/
https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/
https://broquel.ptn.gob.ar/2020/10/14/la-manifestacion-de-la-parte-de-los-sin-parte/

Los hermanos sean unidos
porque esa es la ley primera;
tengan unién verdadera
en cualquier tiempo que sea,
porque si entre ellos pelean
los devoraran los de ajuera.

Referencias bibliogrificas

Alarcén, L. R. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de
responsabilidad en Spinoza. Revista Didnoia vol. 60 N° 75.
hteps://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci arttext&pi-
d=80185-24502015000200105

Cirdenas, G. R. (2022). Spinoza y el republicanismo: el problema de la li-
bertad. Postdata, 27(1). https://www.scielo.org.ar/scielo.php?scrip-
t=sci_arttext&pid=51851-96012022000100008

Cicerone, D. A. (2018). La categoria de cuerpo en la Etica de Baruch
Spinoza: Interpretaciones metafisicas y éticas. Revista Andamios
vol.15 N° 37. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci art-
text&pid=S1870-00632018000200283

De la Fuente, A. (2016). ‘Civilizacién y barbarie’: fuentes para una nueva
explicacién del Facundo. Boletin del Instituto de Historia Argentina
y Americana Dr. Emilio Ravignani, (44), 135—179. Universidad de

Buenos Aires.
https://revistas.uba.ar/index.php/boletin/article/view/17086

Herndndez, J. (1977). Martin Fierro. Carballeira Garrido. (Obra original
publicada en 1894).

Kronzonas, D. E. (2020). La politica como manifestacién de la parte de los
sin arte: Reflexiones en torno a la propuesta de Jacques Ranciére.
BROQUEL. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/
view/29678

55


https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-24502015000200105
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-96012022000100008
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-00632018000200283
https://revistas.uba.ar/index.php/boletin/article/view/17086
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/view/29678
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/broquel/article/view/29678

, (2022). Estado y democracia spinoziana. BROQUEL. https://
broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/

Lamelas, G. A. (2024). A 140 anos de la sancién de la Ley 1420: Signi-
ficantes en disputa. Alfilo. Facultad de Filosofia y Humanidades,
Universidad Nacional de Cérdoba. https://fiyh.unc.edu.ar/alfilo/a-

140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/

Masci, M. O. (2008). Spinoza y el conocimiento problemdtico de las pa-
siones. Revista Eidos N° 9 Barranquilla. http://www.scielo.org.co/
scielo.php?script=sci arttext&pid=S1692-88572008000200012

Ranciére, J. (1996). El desacuerdo: Politica y filosofia. Nueva Visién.
Romero, J. L. (1965). Breve historia de la Argentina. Bs. As.: FCE.

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y
salvacion del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En B. C. Akal,
Z. E. Antalyali y M. Rosales (Comps.) ;Qué le dice Spinoza al
jurista? [Trads. B. C. Akal y M. Rosales]. Villa Marfa: EDUVIM,
(pp. 101-113).

Spinoza, B. (2011). Etica demostrada segin el orden geométrico. Madrid:
Alianza.

Tejeda Gémez, M. (2007). Spinoza y la concepcion de la politica como poten-
cia. Revista Internacional de Filosofia, pp. 142-150.

Tejeda Gémez, M. (2015). Politica y pasiones desde una perspectiva spinozia-
na Universitat de Barcelona, Barcelona, Espana., pp. 245-260.

Vacarezza, N. L. (2010). Aportes de Spinoza para reflexionar acerca de
la vida corporal del género, las mujeres y el feminismo. A Parte
Rei: Revista de Filosofia, (71), 1-10. https://ri.conicet.gov.ar/hand-
le/11336/191033

56


https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://broquel.ptn.gob.ar/2022/07/12/estado-y-democracia-spinoziana/
https://ffyh.unc.edu.ar/alfilo/a-140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/
https://ffyh.unc.edu.ar/alfilo/a-140-anos-de-la-sancion-de-la-ley-1420-significantes-en-disputa/
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1692-88572008000200012
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/191033
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/191033

Obediencia y temor de la multitud
argentina en la Guerra de Malvinas

Pilar Zdrate (Universidad Siglo 21)

A partir de este ensayo se busca analizar cémo el tltimo gobierno de facto,
valiéndose de la manipulacién de las pasiones de la multitud argentina, lo-
gré controlar el consentimiento ciudadano durante la Guerra de Malvinas,
con la finalidad de perpetuarse en el poder. Desde una perspectiva politi-
ca y filos6fica spinoziana se indaga cémo fueron utilizadas las estrategias
propagandisticas durante la dictadura a efectos de influir en las emociones
colectivas.

Baruch Spinoza postula que, tanto en el estado de naturaleza como en el
politico, el individuo actda segun las leyes de su propia naturaleza y vela
por su propia utilidad, guiando sus acciones por el miedo y la esperanza.
Si bien estas dos pasiones pueden impulsar a los individuos a conformar
un cuerpo politico, lo que distingue a un Estado bien constituido es que
los ciudadanos comparten la garantia de seguridad comdn sin perder su
capacidad de juicio. Desde esta perspectiva, se puede afirmar que el go-
bierno argentino de facto, originado en el golpe de Estado del 24 de marzo
de 1976, anul6 toda garantia de seguridad y desvirtué el proceso de for-

57



macién de juicio propio en la ciudadania por el sometimiento a un juicio
externo, eliminando las bases racionales del comtin decreto de la sociedad.

Sin embargo, como indica Spinoza, la imposicién de creencias contrarias a
la naturaleza de la ciudadania, sustentadas tinicamente en la coercién, ge-
nera resistencia en lugar de cohesion. Si bien los stibditos dependen juridi-
camente de la sociedad, existen limites a tal dependencia. Ningtin Estado
puede inducir a sus stibditos a adoptar creencias o sentimientos profunda-
mente contrarios a su virtud ya que estos no pueden ser respaldados me-
diante premios o amenazas sin consecuencias para su propia legitimidad.
En este sentido, una sostenida dindmica de resistencia que fue ganando
lugar en los dnimos de la multitud argentina durante los oscuros afios de
la Gltima dictadura repercuti6 finalmente en el desgaste del poderio militar
que, para contrarrestarla, el dia 2 de abril de 1982 recurrié a la guerra con-
tra un enemigo externo —Gran Bretana— apelando a una narrativa na-
cionalista impulsada a través de la censura y la manipulacién informativa.

Pero la utilizacién de estrategias propagandisticas para sembrar el miedo
e instalar un nacionalismo exacerbado sélo logré profundizar el quiebre
en las bases racionales del Estado. Spinoza sostiene que la razén orienta a
las personas a buscar la paz y el respeto de los derechos comunes, en con-
traposicién a la sumisién irracional a un poder opresivo. Sin embargo, el
régimen argentino traicioné esta logica aprovechdndose del miedo y del
nacionalismo para controlar las pasiones y consolidar su poder. La censura
ejercida sobre los medios independientes y la manipulacién del discurso
publico generaron una realidad alterna que justificaba la guerra, a costa de
la libertad individual y de los derechos civicos.

La construccién de un enemigo externo le sirvié al gobierno militar
como estrategia para desviar la atencién de los problemas internos, cada
vez més alarmantes, y unificar a la multitud, para decirlo en términos spi-
nozianos, en torno al anhelo de vengar un mismo dafno. Sin embargo, esto
contribuyd al desgaste del gobierno militar y evidencié su incapacidad para
resolver los problemas estructurales del pais.

Spinoza® (1986, p. 145) plantea que la bisqueda de honor y gloria
constituye un enorme incentivo para el accionar virtuoso de las personas.
Esta tendencia natural hacia el deseo de gloria, reconocimiento y honor
fue desvirtuada y aprovechada por el régimen militar. Asi por ejemplo, el

42 Spinoza, B. (1986). Tratado Politico. Madrid: Alianza.

58



impulso virtuoso de los jévenes conscriptos fue instrumentalizado para
facilitar la aceptacién voluntaria de combatir en la guerra y justificar su
participacién como un acto heroico.

Pero como sefala el fildsofo, mds alld del recurso al miedo o a la espe-
ranza, el poder politico puede apelar a diversos mecanismos que permiten
influir en el comportamiento de la ciudadania. El gobierno militar argen-
tino recurrié a una diversidad de medios para movilizar a la poblacién y
justificar la guerra, como la propaganda nacionalista con sesgo militarista,
orientada a despertar sentimientos de orgullo y patriotismo, inspirados en
el anhelo de vengar un dafio infligido por la potencia exterior en el pasado.

La construccién de una identidad herida y la bisqueda de redencién
fue aprovechada por el gobierno de facto para vincular la recuperacién de
las Islas Malvinas con la reivindicacién de la grandeza perdida. La politica
exterior del régimen militar se caracteriz6 por un nacionalismo expansivo
que, en el contexto del declive argentino® en la esfera internacional, se
enfocd en el reposicionamiento del pais frente a la regién y el mundo, una
ambicion reflejada en las declaraciones de la Comisién Rattenbach.

Asi surgid la narrativa del «poder desmembrado» o de la «Argentina fan-
téstica»** que predominé durante la década de 1960, visiones ambas que
resaltaban un proceso de «desmembramiento» en detrimento de la gran
extensién del territorio argentino lograda a partir de la independencia, y
deteriorada por accién de los Estados vecinos y poderes extrarregionales
(Lacoste, 2003).% Estas concepciones tedricas sobre la posiciéon del Pais en
el contexto internacional, difundidas y reforzadas a través de la educacién
primaria y secundaria, sirvieron a los lideres militares para vincular las pér-
didas territoriales con la supervivencia del Estado, y justificar la Guerra de
Malvinas.

43  Cabe destacar, en este aspecto que, entre 1960 y 1980 Argentina pasé de ocupar
el octavo puesto entre las economias mds grandes del mundo a situarse en el vigésimo
segundo lugar.

44 Desde este punto de vista, Argentina habria sido una gran potencia si hubiera man-
tenido los territorios actuales de Perd, Bolivia, Paraguay, Uruguay y una gran parte de
Chile, que pertenecieron al Virreinato del Rio de la Plata (1776-1814), cuya capital era
Buenos Aires (Palermo, 2007).

45 Lacoste, P. (2003). La Imagen del otro en las Relaciones Internacionales de la Argen-
tina y Chile 1534-el afo 2000. Buenos Aires: Fondo Cultura Econémico.

59



Este marco conceptual, ya profundamente arraigado hacia la década del
80, reforzé la imagen de Malvinas como parte del territorio amputado de
Argentina y fortalecié provisoriamente al gobierno de facto, que se encargd
de remarcar constantemente a través de los medios de comunicacién masi-
va la necesidad de recuperar las islas para poder completar la Nacién (como
si se tratase de rescatar una pieza de puzle escamoteada).

Tal argumento prosperd, precisamente, por su anclaje en dos datos his-
térico-sociales reales: la marcada declinacién a nivel internacional del pais
y el sentimiento de pérdida por el territorio apropiado por Gran Bretafia el
3 de enero de 1833. Este sentimiento, alentado durante décadas por una
pedagogia nacionalista, facilité que el liderazgo militar - basado en el uso
de la fuerza- condujera a todo el cuerpo politico a la guerra (Schenoni,
Braniff, Battaglino, 2021).%

El influjo de esta imagen inculcada de pais amputado puede constatar-
se en elementos de la cultura popular, por ejemplo, himnos de la época,
canciones, literatura y logos entre otros. Una de las expresiones mds difun-
didas por los medios utiliza metdforas que refuerzan la idea de un cuerpo
desmembrado para referirse a Malvinas. Alli, las islas son evocadas, alterna-
tivamente, como una «hermanita perdida»*’ y como «tierra cautiva», lo que
en el imaginario colectivo podria incluso vincularse con otra cautividad
pasada ligada a uno de los principales enemigos internos del poder en la
etapa de constitucién del Estado Argentino, el indio y sus malones, fomen-
tando asi el fantasma de una doble cautividad que incita a tomar venganza
por el dafo causado.

La Guerra de Malvinas representa entonces un ejemplo emblemadtico
del impacto de la ideologia en la direccién de la politica exterior durante
el ultimo gobierno de facto en Argentina. Esta ideologia se caracterizé por
un ultranacionalismo que buscé su justificacién tanto en el dmbito domés-
tico como en el internacional. El nacionalismo territorial, bajo el lema de
«salvar la Nacién» —completdndola— y reforzando mitos compartidos

46 Schenoni, L., Braniff, S. y Battaglino, J. (2021). ;Fue la crisis de Malvinas una guerra
de distraccién? Una reinterpretacion del declive argentino a través de la teoria prospectiva.
Universidad de la Defensa Nacional. Recuperado de https://www.undef.edu.ar/libros/
wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf

47 Cancién Hermanita Perdida hetps://www.youtube.com/watch?v=KZ9092jAB11 o

https://www.cmtv.com.ar/discos letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los Chalchale-
ros&DS DS=4483&tmid=57174&tema=1.A HERMANITA PERDIDA

60


https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=KZ909zjAB1I
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA

—como el de «Argentina potencia»—, buscé legitimar el desembarco en
las Islas. Sin embargo, la fuerza de estos argumentos radicaba mds en la
construccién ideoldgica que en la realidad geopolitica. A través de la pro-
paganda, el régimen present6 a Gran Bretafia como amenaza existencial,
movilizando una guerra que no reflejaba de manera fidedigna el panorama
internacional del momento.

De acuerdo con Spinoza, lo que denominamos ideologia serfa una for-
ma de supersticién®® utilizada para justificar el despotismo, la opresién y
la represién de la libertad de expresién. Este instrumento, vinculado a una
visién teleoldgica de la existencia, resulta peligroso en cuanto, unido a la
imaginacién y las emociones, afecta el rol del entendimiento. La afectacién
politica de las emociones, creencias y practicas sirve para imponer una dni-
ca'y dogmatica visién sobre la realidad, lo que desincentiva el pensamiento
critico y fomenta, en contrapartida, una obediencia ciega. La relacién afec-
tiva entre la multitud y las Islas durante la Guerra de Malvinas, exacerbada
por la propaganda del régimen, llevé a la construccién de una imagen
rigida y finalista de la identidad nacional.

Otro recurso central de los regimenes despdticos, segin muestra Spi-
noza, es el secreto en la toma de decisiones politicas. Este fue utilizado
por los militares para ocultar informacién auténtica sobre la viabilidad y
consecuencias de la guerra de Malvinas, procediendo en relacién al con-
flicto exterior de igual modo que a nivel interior con las violaciones de los
derechos humanos, negacién y desinformacién mediante. De esta manera
el gobierno militar se aseguré poder manipular unilateral y arbitrariamente
la opinién publica y el consentimiento de la multitud.

Por otra parte, el poder absoluto concentrado en unos pocos les per-
mitia mantener el control y reprimir cualquier disidencia. La censura a
toda oposicién y la persecucién a los disidentes socavé la libertad de las
personas, impedidos de acceder a informacién sobre las acciones de sus go-
bernantes. Esta situacién se asemeja a lo planteado por Spinoza® (1986, p.
160) sobre los perversos secretos que mantienen los tiranos de la sociedad,

48 Cdpona Gonzdlez, D. (2021). «No hay medio mds eficaz para gobernar a la masa que
la supersticién»: La politica de la supersticién en Spinoza. Las Torres de Luca. Revista In-
ternacional de Filosofia Politica. Recuperado de: hteps://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/
article/view/74915/pdf

49 Spinoza, B., Op. cit., cap. VI, par. 29, p.160.

61


https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf

lo que, si bien puede agilizar la toma de decisién sume a la multitud en la
mds severa esclavitud.

Spinoza® (1986, p. 119) plantea que el mejor Estado es aquel compues-
to por una multitud libre que, al unir sus potencias, crea una instituciona-
lidad que refleja su poder colectivo. En este Estado, el poder y el derecho
concuerdan.’! Pero en el caso del dltimo gobierno de facto, este modelo se
encuentra lejos de ser emulado, en tanto las libertades individuales fueron
suprimidas y el poder quedd concentrado en pocas manos. La dictadu-
ra refleja un distanciamiento extremo de la posibilidad de construir una
institucionalidad acorde con la potencia de la multitud libre. El anhelo
democrdtico, expresado en la aspiracién republicana de los cuerpos politi-
cos en coherencia con el ideal spinoziano, fue obturado por el gobierno de
facto, que suprimié toda posibilidad de aspiracién democrdtica para una
sociedad libre y justa.

Ademds, la tesis de la guerra de distraccién —que plantea que la guerra
fue un dltimo intento desesperado por parte del régimen para mantenerse
en el poder—, y la tesis del error de cdlculo®, —que remite a la subesti-
macién hacia las respuestas britdnica y estadounidense—, evidencian una
clara acumulacién de errores estratégicos. La combinacién de estos facto-
res condujo a una guerra no planificada adecuadamente, sino mds bien a
un acto desesperado del gobierno militar por mantenerse en el poder. Se
corrobora asi la advertencia de Spinoza en cuanto que un Estado mal cons-
tituido tiende a la violacién de las leyes y, por lo mismo, queda sujeto a la
continua amenaza de conflictos internos y externos.

Durante la guerra de Malvinas, justificada desde un nacionalismo basa-
do en el temor reactualizado al invasor extranjero y en el deseo de vengar
lo que se interpretaba como un mismo dano histérico infligido al cuerpo

50 Spinoza, B. /bid. cap.V, par. 2, p. 119.

51 Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Salvacién
del pueblo: entre el absurdo y la barbarie (pp. 101-113) en ;Qué le dice Spinoza al
jurista?, Akal, B. Cemal, Antalyali, Z. Efe, Rosales, Marcela (comps.), [Trads. Akal, B.
Cemal y Rosales, Marcela], Villa Marfa: EDUVIM.

52 Segln esa interpretacion los militares consideraron que la descolonizacién britdnica
los favorecerfa en la reincorporacién de Malvinas. Sin embargo, las negociaciones con
Gran Bretafa se estancaron bajo el gobierno conservador de Margaret Thatcher. Ademds
se confiaba en la postura neutral que Estados Unidos mantendrfa, lo que result6 ser una
expectativa errénea.

62



colectivo, el gobierno de facto logré subvertir el fin mismo del Estado po-
litico. En vez de apelar a la paz y seguridad de la vida, la guerra y el terror
de Estado marcaron este periodo en Argentina, caracterizado por la mala
constitucién del cuerpo politico.

Queda claro, como sostiene Spinoza, que donde el estado politico no
difiere del natural es porque las leyes son constantemente violadas y existe
probabilidad de guerra continua. El fildsofo sostiene que la responsabilidad
debe ser atribuida a la mala constitucién del Estado y no a los stbditos.
Estos no nacen civilizados, sino que se hacen; por lo tanto, son las institu-
ciones politicas son las que juegan un papel determinante en el comporta-
miento de la ciudadania y en proporcionar su bienestar y armonia social.

Al ser conscientes de los peligros y pérdidas que conlleva la guerra, la
ciudadania, en defensa de sus propios intereses, tenderd a favorecer a la paz.

Para perdurar en el tiempo, un Estado debe valerse de elementos de-
mocréticos y criterios de representatividad. Al quedar evidenciada su inca-
pacidad para velar por la salus populi, el gobierno dictatorial, perdié pro-
gresivamente la capacidad de mantenerse en el poder” pues, como afirma
Spinoza, el Estado mids libre es aquel en el que los stibditos obedecen a
mandatos dirigidos a cumplir su propia utilidad. La situacién de Argentina
durante el gobierno de facto fue la de un Estado guiado por los intereses
del poder al mando, y no por la seguridad del pueblo argentino, esclaviza-
do por 6rdenes que no representaban de modo alguno sus intereses.

De esta manera, el caso de la Guerra de Malvinas demuestra cémo los
regimenes autoritarios usan el poder para manipular a las masas, desvir-
tuando el significado de la paz que, como explica Spinoza,*® no consiste en
la mera ausencia de guerra, sino en la unién de los 4nimos o concordia en
la que se funda una sociedad politica sana. Este andlisis revela, a través de
la lente de Spinoza, que un Estado que emplea el temor y la opresién para
mantener el control contradice la razén y vulnera los principios de una
democracia legitima. La comprensién de la teorfa de Spinoza, aplicada al
caso Malvinas, permite reflexionar sobre la importancia de fomentar una
educacién civica critica y la libertad de expresién para evitar la repeticién
de tales errores, construyendo sociedades democrdticas justas, basadas en
la razén y el respeto mutuo.

53 Spinoza, B., Tratado Teoldgico Politico, cap. XVII.
54 Spinoza, B., Tratado Politico, cap. V1, par. 4.

63



Referencias bibliogrdficas

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y
Salvacién del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En Akal, C. B.,
Antalyali, E. y Rosales, M. (2024). ;Qué le dice Spinoza al jurista?
(pp. 101-113). Villa Marfa: Eduvim.

Cépona Gonzdlez, D. (2021). “No hay medio mds eficaz para gobernar a
la masa que la supersticion™ La politica de la supersticion en Spino-
za. Las Torres de Luca. Revista Internacional de Filosofia Politica.
Recuperado de: https://revistas.ucm.es/index.php/LTDI /article/
view/74915/pdf

Fisicaro, E. (2 de abril de 2012). Hermanita Perdida - Suma Paz - (Atabhual-
pa Yupanqui-Ariel Ramirez). Recuperado de: https://www.cmtv.
com.ar/discos letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los Chalcha-
leros&DS DS=4483&tmid=57174&tema=1LA HERMANITA
PERDIDA

Lacoste, P. (2003). La Imagen del otro en las Relaciones Internacionales de la
Argentina y Chile 1534 - el ano 2000. Buenos Aires: Fondo Cultura
Econémico.

Schenoni, L., Braniff, S. y Battaglino, J. (2021). ;Fue la crisis de Malvinas
una guerra de distraccién? Una reinterpretaciéon del declive
argentino a través de la teorfa prospectiva. Universidad de la De-
fensa Nacional. Recuperado de: https://www.undef.edu.ar/libros/
wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFE-BAT-
TAGLINO.pdf

Spinoza, B. (1986). Tratado Politico. Ed. Alianza, Madrid.

Spinoza, B. (2003). Tratado Teoldgico Politico. Buenos Aires: Ediciones Li-
bertador.

64


https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/74915/pdf
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.cmtv.com.ar/discos_letras/letra.php?bnid=1544&banda=Los_Chalchaleros&DS_DS=4483&tmid=57174&tema=LA_HERMANITA_PERDIDA
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf
https://www.undef.edu.ar/libros/wp-content/uploads/2022/02/5.-SCHENONI-BRANIFF-BATTAGLINO.pdf

Si Lenin hubiera sido Spinozeano
Cristina Pésleman (Universidad Nacional de San Juan)

«Los revolucionarios a menudo olvidan,

0 no les gusta reconocer, que se quiere

y se hace la revolucion por deseo, no por deber»
Gilles Deleuze y Félix Guattari

El Antiedipo.

1. Sobre otro epigrafe

Me consta que es un tema muy abordado en los escenarios spinozeanos,
que Toni Negri se refirié varias veces a un Lenin ideal a propésito de su lec-
tura de Spinoza,” que muchos y muchas de ustedes han escrito recurren-

55 En una entrevista realizada en 2019, Toni Negri dice lo siguiente: «En Spinoza, en
las paginas del Tratado teoldgico politico en las que descubre a Cristo como el tltimo de
los profetas, hay un deseo de lo que deberfamos llamar un ‘Lenin ideal’, que combina
el poder del amor con la evidencia ontolégica de una cooperacién productiva siempre
mds cercana a toda la humanidad, el impetuoso acontecimiento de su manifestacién y la

65



temente sobre Spinoza, la libertad y la revolucién, y que particularmente
Diego Tatidn ha escrito sobre Spinoza y la literatura judia,*® tema que voy
a rozar en esta oportunidad. Lo que yo intento hacer ahora es retratar un
Lenin spinozeano con materiales extraidos de algunos textos de Deleuze y
Guattari en particular, especificamente de un epigrafe. Y por supuesto de-
seo nutrir estas ideas que estdn en proceso, en el intercambio con ustedes.

Gilles Deleuze elige una cita del escritor norteamericano hijo de rusos
judios Bernard Malamud, de la novela que se llama £/ reparador, de 1966,
traducida también como E/ hombre de Kiev (1982). Deleuze elige esta cita
para incluir en la primera pdgina de su Spinoza filosofia prictica (1969),
publicado a finales de los anos sesenta, que es una especie de complemento
de su tesis doctoral. Sélo tres anos median entre esta novela E/ reparador y
Spinoza. Filosofia Prictica. Deleuze conoce la literatura en inglés, y mucho
tiene que ver con esto un dato de color: su esposa Fanny la ensena.

El protagonista de la novela E/ reparador, Yakov Bok, es un obrero ruso
judio que es acusado injustamente por la justicia zarista, por el crimen
de un nifio cristiano. En la escena del fragmento que comparto, el juez
interroga al acusado. Dice asi (he modificado el espafiol para hacerlo mds

audible o soportable, digerible):

—Digame qué lo llevé a leer a Spinoza. ;Fue porque era judio?

—No, Vuestra Merced, ni siquiera sabia que lo fuera cuando
di con su libro. Y, por otra parte, si ha leido la historia de su
vida, habrd advertido cudn poco se le queria en la sinagoga.
Encontré el volumen en un puesto de la ciudad vecina; le pa-
gué un kopek, avergonzdndome en un principio por derrochar
un dinero tan duro de ganar. Mds tarde lef unas pdginas, y
después he continuado como si una rifaga de viento me em-
pujase por la espalda. No lo he comprendido enteramente, ya
se lo he dicho, pero, cuando se abordan ideas como éstas, es
como si se cabalgara sobre la escoba de una bruja. Ya no era el
mismo hombre...

alegria actual del vivir en comtn» (Sztulwark, 2019).

56 Me refiero a los articulos de 2015 y 2024 incluidos en las referencias bibliogréficas.

66



—;Querria explicarme qué significacién encuentra a la obra
de Spinoza? En otras palabras, si es una filosofia, ;en qué con-
siste?

—No es ficil decirlo. Conforme a los asuntos tratados en los
distintos capitulos, y aunque todo se componga subterrdnea-
mente, el libro significa cosas diferentes. Pero creo que sig-
nifica, sobre todo, que Spinoza quiso hacer de si mismo un
hombre libre -tan libre como era posible, teniendo en cuenta
su filosofia, si comprende lo que quiero decir y esto llevando
hasta el fin sus pensamientos y enlazando todos los elementos
entre si, si Vuestra Merced tiene a bien excusarme este gali-
matias.

—No es mala forma de abordar el problema. Por el hombre
mds que por su obra. Pero... (Deleuze, 2004, p. 9).

Hasta ahi comparte Deleuze. Me detengo en estos personajes: el acu-
sado y el filésofo, uno dentro de otro, no estando segura cudl dentro de
cudl. Por supuesto que a parte estd el juez que interroga. Dos judios, el
judio acusado por el zarismo de asesinar a un nifo cristiano, y un filésofo
de origen judio excomulgado de la sinagoga de Amsterdam referido por el
acusado. Pero en mi lectura estd también Deleuze, de manera tal que lo que
va a resultar es un canon a tres voces, al menos.

Hay alli un vinculo expreso, y como minima dos conceptos que elijo
explorar.

2. El problema de la libertad

El problema de la libertad trasunta el texto. Comienza moduldndose con
las palabras del reparador spinozeano. El personaje de Malamud no hace
teorfa 0 no se hace una gran pregunta sobre la libertad. ;Qué es lo que
hace? El escritor norteamericano Philipe Roth, por ejemplo, quien dedica
varios textos a la obra de Malamud, considera que, mds que una teoria
sobre la libertad, el autor de E/ reparador «crea pardbolas de desencanto
maceradas en la gravedad de los mds adustos filésofos» (Malamud, 2011, p.
166). Por mi parte, constando el efecto de la citacién deleuziana, propon-

67



go como hipétesis que de esas pardbolas salimos, no obstante, no habiendo
cosechado indicaciones morales ni catastrofismos, sino algunas corazona-
das filos6ficas. Algo mds que una escritura de reclamo o una critica anti
zarista, pienso en estas lineas, la libertad en boca del reparador spinozeano
y de a poco el Spinoza deleuziano, como flechas lanzadas a un escenario
que deberfamos componer. Entonces sigo un poco mds.

El judio acusado no entiende mucho de lo que dice el filésofo, pero pre-
siente que Spinoza quiere ser un hombre libre. En lugar de responder con
una interpretacion, responde a la pregunta acerca de porqué Spinoza, que
le hace el juez, contando que: al leerlo siente una rifaga que lo empuja por
detrds; que leerlo es como cabalgar en una escoba de bruja; hasta asegura
ser otro hombre después de la lectura. Mds que argumentos, la réfaga, la
bruja en la escoba, ser otro hombre, son figuras en fuga. Por eso, cuando
el juez le hace la siguiente pregunta (aunque la pregunta no estd incluida
en la cita de Deleuze): «;Existe esta libertad que usted describe... o bien
no se puede ser libre sin libertad politica?» (Malamud, 2007, p. 81-84),
yo pregunto: ;cémo hallar alguna respuesta a esa pregunta si Bok sélo
nos facilita marcas de fuga? En todo caso necesitamos una lectura que nos
remonte hacia una suerte de afuera del Spinoza y del Deleuze, lejos del
podio swiftiano. Recuerdan el podio del Cuento de un tonel,”” desde donde
los filésofos lanzan las palabras a la gente que se solaza abajo tragandoselas
(Swift, 1979, p. 70). (Aunque a Spinoza no le gusta la sitira).

Entonces, hasta el momento lo que hace el personaje de Malamud se
nos presenta como otra cosa distinta a un mandato exegético y que, segun
mi lectura, esto nos lleva a atender a una especie de deseo compartido —en-
tre el autor, los personajes, Deleuze- que incluye en su composicién, aparte
de la libertad, a otro factor. El reparador lleva consigo el libro de Spinoza,
no entiende lo que dice, pero se siente llevado.

3. Réfagas de revolucién

Tengamos en cuenta que la novela de Malamud estd inspirada en un caso
real. El caso Beilis, otro judio ruso trabajador de una fébrica de ladrillos
que en 1911 es senalado por el juez del zarismo como autor del crimen
ya mencionado. Malamud escribe E/ reparador cincuenta afios después de

57 Swift, Jonathan (1979). Cuento de un Tonel, trad. Cristébal Serra, Barcelona: Edito-
rial Seix Barral.

68



este juicio. Por los anos en los que transcurre el caso de Beilis ha ocurrido
algo que remueve la atmoésfera de la Rusia todavia convaleciente de la re-
volucién de 1905 y del desastre de la guerra con Japén, donde de nuevo el
espiritu de la revolucién se va extendiendo de forma implacable, y donde
surge un movimiento que juega un importante papel en el juicio de Beilis.
Se trata de las Centurias Negras, un grupo embanderado en torno al fervor
religioso, a la lealtad inquebrantable al zar y a la xenofobia y antisemitismo
constitutivos. Entremedio, pivoteando el pulso de la lucha, estd, nada mds
y nada menos que Lenin. Malamud le hace vitorear a Yakov Bok: ;Viva la
revolucién!, pero eso no obsta para que este Lenin que se atisba, al menos y
suficientemente en la cita de Malamud extraida por Deleuze, se nos ofrezca
ya con contornos. Hay que retratarlo.

Lenin ya ha escrito varios textos fundamentales para el ano del juicio.
Tratdndose de la libertad, entonces, en esa cita, imposible soslayar el ;Qué
hacer? (2010)%, que comienza con un capitulo que se llama «Dogmatismo
y libertad de critica». Allf, como las/os lectoras/es de Lenin sabrdn, el autor
describe efusivamente una atmosfera plagada de grupos que se han levan-
tado contra el zarismo. Y se pregunta sobre la libertad de critica. Escribe:

Quien no cierre deliberadamente los ojos debe ver por fuerza
que la nueva tendencia “critica” surgida en el socialismo no es
sino una nueva variedad de oportunismo. La libertad es una
gran palabra; pero bajo la bandera de la libertad de industria
se han hecho las guerras mds rapaces, y bajo la bandera de la
libertad de trabajo se ha expoliado a los trabajadores. La mis-
ma falsedad intrinseca lleva implicito el empleo actual de la
expresién «libertad de critica» (Lenin, 2010, p. 20).

Es decir, hace falta apropiarse de esa idea de libertad y sabremos que eso
significa, en son de retratar a este Lenin spinozeano, incluir la revolucién
en la tarea. Entonces, libertad y revolucidn, son los atractores en esta esce-
na montada en la cita.

58 Lenin, Vladimir Ilich (2010). ;Qué hacer? Problemas candentes de nuestro
movimiento. Caracas: Ministra del Poder Popular para la Comunicacién y la Informa-
cion.

69



4. Nuevas alianzas para una critica afirmativa.

En la novela de Malamud, la revolucidn es un grito textual. Comparto una
cita de muestra, que contiene otro momento de la interrogacién por parte
del juez al judio acusado injustamente, dice asi:

-Donde no hay lucha por la libertad, no puede haber libertad.
sQué dice Spinoza? Si el Estado actda de una manera que es
contraria a la naturaleza humana, su destruccién constituye el
mal menor. jMueran los antisemitas! ;Viva la revolucién! ;Viva

la libertad! (Malamud, 2007, p. 326-327).

A parte de esta evidencia, lo que nutrirfa la explicacién de la eleccién
de esta cita por parte de Deleuze, es algo que ocurrird tres anos después
de Spinoza. Filosofia Prdctica. En 1972 aparece El Antiedipo, escrito con
Guattari. Coincido con Jun Fujita Hirose y aplaudo la maestria con la que
propone distinguir los contextos particulares que ocasionan los planteos de
estos autores en las tres obras escritas en conjunto: E/ Antiedipo, Mil Mese-
tas, que se publica en 1980, y ;Qué es la filosofia?, de 1991. Y recomiendo
su lectura. Por lo que concierne a E/ Antiedipo en particular, coincido en
que es la revolucién rusa y no el mayo del 68 lo que late en ese escrito
(Hirose, 2021, p. 26). Si es asi, El Antiedipo seria una especie de mdquina
de reparacién de las teorias sobre la revolucién. Pero no es la reparacién
entendida como la restitucién de un original. Porque las mdquinas se es-
tropean, y se estropean.

Evidentemente Deleuze ha estado explorando siempre categorias, enfo-
ques, que le permitan correrse de la inercia de las lecturas estructuralistas
althusserianas. O de lo que, junto a Guattari, consideran como lecturas
tendientes a trazar un abismo ontoldgico y epistemoldgico entre el deseo y
el interés. Para los autores de esta obra la economia libidinal no es menos
objetiva que la economia politica, y la politica, no menos subjetiva que la
libidinal, aunque ambas correspondan a dos modos de catexis (asignacion
de energfa libidinal) diferentes de la misma realidad como realidad social.
Como escriben: «Hay una catexis libidinal inconsciente de deseo que no
coincide necesariamente con las catexis preconscientes de interés y que
explica como éstas pueden estar perturbadas, pervertidas en “la mds som-
bria organizacién”, por debajo de cualquier ideologia» (Deleuze y Guattari,

2005, p. 356).

70



El Antiedipo se enfoca en el movimiento revolucionario de la Rusia de
principios de siglo veinte, para asociarlo al orden preconsciente y conscien-
te que sus autores ligan con el interés, pero especificamente elaborando
una teorfa del inconsciente. En otras palabras, Deleuze y Guattari exami-
nan las luchas por el interés desde el punto de vista del deseo. Esto significa
analizar cémo el proceso de produccién de deseo se subsume a la dindmica
causal del interés y, al mismo tiempo, cémo es posible que esto se invierta o
pervierta, dando lugar a un corte (un corte de deseo en los encadenamien-
tos causales de interés).

Permitanme una digresién. Atendamos al oficio: ;serd el reparador, en
definitiva, una especie de adyuvante de cierta idea de revolucién, y de li-
bertad, o del vinculo entre ambas, que tiene que ver un con un arreglo de
cuentas con la historia, con la necesidad de pulir las pautas de una critica
afirmativa?

Esto es lo que nos permite el Spinoza de Deleuze. Saben ustedes que el
método deleuziano es la perversién exegética. Composicién de personajes
anémalos, que termina siendo la elaboracién de un retrato de nuevos alia-
dos. Porque, parafraseando a Lapoujade: en esta extralimitacién los aliados
ya no preexisten, hay que liberarlos de las fuerzas que pretenden descohe-
sionarlos en su estado de potencia o virtualidad (2016, p. 19).

Entonces, venfamos en esta linea. En efecto, otra de las evidencias con
las que Deleuze nos transfiere ese compromiso de retratar este Lenin spi-
nozeano, es a proposito de la referencia que hace del retrato del fil6so-
fo ataviado como Masaniello. Masaniello es un pescador napolitano que
encabeza la rebelién napolitana de julio de 1647, en la cual el pueblo se
rebela contra las cargas impositivas impuestas por el virreinato espanol. En
El Antiedipo, es Spinoza asi vestido quien opera esta inmanentizacién, si
ustedes quieren, del deseo y el interés. Los autores estdn discutiendo la idea
del deseo como carencia. Escriben algo asi como:

Los revolucionarios, los artistas y los videntes se contentan con ser ob-
jetivos, nada mds que objetivos en el sentido en que saben que el deseo
abraza a la vida con una potencia productiva, y la reproduce de una forma
tan intensa que tiene pocas carencias o necesidades (Deleuze y Guattari,

2005, p. 34).

Unos anos después Deleuze, escribird en el prélogo de La Anomalia

salvaje, de Toni Negri:

71



Este es el sentido en el cual Negri propone una evolucién en
Spinoza: de una utopia progresista a un materialismo revolu-
cionario. Negri ha sido, sin duda, el primero que ha conferido
su pleno sentido filoséfico a la anécdota segtin la cual Spinoza
se habia dibujado a si mismo vestido de Masaniello, el revolu-
cionario napolitano (Deleuze, 2007, p. 177).

Otro retrato servido a quien le fascinan. Un retrato que se conservard
como intercesor de un Spinoza revolucionario que, como escribe Diego
Tatidn, «revela su sentido mds profundo — su sentido revolucionario — a la
existencia y a la experiencia de un simple trabajador manual, acosado por
la supersticién y la persecucién religiosa y racial» (2024, p, 59).

Ultimo pérrafo como cierre. En todo caso este Lenin spinozeano, puede
ser considerado: como el personaje conceptual que encarna hoy la critica
afirmativa, para decirlo rdpido, e incluso como otro de los derrideanos
bufones del logos civilizatorio. La misma tarea de retratarlo puede ser con-
siderada como una forma de hacer critica como ejercicio de reparacién del
pulso del devenir revolucionario, de ninguna manera en el sentido de curar
la herida, sino de calibrarlo tanto fuera del mandato exegético del marxis-
mo mds inclinado a apostar por un colectivismo en clave de exclusivismo
macro, como de la huida histérica hacia un silencio heroicista o martiri-
cista todavia mds alimentado por el yo. Podria ser algo asi como cuando
Negri palpa en el andlisis critico deleuziano el momento en que este se le
revela como un dispositivo de activismo politico en el que la enunciacién
del deseo es mds que nada, segin como yo leo esta indicacién de Negri, es
mids decia, una invitacién al encuentro de desertores anénimos, como para
usar la expresién de Peter Pal Pelbart (2009, p. 50). En nuestro caso resul-
tarfa algo como un Lenin sentado, leyendo en una habitacién que tiene el
decorado de la escuela de Van den Ende, con las famosas unas deleuzianas
a la vista. Cada quien haga su propio retrato.

Se sabe que Deleuze antes de morir habia expresado su deseo de dedicar
un libro entero a Marx. Extranamos ese texto. La enfermedad le impidié
concretarlo. Pero nos queda su legado.

72



Referencias bibliogrdficas

Deleuze, Gilles (2004). Spinoza. Filosofia prdctica. Tusquets Editores.

Deleuze, Gilles (2007). Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas (1975-
1995). Pre-Textos.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (2005). El Anti Edipo. Capitalismo y Es-
quizofrenia. Editorial Paidds.

Fujita Hirose, Jun (2021). ; Cémo imponer un limite absoluto al capitalismo?
Tinta Limén.

Lapoujade, David (2016). Deleuze, los movimientos aberrantes. Cactus,
Malamud, Bernard (1982). £/ hombre de Kiev. Plaza & Janés S.A. Editores.
Malamud, Bernard (2007). E/ reparador. Sexto Piso.

Pal Pelbart, Peter (2009). Filosofia de la desercion: nihilismo, locura y comu-
nidad. Tinta Limén.

Sztulwark. Diego (2019). «Provocar el acontecimiento. Entrevista a Anto-
nio Negri en ocasién del lanzamiento de Spinoza ayer y hoy, tercer
y ultimo volumen de su serie de ensayos». https://editorialcactus.
com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/

Tatidn, Diego (2015). Estado comtin contra la devastacién. Spinoza en tres
relatos judio, Cuadernos Espinozanos. Estudos sobre o século XVII,

33, pp. 47-73.

Tatidn, Diego (2024). Lubianka Mandelstam, Bujarin, una novela y un
poema. En Ricca, G., Brodsky, V., Garcia, T. (Eds.), Spinoza en las
orillas: XVII Coloquio Internacional Spinoza (pp. 18-27). UniRio
Editora.

Roth, Philip (2011). Retratos de Malamud. En E/ oficio: un escritor, sus
colegas y sus obras. Editorial Seix Barral.

73


https://editorialcactus.com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/
https://editorialcactus.com.ar/blog/provocar-el-acontecimiento/

11

Democracia

74



Nacién y democratizacién. Memoria(s) y
olvido(s) del cuerpo politico

Marcela Rosales (UNC, Universidad Siglo 21)

Somos lo que fuiste, seremos lo que eres
Cancién espartana

El olvido —incluso diria el error histérico— es un factor fun-
damental en la creacién de una nacién. [...] la esencia de una
nacién es que todos los individuos tengan muchas cosas en
comin y también que hayan olvidado muchas otras. Ningtn
ciudadano francés sabe si es borgonés, alano, taifa o visigodo,
y sin embargo, todos deben haber olvidado la masacre de San
Bartolomé [...] Una nacién es un alma [...]; dos cosas, que
en verdad no son mds que una, [la] constituyen. Una yace en
el pasado, la otra en el presente. Una es la posesién en comin
de un rico legado de recuerdos; la otra es el consentimiento
actual, el deseo de vivir juntos, el deseo de perpetuar en forma

75



indivisa el valor de la herencia que hemos recibido (Renan,

2010, p. 25, 26y 35).

Asi se expresaba Ernest Renan en su ya clésico texto del ano 1882 ;Qué
es una nacién? En esta conferencia el autor deja claro que la nacién no se
define por la lengua, la raza, la religién o el territorio que ocupa una po-
blacién; mds bien sintetiza pasado y presente mediante memoria, olvido y
acuerdos compartidos. Respecto a esto tltimo formula su declaracién mds
conocida:

la nacién presupone un pasado; sin embargo, se resume en el
presente mediante un hecho tangible: el consentimiento. El
deseo claramente expresado de continuar una vida en comun.
La existencia de una nacién es —si me permiten la metéfo-
ra— un plebiscito diario, asi como la existencia de un indivi-
duo es una afirmacién perpetua de la vida (2010, p. 36).

Entre los estudiosos de los temas nacién y nacionalismo, el recorte de
esta cita suele concluir con mayor o menor énfasis en el término ‘plebis-
cito’, por las diversas connotaciones que implica para el estudio de las na-
ciones como constructos de la modernidad.” Sin embargo, no es necesario
forzar la interpretacién para percibir que el acento de Renan como lector
de Spinoza® estd puesto en la relacién entre la pervivencia del cuerpo co-
lectivo que se reafirma de manera continua en un deseo compartido por
lo comin y el conatus por el que cada individuo persevera en la existencia.

Spinoza, por su parte, concibe el cuerpo politico como una determinada
composicion de cuerpos o potencias que, mediante instituciones disenadas
para garantizar la paz y asegurar la vida, buscan preservar sus derechos
comunes, esto es, su potencia colectiva para prosperar de manera duradera
como una unidad auténoma de decisién y accién, en un contexto con-
formado por potencias similares con las cuales los dos modos basicos de
interaccién son la alianza de paz o la guerra (Spinoza, 2004, p. 116-118).

59 Cfr. Bhabha, H. (2010). DisemiNacién. Tiempo, narrativa y los mérgenes de la
nacién moderna. En Bhabha, H. (Ed), Nacién y narracién (pp. 386-421). Buenos Aires:
Siglo Veintiuno Editores.

60 Cfr. Renan, E. (1882). Spinoza:1677, and 1877. En Knight, W. (Edit.) Spinoza; Four
Essays (pp. 145-184). London: Williams and Norgate.

76



Pero la paz, nos aclara en el Tratado Politico,*" no es la mera ausencia de
guerra, sino una virtud ligada a la obediencia, entendida como voluntad
constante de respetar el comun decreto de la sociedad o de las sociedades
en el caso de las alianzas. Y la vida que se busca asegurar, no es sélo la bio-
16gica sino la que se define por «la razén, verdadera virtud [...] del alma»
(Spinoza, 2004, p. 128).%? Es decir que el deseo de una vida en comtn, del
que habla Renan, para Spinoza no puede sostenerse sin una constituciéon
del cuerpo politico orientada a lograr lo que él denomina esse sui juris, la
autonomia individual y colectiva.®®

Ahora bien, dada la naturaleza de los seres humanos, afectiva a la par
que racional, Spinoza (2004, p. 240) afirma que «si algiin Estado puede ser
eterno, necesariamente serd aquel cuyos derechos, una vez correctamente
establecidos, se mantienen incélumes», pero esto sélo serd posible si son
defendidos tanto por «la razén como por el comun afecto de los hombres.
De lo contrario —agrega— si solo se apoyan en la ayuda de la razén, resul-
tan ineficaces y ficilmente vencidos». De alli la importancia que Spinoza
otorga a la necesidad de lograr el respaldo afectivo que opera como amal-
gama de las instituciones cohesionando el cuerpo social.

En ambos tratados el fil4sofo detalla una diversidad de medidas desti-
nadas a fortalecer la estructura institucional para evitar que los ciudadanos
anbelen las costumbres extranjeras o sientan hastio por las patrias, enfatizando
la importancia de tomar en cuenta e/ lugar y la idiosincrasia del pueblo a la
hora de implementarlas. Se trata, dice Spinoza (2004, p. 238), de «poner
tales fundamentos del Estado, que de ahi se siga, no que la mayoria procu-
re vivir sabiamente (pues esto es imposible), sino que se guie por aquellos
sentimientos que llevan consigo la mayor utilidad del Estado».

Con esta introduccién, y en el marco del lema «Democracia-Despotis-
mo-Memoria», me propongo a continuacién desarrollar dos comentarios
que dardn forma y cierre provisorio a esta presentacion, cuyo propésito es

61 Cfr. Spinoza, B. (2004). Tratado Politico (en adelante, TP). Madrid: Alianza.

62 «la paz no consiste en la privacién de la guerra, sino en la unién de los dnimos o
concordia» (p. 133).

63 Para una interpretacién sobre la relacién que establece Spinoza entre esse sui juris y
alterius juris en el marco de la ciencia politica comprendida dentro del tercer género de
conocimiento, cfr. Cristofolini, P. Esse sui juris y Ciencia Politica. En Akal, C. B., Antal-
yali, E. y Rosales, M. (2024). ;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp. 115-140). Villa Marfa:
Eduvim.

77



indagar qué relaciones nos permite establecer la filosofia de Spinoza entre
estos conceptos y el de «nacién», atendiendo a lo planteado por Renan.

Primer comentario: natio, democracia, salus populi

Spinoza (2003, p. 378), dos siglos antes que Renan, habia sostenido en el
Tratado Teoldgico-Politico® que no es la naturaleza quien crea las naciones,
sino los individuos, las cuales se diferencian por la diversidad de lenguas, leyes
y costumbres practicadas, debiéndose sélo a las dos dltimas —esto es, nor-
mas instituidas y pricticas sociales— la causa de que «cada nacién tenga
un talante especial, una situacién particular [y] unos prejuicios propios».
Elementos que Spinoza reconstruye minuciosamente a través de la historia
politica de la nacién hebrea contenida en el Antiguo Testamento, sin dejar
por esto de referirse también a otras, como Holanda, China y Japén.

En cambio en el 7P menciona expresamente el término nacién en dos
oportunidades. La primera mencién se encuentra en el capitulo sobre la
aristocracia descentralizada, donde natio refiere a una comunidad de ori-
gen y lengua entre pobladores de ciudades en una misma provincia o re-
gi6n del Estado (Spinoza, 2004, p. 228), y la segunda, en el capitulo sobre
la democracia donde utiliza el plural naciones a la manera del 77P, como
sinénimo de comunidades politicamente organizadas (Spinoza, 2004, p.

247).

Se puede decir entonces que estdn presentes en ambas obras, al menos
en su enunciacién bésica, los dos conceptos sobre los que mds tarde ilustra-
dos y romdnticos disputardn concepciones divergentes (de consecuencias
duraderas) sobre el Estado, que afectardn el decurso contempordneo de la
democracia: la nacién juridico-politica y la nacién politico-cultural. ;Pero
qué relacién puede leerse en Spinoza entre la nacidn, la democracia y el fin
del Estado?

En el capitulo sobre la aristocracia centralizada, Spinoza retoma del
T'TP su postulado sobre la democracia como la forma més natural y proxi-
ma a la libertad del individuo® para redescribirla en clave de hipétesis his-
térica como la constitucién originaria, si es que no de todos al menos de
muchos Estados (Spinoza, 2004, p. 190). El propésito es explicar su deriva

64 Spinoza, B. (2003). Tratado Teoldgico-Politico (en adelante, TTP). Madrid: Alianza.
65 TTP XVIy XVIL

78



aristocrdtica y, eventualmente, mondrquica —atribuida a la previsible lu-
cha entre facciones—, por via de criterios juridico-politicos excluyentes
vinculados a la natio.

Spinoza conjetura que frente a la afluencia de extranjeros, los descen-
dientes de la multitud fundadora habrian introducido mecanismos insti-
tucionales de clausura para preservar las supremas potestades que origina-
riamente residian en el conjunto de la sociedad. De este modo, aunque los
extranjeros tras sucesivas generaciones procuraran integrarse a la nacién
adoptando sus costumbres, lengua y leyes, su origen otro ain podria ser
diferenciado por la exclusién de los asuntos publicos.

El problema de este cierre es que los derechos comunes de la multitud se
convierten en privilegios de unos pocos o peor atn del Uno, con lo cual la
constitucién del cuerpo politico se desnaturaliza conduciendo més pronto
que tarde a su propia destruccién, puesto que el fin natural de la asociacién
humana no es el solo beneficio de los gobernantes, con la soledad que esto
conlleva para la ciudadania, sino segtin Spinoza preservar la salus populi.

De alli entonces la necesidad de incluir en la constitucién de ambos
Estados (aristocrdticos y mondrquicos) instituciones que los democraticen
asegurando la mayor participacién posible de la ciudadania en el gobier-
n0,% esto es, la prictica efectiva de su libertad, de manera tal que el poder
del gobernante «se determine por el solo poder de la multitud» (Spinoza,

2004, p. 179).

Sin embargo, curiosamente, la segunda mencién del término ‘nacién’
en el tltimo e inconcluso capitulo sobre la democracia va unida a un nuevo
criterio de exclusién politica que Spinoza agrega a otros ya mencionados
en capitulos anteriores. Allf, sostiene que la ausencia de ejemplos histéricos
sobre gobiernos de mujeres, entre tantas y tan diversas naciones, es prueba
suficiente de que ellas no poseen por naturaleza el mismo derecho que los
hombres.®”

No analizaré aqui, como en trabajos anteriores,” tales criterios de

exclusiéon porque en esta ocasiéon quisiera mds bien conjeturar que estas

66 Cfr. Balibar, E. (2011). Spinoza y la politica. Buenos Aires: Prometeo.

67 Spinoza (2004, p. 246-7) afirma que las mujeres carecen de «igual fortaleza de dnimo
e ingenio» que los hombres.

68 Una lectura sobre el factum loguendi'y otros criterios de exclusion en las teorfas poli-
ticas de Spinoza, Hobbes y otros tedricos modernos, en Rosales, M. (2020). Spinoza-Ho-

79



clausuras que la multitud opera sobre si misma pueden ser comprendidas
como el resultado de ciertas afecciones del cuerpo colectivo, sostenidas y
reafirmadas en el tiempo a través de narrativas basadas en determinadas
memorias y olvidos que ponen en evidencia la tensién acaso irresoluble
entre el proceso de homogeneizacién y consolidacién de una nacién —por
un lado—, y el proceso de democratizacién de las instituciones, necesario
para la pervivencia del cuerpo politico —por otro—.

En este sentido, podriamos suponer que es bajo el influjo de tales afec-
ciones que Spinoza se priva en aquel capitulo inconcluso de atribuir la
causa de la exclusion de las mujeres no a una supuesta impotencia natural
inherente al género, sino a un cierto estadio histérico-politico, localmente
situado, donde la potencia de determinadas multitudes humanas en su
composicion colectiva y singular atin no ha alcanzado la plenitud de su de-
recho® por razones que una mirada més integral desde la obra spinoziana
en su conjunto contribuiria a develar.

Me pregunto entonces qué relacién se puede establecer entre ese legado
comun de costumbres, lengua y leyes, que pasa de generacién en genera-
cién dando forma a la idiosincrasia de un pueblo, y la dupla conceptual
memoria-olvido. Por lo que podemos entender, Spinoza considera que la
memoria es central para el obrar no sélo individual sino también colectivo,
ya que como sostiene en la Etica” s6lo podemos hacer lo que recordamos

(1983, p. 174).

En este sentido se podria pensar que los derechos comunes entendidos
como expresién institucional de una potencia de obrar colectiva, no son
ajenos a determinados registros mnémicos; «vestigios» —los llama Spinoza
(1983, p. 124)— de los afectos alegres y tristes que atraviesan al cuerpo
politico, aumentando o disminuyendo su capacidad de accién. Nos deten-
gamos entonces por un momento en esa obra.

bbes, entre retdrica y necroscopia. Ensayos minimos, Bs. As.: RAGIE

69 Para una interpretacién sobre como la «mala constitucion del Estado» en tanto com-
posicién inadecuada de derecho y potencia del cuerpo politico permite indagar acerca
de la relacién que Spinoza establece entre el delito y la pena de muerte, cfr. Rosales, M.
(2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Salvacién del pueblo: entre el
absurdo y la barbarie. En Akal, C. B., Antalyali, E. y Rosales, M. (2024). ;Qué le dice
Spinoza al jurista? (pp. 101-113). Op. cit.

70 Spinoza, B. (1983). Etica demostrada segn el orden geométrico. Madrid: Or-
bis.

80



Segundo comentario: potencia y padecimiento del cuerpo
politico

En la Etica, Spinoza (1983, p. 128) define a la memoria como «cierta
concatenacién de ideas que implican la naturaleza de las cosas que estdn
fuera del cuerpo humano, y que se produce en el alma segtiin el orden y
concatenacién de las afecciones» corporales. Se trata, nos aclara, de ideas
que implican tanto la naturaleza del cuerpo afectado como la de los cuer-
pos afectantes, aunque —nos advierte— siempre nos revelarin mds acerca
de la naturaleza del propio cuerpo que de los demds.

La memoria es entonces una determinada conexién que la imaginacién
establece a partir de las huellas que el cuerpo guarda de su interaccién
con otros cuerpos (Spinoza, p. 124). Sin embargo, no por estar ligada a
la imaginacién, en tanto primer género de conocimiento, ocupa un rol
menor ya que —segun Spinoza—, no podemos decir ni «hacer nada que
previamente no recordemos. Por ejemplo, no podemos decir una palabra,
si no nos acordamos de ella. Y no cae bajo la potestad del alma el acordarse
u olvidarse de alguna cosa» (Spinoza, p. 174).

Vale decir que la memoria no es simplemente una especie de archivo
de experiencias pasadas, sino una funcién activa que contribuye a la for-
macién de nuevas ideas, estados afectivos y comportamientos, pues todo
lo que la mente retiene en la memoria estd relacionado tanto con los pade-
cimientos del cuerpo como con aquello que incrementa su potencia. Pero
no hay que pensar que estas ideas son fijas e inmutables; pueden cambiar,
perder claridad o ser reemplazadas por otras.

En este sentido, la memoria se relaciona con el olvido, que no es un
proceso independiente. Mds bien, puede ser entendido como la falta de
presencia o claridad de una idea en la mente. El olvido acaece porque la
mente se enfoca en nuevas ideas o estimulos, lo que provoca que las ideas
pasadas pierdan importancia o se vuelvan menos claras. En términos de la
relacién cuerpo-mente, el olvido puede verse como una reduccién en la
actividad de una idea en la mente, que repercute en el sentir y en el obrar.

Por lo que podemos ver, memoria y olvido estdn estrechamente vin-
culados a los afectos en la filosofia de Spinoza. Cuando recordamos un
acontecimiento que nos causé en el pasado un afecto alegre o triste, esa
afectacion se reactiva en el presente. Asi, recordar un momento agrada-
ble puede generar un afecto alegre, mientras que un recuerdo doloroso

81



puede desencadenar un afecto triste. A la inversa, el olvido contribuye a
despotenciar el influjo de las pasiones. Sin embargo, Spinoza enfatiza que
la mejor manera de liberarnos de la servidumbre de los afectos es a través
de la comprensién racional de sus causas, mediante ideas adecuadas que
incrementan el poder de actuar y los afectos alegres.

Spinoza (p. 128-129) distingue entonces aquella concatenacién de
ideas originada en afecciones, que denomina «memoria» —la cual difiere
en cada individuo modificindose a lo largo del tiempo segun la experien-
cia—, de la concatenacién que se produce segin el orden del entendimien-
to, que es el mismo en todos los seres humanos puesto que remite a las
primeras causas de las cosas.

Tal distincién es importante porque no es lo mismo decidir y actuar en
base a ideas confusas de la imaginacién, originadas en afectos de los cuales
no comprendemos bien su causa, que hacerlo a partir de ideas adecuadas,
ya que si bien el ser humano —como los demds seres— se esfuerza en per-
severar en su ser tanto en cuanto tiene las unas como en cuanto tiene las otras,
s6lo en base a ideas adecuadas puede aspirar a ser causa de su propio obrar
y no vivir sujeto al yugo de las pasiones.

Esta posibilidad de llevar adelante una vida activa también aplica a la
composicion politica de cuerpos singulares. Ahora bien, en el Estado es
esperable que el lugar de la razén esté ocupado por el comin decreto de
la sociedad que vela por la salus populi. Sin embargo, en los hechos —y en
esto Spinoza es completamente realista— el sedimento institucional de la
historia de cada pueblo suele estar determinado mds por las pasiones que
por el criterio racional de la comtn utilidad.

Veamos si no la barbdrica reaccién de la multitud holandesa contra los
hermanos De Witt, acaso bajo el influjo traumdtico del recuerdo de la gue-
rra contra Espafia, reactivado por la nueva amenaza que representaban las
hostilidades de Francia. Un comportamiento atroz que podria explicarse
por ciertos vestigios de afectos tristes, como el miedo y el odio al enemigo
comun, reactivados por el partido de los Orange mediante una narrativa
legitimada por un vestigio mixto, la esperanza, resultante de la asociacién
mnémica entre liberacién nacional y libertador; pero ademds hegemonica,
por su fuerte carga afectiva frente a la narrativa del partido de los Regentes
fundada apenas en la asociacién racional entre independencia y libertades
republicanas.

82



Observamos entonces que la nacién, en su diferencia con las demds,
no se define Gnicamente por sus costumbres y leyes, sino en especial por
la narrativa que resignifica su memoria —como dirfa Renan— en el ple-
biscito diario; si entendemos por este no la mera aquiescencia a lo (here)
dado, sino la reactualizacién permanente de una determinada conexién
mnémica —con su correspondiente cuota de olvido(s)—, que imagina-
cién y razén establecen en base a vestigios compartidos de padecimiento y
potencia del cuerpo politico.

Claro que, como la belicosa historia de las naciones demuestra, una
determinada narrativa nacionalista prospera solo cuando logra hegemo-
nizar la voz politica que disputa a las demds, externa e internamente. No
obstante, el problema que subsiste (incluso apelando a un deliberado de-
creto de olvido, como el ateniense),”" es si esa narrativa puede resignificar
sin recurrir a la eliminacién del Otro, los padecimientos que el proceso de
clausura y transfiguracién de la identidad nacional en un Estado inflige
sobre el cuerpo de la multitud que lo conforma.

Spinoza no lo ignora, por eso llevando la ciencia politica al nivel mds
alto de conocimiento (Cristofolini, 2024), concibe sub especie aeternita-
tis un cuerpo politico democrdtico capaz de actuar de manera perdurable
como si estuviera unido por una misma mente, esto es, un cuerpo fundado
en el entendimiento y en la memoria de los afectos alegres asociados a
la natural igualdad constitutiva y constituyente de los cuerpos, que hace
posible —contra todo olvido, negacién y despotismo— una y otra vez en
la historia de los pueblos la lucha por la comiin libertad (Spinoza, 2004, p.
240). Como quien mira a través de la delicada lente de la poesia, la filosoffa
de Spinoza acaso nos revela que el recuerdo alegre de esa igualdad primera
es —como expresara el poeta— wuna larga rosa que hace sombra a tan en-
cendidos cuerpos.”

71 Cfr. Azoulay, V., Ismard, P. (2023). Atenas 403. Una historia coral. Madrid: Siruela.
La amnistia ateniense a los 30 tiranos dispuesta por el general Trasibulo, que postula la
amnesia como condicién necesaria de la transicién desde un régimen despético hacia
uno democritico, resulta sugerente para pensar la trayectoria oscilante de la democracia
argentina entre memoria y olvido, justicia e indulto, verdad y negacionismo.

72 Verso final del poema «Desde la soledad del sur», de Romilio Ribero, intervenido con
licencia poética.

83



Referencias bibliogrdficas
Azoulay, V., & Ismard, P. (2023). Atenas 403. Una historia coral. Madrid:
Siruela.

Bhabha, H. (2010). DisemiNacién. Tiempo, narrativa y los mérgenes de
la nacién moderna. En H. Bhabha (Ed.), Nacién y narracién (pp.
386-421). Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores.

Cristofolini, P. (2024). Esse sui juris y Ciencia Politica. En C. B. Akal, E.
Antalyali & M. Rosales (Eds.), ;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp.
115-140). Villa Maria: Eduvim.

Renan, E. (1882). Spinoza: 1677, and 1877. En W. Knight (Ed.), Spinoza;
Four Essays (pp. 145-184). London: Williams and Norgate.

Renan, E. (2010). ;Qué es una nacién? En H. Bhabha (Ed.), Nacidén y na-
rracidn (pp. 21-38). Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores.

Ribero, R. (1985). Tema del deslindado. Coérdoba: Alcién.

Rosales, M. (2020). Spinoza-Hobbes, entre retérica y necroscopia. Ensayos
minimos. Buenos Aires: RAGIE

Rosales, M. (2024). La inocencia de la multitud. Condena a muerte y Sal-
vacion del pueblo: entre el absurdo y la barbarie. En C. B. Akal, E.
Antalyali & M. Rosales (Eds.), ;Qué le dice Spinoza al jurista? (pp.
101-113). Villa Marfa: Eduvim.

Spinoza, B. (1983). Etica demostrada al modo geométrico. Madrid: Orbis.
Spinoza, B. (2003). Tratado teoldgico-politico. Madrid: Alianza.
Spinoza, B. (2004). Tratado politico. Madrid: Alianza.

84



Decepcion y democracia: por una potencia
politica de los afectos tristes

Emmanuel Carlos Balducci

Introduccién

El tema que quise traer es el de la decepcién democritica; quiero hablar,
entonces, de un tipo de decepcidn que es propio de la prictica democrd-
tica. Excluyo asi otros tipos de decepciones (en la amistad, en el amor, en
las ambiciones personales, etc.); pero también quiero excluir, al menos de
entrada, la idea de una decepcion a la democracia en si misma. Pero para
explicar esto tengo que concretizar un poco mis la idea.

En primer lugar, ;qué es la democracia? Para este trabajo, conviene tra-
bajar con la nocién mds amplia posible. Para mi, la democracia es un tipo
de organizacién humana, un modo de con-vivencia (es decir, una moda-
lidad del vivir-con) que podemos entender desde la participacién. Partici-
pamos del colectivo, de manera activa o inactiva (aunque, ;qué serfa una
participacién inactiva?): hacemos cosas, desde la accién o la omisién, que
aportan a la conformacién de una entidad colectiva. En términos mds es-
pinozianos, la democracia es una accién conjunta o aglomeramiento cohe-

85



rente de conatus individuo-personales, que se estructuran en una organiza-
cién (o, mejor todavia, en un orgam’smo). Si esta tiene una estructuracién
jerdrquica u horizontal me parece una cuestién secundaria que ahora no
afecta en lo mds minimo: hay democracia cuando elegimos a nuestros re-
presentantes y hay democracia cuando armamos un asado o cuando orga-
nizamos una olla popular o un evento de Filosofia.

Por otro lado, hablo de decepcién. Mds alld de mi intento de concep-
tualizacién de la democracia, sabemos (o creemos) que vivimos en una
sociedad democrdtica, o al menos bajo esa forma de gobierno. Este tipo
de institucionalidad es mds o menos centenaria (y s6lo hablando en valor
bruto, ya que el valor neto debe ser mds o menos la mitad). La democracia
tal y como se la concibe en Argentina, y probablemente también en casi
todos los paises, se cimenta bajo un fuerte componente de expectativa.
Tomamos decisiones en vistas al futuro, y considerando que las decisiones
que tomamos son las mejores. Bancamos a tal candidato porque promete
ciertas cosas o porque consideramos que puede o va a hacer ciertas otras. Y
si no queremos hablar de candidato, digamos proyecto.

En algin momento de esta ponencia intentaré mostrar cémo el com-
ponente de “expectativa’ no es exclusivamente un contenido imaginativo
e inadecuado de la mente humana. Ahora me interesa traer lo siguiente:
cuando el candidato o proyecto no satisface lo que esperdbamos, ;qué senti-
mos? Y ahi viene la palabra que interesa aqui: sentimos decepcidn.

La cuestién es como podemos pensar sobre este tema desde Spinoza.
Por qué desde Spinoza? Por el lugar que le concede a los afectos en la poli-
tica, y por el extremo realismo con el que analiza al ser humano, abriéndo-
nos a una auténtica perspectiva existenciario-emocional (i.e. la existencia
constituyéndose desde la emocionalidad misma). Voy a defender, en pri-
mer lugar, que hay un factum en el hecho de que no podemos abandonar
ciertas emociones, y creo también que la decepcién es una de ellas. Por lo
tanto, no le encuentro sentido a querer purgarnos de la decepcién. Es mu-
chisimo mds productivo reflexionar sobre las maneras en las cuales pode-
mos, en términos espinocianos, hacer accidn desde lo afectivo, en este caso
lo pasional. Si atendemos a lo que podemos llamar “lecturas lineales” o
“normativas” de la Ethica, la “decepcion” (en adelante, conscientae morsus)
es una pasion y una tristeza: la padecemos y disminuye nuestra potencia de
obrar. Entonces, normativamente, la conscientae morsus debe ser evitada,
reducida o abolida en la mayor medida posible.

86



De la inmensa cantidad de cuestiones a discutir, me preocuparé por la
siguiente: quiero defender que ciertas tristezas pueden ser concebidas des-
de un punto de vista racional y que pueden ser la vacancia para acciones
politicas, tomando la acepcién spinoziana de accidn. Para hacer esto, utili-
zaré como ejemplo a Audre Lorde y su tratamiento de la irz. Creo que las
reflexiones de Lorde senalan claramente en qué sentido y, sobre todo, de qué
manera una tristeza puede devenir en accién. Luego, mostraré como estos
sentidos y modos pueden llevarse a la decepcién.

Conscientae morsus

La conscientae morsus aparece, dentro de las Definiciones de los afectos, en
el ndmero 17, donde Spinoza la define como «la tristeza acompanada de
la idea de una cosa pasada que sucedié contra lo esperado» (2000, p. 173);
sin embargo, este afecto se genera geométricamente en el Escolio segundo
a la proposiciéon XVIII, como parte de un pequefio subgrupo de afectos
estrechamente ligados a la temporalidad de las interacciones entre el cuer-
po que es el ser humano y los demds modos: esperanza, miedo, seguridad,
desesperacién, “grata sorpresa’ y la que nos compete, «decepcién» (Spinoza
2000, p. 140). La traduccién mds literal del término seria “remordimien-
to de consciencia’, como traduce O. Cohan (Vidal Pena, 2022, p. 222).
Esta traduccién, nos dice el traductor de Alianza, es literal, pero no refleja
la oposicién (explicita en Spinoza) con gaudium. Asi, este traductor elige
traducir ambos términos como “satisfaccién” e “insatisfaccién”, mientras
que Atiliano Dominguez utiliza “grata sorpresa” y “decepcién”, bajo consi-
deraciones similares. A mi modo de ver, la traduccién mds adecuada para
este trabajo es la de Atiliano, ya que la conscientae morsus refleja muy bien
lo que solemos entender coloquialmente por “decepcién” crefa o esperaba
algo de una cosa, y esa expectativa no correspondié con lo que mds tarde
pasé. Representado en un eje cartesiano, la conscientae morsus tiene una
primera pendiente de esperanza que disminuye drésticamente, resultando
en una impotencia.

Esta impotencia estd dada principalmente por el contenido de esperanza
inherente a la decepcién. La proposicién XLVII de la cuarta parte es expli-
cita al respecto (Spinoza 2000, p. 216). Como se vio en las definiciones de
los afectos (XII y XIII con su explicacién), la esperanza tiene un compo-
nente de miedo, pues no hay una seguridad de que aquello que espero vaya
a suceder segiin mis expectativas (y, ademds, somos conscientes de esto).

87



Segtin Spinoza, esto se traslada a todo el plexo, pues estos afectos “indican
[a.] defecto de conocimiento e [b.] impotencia del alma” (idem). Lo que se
acaba explicitando literalmente es que estos afectos “no pueden ser por
si mismos buenos” (idem), lo cual podria indicar que corresponden mds
bien a la indeterminacién de nuestras seguridades en confluencia con los
apresurado de nuestras proyecciones; no son inherentemente “malos”, pero
tampoco son “buenos”, sino que en cierto sentido habitan un limbo que,
siguiendo un paradigma “normativo”, acaba decantado para el lado de que
sean mds bien tirando a malos.

Audre Lorde y los usos de la ira

[...] a mis hermanas de color que como yo siguen contenien-
do a duras penas la ira, o que a veces consideran que la expre-
sién de la ira es inutil o contraproducente (son las dos criticas
mids habituales), a ellas quiero hablarles de la ira, de mi ira, y
de lo que he aprendido en mis viajes por sus dominios (Lorde,

2003, p. 141).

Esta cita es de la conferencia del ano 1981 de Audre Lorde: Usos de la
ira: las mujeres responden al racismo. El texto es profundamente significati-
vo ya desde el titulo: ;qué implica hacer un “uso” de la ira?

Sin reponer el tratamiento de la 77z en Spinoza; quiero sélo explici-
tar dos cosas: primero, que la 77z es claramente, para Spinoza, un afecto
<« » Ve . .

malo”; y segundo, que Lorde estd hablando de lo mismo que Spinoza,
ustedes y yo entendemos como “ira”. Repondré ahora cémo concibe Lor-
de los “usos” de la ira, y por qué creo que se genera una actividad de tipo
politico desde ella.

El primer punto importante es entender a la ira como una reaccién. La
ira no brota de la esencia misma de la “mujer negra”, sino que es la res-
puesta de la corpo-subjetividad mujer-negra a un contexto hostil. Este es
el primer momento, en sentido cronoldgico. La ira como reaccién no es
ni buena ni mala sino que, spinozianamente, es una forma en la cual un
modo es afectado por otros modos.

Aqui es donde viene lo jugoso de la propuesta de Lorde. Es imposible
que una “mujer negra’, en tanto tal, se sienta cémoda en los entornos

88



sociales donde desarrolla (donde tiene que, ficticamente, desarrollar) su
vida. Entonces, la ira aparece como un factum: en cuanto su corporalidad
estd modalizada de tal manera, la mujer negra sentird ira indefectiblemen-
te. Lorde se opone, por tanto, a cualquier visién o postura que intente
opacar o reprimir la ira. Podemos homologar esta actitud filoséfica con lo
que Vidal Pena (Spinoza, 2022, p. 311) llama “realismo” de Spinoza. En
ambos casos, el realismo surge por la negativa a violentar, con lo ideal, a lo
efectivamente dado. Las pasiones son un efecto necesario en la cadena de
causas en las cuales estamos insertos; lo que nos queda como alternativa es
discutir cémo vivir mejor, dado el mundo en el que estamos.

En esta linea, Lorde arma su propia configuracién alrededor de la ira.
Por un lado, se choca con la “culpa”; paradigmdticamente, es la culpa de
la mujer blanca frente a la ira de la mujer negra. Esto tiene que ver direc-
tamente con los objetivos de la autora: «No se trata de despertar senti-
mientos de culpa sino de practicar una cirugia que corrija los defectos. La
culpabilidad y las actitudes defensivas (...) no tienen el menor valor para
nuestro futuro» (Lorde, 2003, p. 138). La tendencia al futuro es funda-
mental, porque se opone explicitamente a una nota caracteristica que, en
el esquema que estamos reconstruyendo, si hace que los afectos sean una
disminucién de la potencia: el inmovilismo. El sentimiento de culpa apa-
rece, asi, como nombre de la impotencia (Lorde 2003, p. 145), como un
afecto que surge de la propia accién o inaccién y que no apunta a ningin
cambio significativo (idem). Vemos, por tanto, que aparece el cambio y,
fundamentalmente, el movimiento como primer criterio demarcador entre
buenos usos y malos usos de las emociones.

Un segundo criterio, fuertemente vinculado al primero, es la dualidad
ignorancia-conocimiento. Para Lorde, hay usos de la culpa y de la ira que
favorecen al conocimiento, y otros que perpetiian la ignorancia. El criterio
general es el de la comunicacidn (fundamental en la perspectiva politica de
Spinoza”). Asi, todo uso que implique comunicacién aumenta nuestro
conocimiento, y todo aquel que la imposibilite o interfiera con ella acaba
conduciendo a la ignorancia. No es una critica del malentendido, sino un
criterio claramente spinoziano que apunta a que la construccién del cono-
cimiento y la racionalidad misma son fenémenos intersubjetivos.

Este criterio nos permite, finalmente, distinguir entre “ira” y “odio”:
y

73 Véase Cerezo Galdn, P. (2016).

89



Este odio y esta ira son muy distintos. El odio es la furia de aquellos que
no comparten nuestros objetivos, y su fin es la muerte y la destruccién. La
ira es el dolor motivado por las distorsiones que nos afectan a todas, y su

objetivo es el cambio (Lorde, 2003, pp. 143-144).

Este punto es crucial: la “ira” deviene en accién pues es el uso de un
afecto en base a la razén o bien a criterios racionales, y esto la aleja de la
esfera del odio, haciéndola pasar de una impotencia a una vacancia para la
accién politica racional.

Podemos entonces extraer lo siguiente del andlisis de Lorde sobre la
“ira”: primero, que es una reaccidn infranqueable, que le corresponde a
ciertas corporalidades por su modo de ser, y, segundo, que tenemos dos
criterios que permiten convertir tristezas en afectos que estén a la base de
la accidn politica: a. El cambio como objetivo (criterio de movimiento); b.
la comunicacién como resultado (criterio intersubjetivo). Ademds, como
pudimos esbozar, casi nada de lo expuesto hasta aqui tiene una disrupcién
seria con el enfoque spinoziano. En el siguiente apartado realizaremos un
ensayo de este tipo de reflexién sobre los afectos en base a la conscientae
morsus.

Usos de la decepcion

Ya mostré, al principio, cémo la decepcién es un hecho, un faczum. Pen-
sarla como una “reaccion” puede ser un poco problemdtico, pero si man-
tenemos la idea de que es un conflicto (complejo) entre una idea, una
carga para esa idea y un acontecimiento (que seria el elemento disruptivo),
entonces podemos ver a la decepcién, en tanto reaccién, como el resultado
del impacto entre el acontecimiento y la carga. La carga ya contempla en
sf una cierta fluctuacién de dnimo, por lo que el contenido ideal ya estd
prefigurado tanto para un resUltado satisfactorio como insatisfactorio’.
Hay igual algo altamente problemidtico y que influye, quizds, en cémo
repensar a la decepcién como incentivo para la accién. Si el contenido ideal
estd prefigurado, al decepcionarnos se estd actualizando (es decir, estamos
teniendo una impresion viva, en carne y hueso) aquello que temiamos que
podia pasar. En tanto se considere esto, la decepcién no puede ser mds que
una tristeza. Es la actitud tipica de ciertos habituados al don de la profecia

74 Aprovecho la variedad de traducciones para expresar esto con la mayor soltura posi-
ble. Aqui satisfactorio e insatisfactorio corresponden a gaudium 'y conscientae morsus.

90



politica. En tanto prevision hacia el futuro, puede ser parte de un cdlculo
racional que puede llegar a ser productivo; pero también puede ser que
encontremos a alguien queriendo reafirmar una auto-confianza o soberbia.

Una incorporacién importante que quiero hacer aqui es la nocién de
expectativa. Ya dije, mds arriba, que seria incorrecto identificar a la “expec-
tativa” con el “contenido imaginativo”. Ni siquiera podemos considerar a
la esperanza como ese contenido, ya que ésta es un compuesto entre cierto
contenido y una carga. La expectativa es mds compleja: dije al principio
que la participacién es un componente fundante de la prictica democrd-
tica, pero toda participacién se da con un componente intrinseco de ex-
pectativa. Esta, por tanto, es irrenunciable: estd a la base misma de una
“persona” conscientemente politica. No entiendo por expectativa sélo a la
esperanza de un determinado devenir de los acontecimientos, sino a algo
que combina en principio a dos elementos: la interpretacién de los acon-
tecimientos actuales con la proyeccién de la persona al mundo. La inter-
pretacién determina al contenido del afecto (dada su intencionalidad). La
proyeccién podria ser la base ontolégico-existenciaria que se patentiza en
el conatus concretizado como deseo. O, también, el género del cual el miedo
y la esperanza son especies. En criollo, la interpretacién viene a determinar
qué es aquello que el afecto intenciona; y la proyeccion sittia nuestra rela-
cién particular con este afecto en la trayectoria continua de nuestra vida.
Como se ve, esta conceptualizacion de los afectos espinocianos le otorga
prioridad a los afectos de operadores modales temporales.

Volviendo, como vimos en el andlisis de Lorde, necesitamos incorporar
dos componentes: en primer lugar, pensar a la decepcién bajo el criterio de
movimiento; en segundo lugar, pensar bajo el criterio intersubjetivo, con el
marco de la comunicacién.

Para lo primero, tenemos que determinar qué es lo que se mueve. De-
fiendo la idea de que aquello que puede estar estdtico o en movimiento es
la expectativa. Si la expectativa estd en reposo, inerte, entonces la pasion
es triste, pues no puede “actualizar” la existencia personal con lo que estd
pasando en el mundo. En cambio, cuando lo moviente es la expectativa en
si misma, pueden modificarse tanto la interpretacién como la proyeccién:
lo que pensamos, cémo conceptualizamos, o cémo tendemos a actuar en
base a nuestro pensamiento y/o corporalidad.

Asi pensada, la decepcién puede llevarnos a querer cambiar nuestras
interpretaciones, lo cual serfa tender a una mayor adecuacién de nuestro

91



conocimiento, despojindonos de un contenido inadecuado; o también
cambiar nuestras proyecciones, lo cual implica modificar lo que hacemos;
o incluso, en un cambio profundo, cambiar conscientemente lo que cree-
mos que hay que hacer o c6mo hacerlo.

En segundo lugar, la decepcién tiene que corresponder, para devenir
accién, a una modificacion bajo el criterio de intersubjetividad. Esta modi-
ficacién en la expectativa que intercede a la proyeccién apunta directamen-
te a la praxis politica, a la accién consciente y colectiva. Modificar nuestra
proyeccién e incluso nuestras interpretaciones (es decir, modificar a la ex-
pectativa en su totalidad) implica pensar a la accién como conjunta. Las
formas de reaccionar y de actuar son profunda e intrinsecamente politicas.
Al pensar en modificaciones en lo que hacemos, y en tanto hablamos de
contextos politicos y de participacién democrdtica, claramente hablamos
de un hacer en conjunto.

Conclusiéon

Hasta aqui he mostrado, esquemidtica y resumidamente, cémo es posible
pensar dos tristezas como politicamente potentes. Soy de la idea de que en
ambos casos el componente reactivo es constitutivo y dado de hecho; esto
implica que no podemos resolver la cuestién diciendo que, en este caso,
no estamos hablando de tristezas. La cuestién es qué hacemos una vez que
nuestra potencia estd disminuyendo. Uso una metdfora: la fuerza de caida
genera un vaivén y, como en un trampolin, reboto de lo profundo del pozo
hacia la potencia activa, militante y agenciada.

Hay varios fenémenos politicos recientes que me permiten ilustrar lo
que digo. Se organizaron, por ejemplo, muchos conversatorios en la Facul-
tad de Filosofia y Letras de la UBA sobre la experiencia-toma. En general,
hay muchas voces que expresamos una profunda insatisfaccién; asistimos
a los conversatorios, a las asambleas, y compartimos nuestros pareceres,
intentamos hacer comunidad y organizarnos entre nosotrxs pero, también,
con compafierxs que no comparten nuestra interpretaciéon ni nuestra de-
cepcién. Quizds tampoco compartan los objetivos macro o micro politicos,
pero nos vamos entendiendo de a poco. Las ideas y las opiniones dejan de
ser nuestras, se encuentran, se contaminan, se infectan. Nos encontramos
y ya habfamos pensado un poco lo mismo, empezamos a discutir con otro
vocabulario, con mds carifio, con mucha comprensiéon. Casi sin que nos

92



demos cuenta, estamos proyectando y armando otro mundo, querramos
creer que mejor.

Referencias bibliogrdficas

Cerezo Galdn, Pedro. (2016). “Razdn, ciudad y democracia en Benito Spi-
noza’. Revista de Estudios Politicos, (172), 13-45.

Lorde, Audre. (2003). La hermana, la extranjera. Madrid: horas y HORAS.

Spinoza, Baruch. (2000). Etica demostrada segiin el orden geométrico.

Madrid: Trotta.

Spinoza, Baruch. (2022). Etica demostrada segun el orden geométrico.
Madrid: Alianza Editorial.

93



Esbozos de un proyecto para una
democracia radical: Spinoza frente a la
ideologia, el poder y el obrar

Ramiro Gentile (UBA)

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro. El con-
texto en el que nos encontramos inmersos parece dejarnos como meros
espectadores de una obra de horror; espectadores impotentes, aislados, que
esperan pasivos el resultado de un destino escrito por los monstruos. La
sensacién no parece venir sélo de la infinitud de problemdticas que se nos
presentan, sino, todavia mds, de la aparente ausencia de caminos hacia
donde dirigir la posibilidades de nuestros esfuerzos.

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro. De lo
que trataremos aqui serd, como dice su titulo, apenas de un esbozo, algunas
notas medianamente ordenadas cuyo fin intenta ser el planteo de un estado
de situacidn: el nuestro, el de aquellos que, al menos, todavia pueden darse
el tiempo de pensar sobre el presente. Si lo tomdramos con cierto optimis-
mo, y hasta con esperanza, tendria la forma de un llamamiento. Quizd lo
importante de lo escrito aqui ni siquiera se encuentre en el desarrollo que
vendrd luego, la conexién razonada de algunas ideas con otras, sino en esta
primera parte, esta especie de introduccién afiebrada y algo catirtica que

94



intenta llevar una consigna, seguramente, compartida por todos los pre-
sentes: no es ahora el tiempo de los indiferentes. O dicho en otras palabras:
tiremos nosotros, porque Nos toca.

Lo siguiente intenta ser una serie de ideas a desarrollar a futuro, o quiz4,
en este presente. Porque algo que sabemos a través de la filosofia spinoziana
es que siempre jugamos en un mundo que es, como es, ahora. De eso se
trata lo que sigue, de un intento, de los muchos que puede haber, para tra-
bajar con problemadticas concretas que apelen a su resolucién o, al menos,
a una mejor discusién hacia el camino de un hacer; hacer que, reivindica-
mos, fue, es y serd siempre en conjunto.

Para ello, dividiré esta elaboracién en tres cuestiones principales: un
problema sobre el conocimiento, un problema sobre el poder y su transfe-
rencia, y un problema sobre la produccién colectiva.

1. De la ideologia, 0 cémo la relacién es invisible a los ojos

En estos tiempos en que vivimos, hemos escuchado infinitas veces y
casi hasta el hartazgo, una frase que parece remitirnos a la mds pura y
directa experiencia empirica, por mds que quienes la repiten desconozcan
con seguridad de qué trata esta postura. Es pequena y dice asi: «no la ven».
Quiz4d justamente por la sencillez de su expresién, olvidamos que ya Marx
nos habia advertido acerca de que incluso una mercancia cualquiera es algo
mds que una cosa, un simple ente que puede comprarse y venderse en el
mercado. M4s bien, dird que tratamos alli con un objeto exquisito lleno de
metafisica. El ver algo frente a nosotros, tocarlo, percibirlo sensiblemente,
parece dejarnos a larga distancia de su verdadero ser. No nos es dificil hoy
imaginar la insistencia del que toma por obvio lo que se nos presenta en lo
inmediato: @ ver... ;Cdmo puede ser, o sea, digamos, que el sol no diste a unos
doscientos pies de nosotros?

Este problema inicial, problema con el que Spinoza tuvo que lidiar al
momento de dar cuenta sobre lo adecuado de las ideas, tiene su origen
en algo de ese simple e ingenuo «ver». En palabras del filésofo: «La fal-
sedad consiste en una privacién de conocimiento que implican las ideas
inadecuadas, o sea mutiladas y confusas»” (Spinoza, 2011, p.80). Y agre-
garemos, junto a él: «El conocimiento del primer género es la Gnica causa

75 EIIL, Prop. 35.

95



de falsedad; pero el del segundo y tercero es necesariamente verdadero»”®
(Spinoza, 2011, p.86). Destacamos entonces lo siguiente: en nada se trata
de un simple «ver». No hay nunca, frente a nosotros, algo sencillo de com-
prender, sin mds. Ampliemos: el verdadero conocimiento se encuentra no
en una lectura de la realidad, sino mds bien, siguiendo la metafora literaria,
en una escritura productiva de lo que se presenta como inmediato. Los que
«la ven», no saben que en realidad «la imaginan». Ver, asi, no serd otra cosa
que tomar lo que nos viene dado, de la forma en que aquello impacta sobre
Nuestro cuerpo.

Pero si lo que nos interesa es ir mds alld de este lugar y entender activa-
mente sobre este mundo de cuerpos que habitamos, cuerpos que hacen,
también, al plano de la accién politica, no basta con ese simple ver: es la
razén esa condicidn necesaria hacia el conocimiento. Pero, ;qué es lo que
nos posibilita la razén para ello? Las nociones comunes, diremos; nociones
que ya no apelan al simple objeto frente a nuestros ojos, sino algo que lo
atraviesa y lo constituye tanto en su faceta interior como exterior. Habla-
mos asi de la relacién. Lo necesario de la Naturaleza se hace presente: el
entendimiento de algo, remite a su relacién con el todo. Citando a Juan
Domingo Sinchez Estop:

El descubrimiento del hecho de la relacién como primera for-
ma de idea verdadera (de nocién comin) nos saca del incierto
paraiso de nuestra conciencia y nos abre a un universo cuyo
sentido no estd siempre ya creado, un universo cuyo cono-
cimiento podemos producir y cuyo orden podemos también
modificar con nuestra accién (Sdnchez Estop, 2022, p.63).

Claramente aqui el encuentro es con y a través de Althusser (quien en
sus ultimos ensayos tedricos se defendié de acusaciones estructuralistas al
grito de «siempre fuimos spinozistas»), entendiendo que, en lo politico, lo
que este conocimiento nos habilita se da en un campo de los encuentros.
Comprender las relaciones entre modos extensivos es, a su vez, compren-
der el mundo singular y coyuntural de lo politico; la politica como un arte
de las relaciones, de los encuentros, de las cercanias y de las distancias.
Materializando todavia mds el asunto:

76 EIIL, Prop. 41.

96



[...] esto implica que la estructura sea inmanente a sus efec-
tos, causa inmanente a sus efectos en el sentido spinozista del
término, que toda la existencia de la estructura consista en sus
efectos, en una palabra, que la estructura que no es sino una
combinacién especifica de sus propios elementos, no sea nada
mds alld de sus efectos (Althusser, 2010, p. 204).

Notamos asi que lo ideolégico, como tal, tiene su origen y su existencia
en el campo de lo material. La discusién aqui no se da en el mero plano
de la relatividad de una conciencia, sino en su paso elaborativo sobre la
realidad. Podemos decirlo de otra manera: «la ideologia representa la rela-
cién imaginaria entre los individuos y sus condiciones reales de existencia»

(Althusser, 1968, p.132).

Concluyamos, entonces, que frente a la acusacién de «no la ven», po-
demos asi contestar: la vemos, pero intentamos no quedarnos en la mera
imaginacion.

2. Del poder y su transferencia, o de cémo representar es
imaginar

En el ano 2007, segun los datos oficiales del INDEC, la Repiblica Argen-
tina contaba con una poblacién aproximada de 39.356.383 personas’’.
En las elecciones presidenciales del mismo afo, la férmula ganadora se
llevé el 76,20% de los votos positivos, aproximadamente 8.652.000, re-
dondeando. El total de empadronados fue de 27.137.5367%. El total de vo-
tantes efectivos fue de 19.107.140. Si nos preguntamos cudntas personas
no votaron teniendo la posibilidad de hacerlo, encontramos que se trata
de 8.030.305 (sumando votos en blanco e impugnados). Esto representa
un 29,5% del total del padrén electoral efectivo. Si restamos los votos
ganadores a este total que no eligié a ningiin candidato o no fue a votar,
tenemos el siguiente resultado: apenas 621.898. Para tener una mejor idea
de cudntas personas no eligieron a ningtin candidato, veamos lo que esta

77 Fuente: INDEC. Poblacién total (afios 2001 y 2007) y tasa de crecimiento medio

anual 2007- 2010, por provincia. https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos
estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf

78 Fuente: Portal Oficial del Estado Argentino. Elecciones 2007. https://www.argenti-
na.gob.ar/dine/restulados-electorales/elecciones-2007#4

97


https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos_estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf
https://www.mininterior.gob.ar/poblacion/archivos_estadisticas/PoblacionProvincia2007.pdf

cifra representa a partir de la cantidad total de habitantes en ese mismo
ano. Hablamos de la suma total de las siguientes provincias: Catamarca
(380.612), Chaco (1.042.881), Chubut (455.607), Ciudad Auténoma de
Buenos Aires (3.034.161), Corrientes (1.002.416), Formosa (532.238),
Jujuy (670.766), La Pampa (329.576), La Rioja (334.235) y Santa Cruz
(221.871).

Frente a una diferencia minima entre el ganador y la parte de la pobla-
cién que, teniendo las posibilidades de elegir no lo hizo, podemos renovar
una pregunta que tendrd su desarrollo en el marco de la politica spinozista.
La misma serfa: ;qué podriamos decir que significa «representar»? Dice
Spinoza al respecto:

Si el cuerpo humano es afectado por un modo que implica la naturaleza
de algtin cuerpo externo, el alma humana considerard ese cuerpo externo
como existente en acto o como presente para ella hasta que el cuerpo sea
afectado por una afeccién que excluya la existencia o presencia de ese cuer-

po.”” (Spinoza, 2011, p.86)

Y mids adelante, en el escolio: «Vemos, pues, que puede suceder que
consideremos como presente lo que no es, segiin sucede a menudo»®. (Spi-
noza, 2011, p.86). Imaginacion serd, pues, aquella facultad por la cual nos
representamos como presente lo que estd ausente. Y cabe preguntarnos,
frente a los nimeros constatados: ;qué estd presente y qué ausente? jse
encuentra el pueblo representado en los vencedores? ;o, acaso, toda re-
presentacién conlleva la ausencia de lo mismo que pretende poner como
presente?

Volvamos a leer a Spinoza:

Este derecho, que se define por el poder de la multitud, suele
denominarse Estado. Posee este derecho, sin restriccién algu-
na, quien, por undnime acuerdo, estd encargado de los asuntos
publicos, es decir, de establecer, interpretar y abolir los dere-
chos, de fortificar las ciudades, de decidir sobre la guerra y la
paz, etc. Si esta funcién incumbe a un Consejo que estd for-
mado por toda la multitud, entonces el Estado se llama demo-

79 EIL, Prop. 27.
80 EII, Prop. 27. Escolio.

98



cracia; si s6lo estd formado por algunos escogidos, aristocracia;
y si, finalmente, el cuidado de los asuntos publicos y, por lo
tanto, el Estado estd a cargo de uno, se llama monarquia®'.

(Spinoza, 2010. p.94-94)

Y mads adelante, en el capitulo siguiente:

La constitucién de cualquier Estado se llama politica, el cuer-
po integro del Estado se llama sociedad, y los asuntos comu-
nes del Estado, cuya administracién depende de quien detenta
el poder estatal, recibe el nombre de asuntos publicos. Por otra
parte, los hombres, en cuanto gozan de todas las ventajas de la
sociedad, se llaman individuos.*? (Spinoza, 2010. p. 99)

;Encontramos al menos una cercania entre nuestra democracia repre-
sentativa actual y la definicién leida? ;Qué papel activo tenemos hoy en
ese cuerpo integro del Estado? Los asuntos publicos, como dice el filésofo,
crealmente buscan el bien comun? Claramente son preguntas retéricas,
puesto que entendemos la distancia entre lo expresado y lo que efecti-
vamente encontramos en el presente. Lo que lleva a realizar la pregunta
principal del apartado: ;tenemos realmente un lugar de participacién acti-
va como sociedad en los asuntos del Estado? Parecerfa que, mds alld de la
actividad del sufragio, poco podemos intervenir en otros asuntos al interior
de las decisiones que se toman. «Pareceria...», quizd la palabra es vaga. Lo
que nos preguntamos es sobre el reino de lo posible. ;Podemos intervenir
en esas decisiones? Y si podemos, ;de qué modo? ;Cémo llevar una demo-
cracia de la representacién hacia una democracia radical, mds activa, mds
potente?

3. De la produccién y el obrar, o quién le tiene miedo a
Baruch Spinoza

Si en una sociedad impera més la malicia y se cometen mds pecados que en
otra, no cabe duda de que ello proviene de que dicha sociedad no ha velado

81 TP 1L §17.
82 TP 111, S1.

99



debidamente por la concordia ni ha instituido con prudencia suficiente sus

derechos.®” (Spinoza, 2010. p. 119)

Spinoza aqui nos remite a un papel especifico de la sociedad. Pareceria
estar habldndonos sobre una especie de lucha que podria darse al inte-
rior de la vida civil. ;Qué nos estd diciendo? ;Acaso cada sociedad tiene
el gobierno que merece? En ese caso, ;qué nos toca decir a nosotros, aqui,

ahora?

Quizd podemos tomarlo de otra manera. Quizd Spinoza nos habla de
que la institucién y el respeto de los derechos ganados debe defenderse
frente a aquellos que intentan despotenciarnos, romper nuestras relaciones
como cuerpo colectivo a partir de un poder que proviene de otro agencia-
miento diferente.

Una pregunta: ;defenderia Spinoza este supuesto pacto cuando el mis-
mo atenta contra nuestro derecho natural? Mds bien, nos dice que el pacto
no puede tener fuerza alguna sino en razén de la utilidad, y que, suprimida
esta, se suprime #pso facto el pacto mismo. Entonces, si los resultados son
evidentes, ;qué fenémeno ocurre cuando todo parece seguir, sin mds, en
una inercia que devora a su paso?

Sintetizando: una primera lucha se da en ese campo en donde la ima-
ginacién termina por convertirse en verdad. ;Qué batalla, los spinozistas,
estamos dando? ;Cudl es la que, en virtud de nuestra posicién, podemos
librar? Incluso, si la cuestién trascendiera de este momento de horror, si
manana otro color asumiera la investidura estatal, uno, digamos, mds cer-
cano a lo que creemos «nos representa», smantendremos, incluso alli, una
posicién critica sobre el aspecto imaginativo que dicha representacion tam-
bién poseerd?

Reafirmo aqui esta perseverancia por la apuesta de una democracia ver-
daderamente radical, donde el término «politica» no signifique una mera
accién materializada en ese acto mintsculo e imaginativo de elegir cudl
serd la presencia que ocultard nuestra ausencia. Reafirmo y me pregunto
(que se vuelve asi una invitacién a la accién), ;qué proyectos de nuevos
lugares de participacién activa, de empuje y potencia por el bien comuin
podemos tejer?

83 TPV, §2.

100



La verdadera democracia es siempre hacia la libertad. Encontramos en
la figura de Spinoza a alguien que parece haber sido ocultado de la histo-
ria, de muchas maneras, y de muchas historias diferentes. Quizd el temor
imaginado de un futuro mds libre se haya conjugado en deslizar su figura
por las sombras. La democracia es el sistema que mejor expresa a «todos
los individuos reunidos dentro del movimiento constante de las relaciones
de fuerza» (Cadahia, 2009, p. 131). A su vez, hallamos en la imaginacién
el nicleo que nos hace considerar dichas relaciones de fuerza de modo
fragmentado, cercenado de la totalidad que habitamos. Consideramos que
un otro nos representa cuando dejamos de lado nuestra propia potencia de
accién en sus manos. A lo que quizd debemos apuntar es a unir, relacionar,
y hacer-con, producir para y desde lo comun, ese norte que «no puede
concebirse sino adecuadamente» (Spinoza, 2011, p.82)%.

Como dije antes, lo aqui expresado sélo intenta ser una serie de ideas
a desarrollar a futuro. O quizd al presente. Quizd a partir de este preciso
momento en donde, al menos, contamos con la potencia que conlleva
sabernos y sentirnos eternos.

Referencias bibliogrdficas
Althusser, L. (1968). Ideologia y aparatos ideoldgicos del Estado. En La
filosofia como arma de la revolucién. Buenos Aires: Siglo XXI.

Althusser, L. (2010). Para leer El capital. Buenos Aires: Siglo XXI.

Cadahia, M. L. (2009). «Ontologia y democracia en Baruch Spinoza».
Bajo Palabra. Revista de Filosofia, 11 Epoca, 4, 125-134.

Sénchez Estop, J. D. (2022). «La Etica como tépica: una lectura althusse-
riana de Spinoza»r. Circulo Spinoziano, 2(3), 58-71.

Spinoza, B. (2010). 7atado politico. Madrid: Alianza Editorial.
Spinoza, B. (2011). Etica. Madrid: Gredos.

84 EII, Prop. 38.

101



Meméria instituinte, civilidade e
democracia

Daniel Santos da Silva

I. Por que a memoria?

Na compreensio da politica espinosana sobre a democracia — apesar de
interrompida a redacio do Tratado politico —, notamos, gradualmente, a
profunda materialidade civil da virtude humana, em que individuos e sin-
gularidades tecem uma imensurdvel e aberta rede de encontros, dos vul-
gares e cotidianos aos excepcionais. Percebemos que hd “algo” no conceito
de Espinosa da organizagao institucional democrdtica inerente a livres re-
lagbes sociais e comunitdrias, constituidas por poténcias multitudindrias
cuja atividade entrelaga vida e histéria. Sem causalidades que sejam linea-
res, as institui¢oes democrdticas educam democraticamente, produzindo e
reproduzindo condigdes para que a livre sociabilidade seja habitual. Nesse
caminho, compreende-se que a virtude ética, atada 2 ambiéncia civil, ndo
decorre, como em cascata, de poderes politicos e/ou hereditdrios, nem de
dons ou de valores naturais.

102



E a poténcia de agir e de padecer que ¢ o nervo da ontologia da ética —
como esfor¢o de perseveranga —, conforme Espinosa configura o inaliendvel
do desejo, perspectivado como poténcia politica; vemo-lo em passagens
como, por exemplo, o capitulo XX do Tratado teoldgico-politico: «a vontade
de um homem nio pode estar completamente sujeita a jurisdigao alheia,
porquanto ninguém pode transferir para outrem, nem ser coagido a tanto,
o seu direito natural ou a sua faculdade de raciocinar livremente e ajui-
zar sobre qualquer coisa» (Espinosa, 2003, p. 300). A conexao entre ética
e politica é firmada no amadurecimento de uma virtude «diferenciada,
porquanto desune a condugao da vida, em termos fundamentais, de pre-
concepgdes morais — gesto que valoriza, filosoficamente, a singularidade.
Como poténcia, a virtude convém a necessidade de que nos experimente-
mos como parte de conexdes determinantes da vida comum.

A énfase critica & “moral”, aqui, é nada mais que uma leve espiada na
profunda teoria de Espinosa a respeito da “natureza humana’, parte do
absoluto-natureza. Desse ponto de vista, é pressuposta a critica a causa-
lidade final e ao universalismo das esséncias, ou seja, a natureza humana
nao existe ou é percebida per se, antes constitui objeto de nogdes comuns
(expressbes comuns e necessirias 74 natureza), de imaginagoes (certas e
determinadas ordens/concatenacoes de efeitos das coisas exteriores sobre
nossos corpos) ou mesmo de delirios (na crenga, por exemplo, que a natu-
reza concorre contra nds ou a nosso favor). Dito isso, longe de tomarmos
como cadtica — ou inexistente — a produgao das singularidades e como in-
concebivel a imanéncia a natureza da formacio de hdbitos, comunidades,
leis, religioes, instigamo-nos em delinear dutos de comunicacio entre tais
instincias e as poténcias dos corpos multitudindrios no que concerne as
suas concatenacoes afetivas e efetivas, suas memdrias.

Em certa medida, ao realizar sua forte critica ao valor filoséfico dado aos
universais, Espinosa nos mostra como a solidao, movimento-limite da im-
poténcia humana e de desintegragao social, figura certo “caos” no seio da
sociabilidade, na medida em que expressa o direito natural como ameaga
ao direito civil e atualiza os esforcos individuais por entre flutuagoes e fuga-
cidades escorregadias a experiéncias que engendrem meméria comum. O
universal debilitaria 0 comum: a peculiar capacidade de abstragao dos seres
humanos pode ocasionar confrontos acerca do que somos nés e do que nao
somos — confrontos tao frequentes e tao nocivos quanto a total auséncia
de leis no estado de natureza, em que nada tememos ou esperamos em
comum. Em outras palavras, a solidao fere a sociedade enquanto esta nio

103



poe em movimento uma profunda meméria comum. Tal meméria nio se
identifica a mera consciéncia do corpo social sobre si e de cada um sobre o
todo — em verdade, trata-se de uma memoria capaz de reintegrar ao corpo
social, cotidianamente, sentidos e causas do que nos afeta, de maneira a
cultivar a vida; entdo podemos conceber a livre sociabilidade democrdtica
como a organizagdo desse cultivo em que qualquer “consciéncia civica”,
para além, politicamente, das moralidades particulares, ancora-se na pro-
dugio dos lagos de solidariedade (concreta no concurso dos multiplos cons-
tituintes sociais na produgao de um efeito comum, qual seja, a seguranga e
o impulso de liberdade imanente a ela).

Com o direito natural persistente no civil, igualmente a solidao pode
persistir em sociedade — a ordenagao, neste caso, distingue operagdes de
poténcias naturais na histéria, em qualquer regime politico em que a espe-
ranga de vida se eleve sobre 0 medo da morte.® Nessa medida, vale deter-
minar com mais precisio, do ponto de vista formativo (ético e politico),
como a memoria pode ser/é poténcia de singularizagio e, como tal, favorece
a institui¢ao democrdtica, a livre sociabilidade e a liberdade humana.

II. Memoria, resisténcia e singularidade

Constituidas historicamente, as singularidades nunca transcendem a natu-
reza — é naturalmente que conflitam ou convém, e muito da poténcia hu-
mana se expressa na criagio de instrumentos, artes e artificios que produ-
zam condicoes de vida em comum. Como a concepgido de coisa singular,
espinosanamente, recusa a causalidade linear, todo o mundo da construcio
humana — cultura — é absorvido imagindria e/ou vitalmente na formagio
dos individuos e das coletividades e do que ¢ qualificado como “humano”.
Esse panorama invoca uma abertura a histéria e, simultaneamente, destaca
0 acerto teérico da Etica a0 mapear as mesmas causas naturais para os con-
flitos e para a unido entre nds, o que é relevante na medida em que o desejo
— como esforgo de perseveranca — distingue diferengas, requisito para a livre
constituicao multitudindria de direitos e reconhecimento de necessidades.

85 Lemos no Tiatado politico, V, 4 e 6: “(...) aquela cuja paz depende da inércia dos
suditos, os quais sao conduzidos como ovelhas, para que aprendam s6 a servir, mais co-
rretamente se pode dizer uma solidio do que uma cidade. (...) a multido livre conduz-se
mais pela esperanca que pelo medo, ao passo que uma multidao subjugada conduz-se
mais pelo medo que pela esperanca: aquela procura cultivar a vida, esta procura somente
evitar a morte” (Espinosa, 2009, pp. 44-45)

104



A virtude civil (a seguranca), portanto, pede-nos que enlacemos, no
intuito de mirarmos suas “possibilidades” afetivas e efetivas, a experién-
cia do singular e do coletivo, da formag¢ao multitemporal/espacial da vida
comum, ética e politicamente; pressupde-se, nisso, a incontorndvel inade-
quagdo entre as histérias individuais e suas memorias e os fins da politica
e, 20 mesmo tempo, requer-se uma proporcionalidade entre esses mesmos
individuos e a produgao cotidiana do/a partir do esforco comum de perse-
veranga, o que inclui a esfera mneménica; remeto as proposigoes 20 e 22
da quarta parte da Etica:

Proposi¢ao XX: Quanto mais cada um se esforga para buscar
o seu util, isto é, para conservar o seu ser, e pode fazé-lo, tanto
mais ¢ dotado de virtude e, ao contrério, enquanto negligencia
o seu util, isto é, a conservacgao de seu ser, nesta medida é im-
potente. Proposi¢io XXII: Nao pode ser concebida nenhuma
virtude anterior a esta (a saber, o esfor¢o para se conservar).

(Espinosa, 2015, pp. 409-411)

A proporcionalidade entre a forca de perseverar e a virtude ressalta,
além da necessidade das paixdes na existéncia humana, o contraponto ético
as acusagdes de fatalismo que poderiam advir da preguicosa inferéncia de
que elas, as paixdes, hiao de ser vividas de qualquer maneira — todo senti-
do punitivo da moral religiosa e filoséfica torna-se, como tal, exercicio de
uma violéncia cuja efetividade ¢, no minimo, questiondvel. O mesmo pode
ser dito dos corpos politicos: nio os hd que nao tenham feridas, mesmo
quando constituidos por multiddes livres, e cabe-nos compreender no que
¢ imprescindivel o trato com a meméria para a liberdade que se renova —
como a memoria de um “retorno aos principios”, em que mdgoas e remé-
dios comuns informam sobre forcas de desintegracio e poténcias de uniio,
estas sendo movimentos de democratizagio.

Espinosanamente, a complexidade mnemonica, relativa a movimentos
de corpos em interagio, ainda que envolva feridas, nao estrutura nada que,
em si, contradiga a virtude, logo, a liberdade (também em sentido espi-
nosano); entrementes, essa complexidade indica mais a constitui¢ao dos
agentes do que as causas reais das determinagoes que os atravessam, mas,
para o intento da presente interpretago, ¢ preciso encaminhar tal colo-
caglo a partir dos vetores que permitem a esses complexos “dizerem” algo
sobre impoténcias e poténcias comuns, tanto no que concerne as resistén-

105



cias éticas e politicas pelas quais a liberdade é condicionada como a for-
magao das singularidades — e da formacao dos individuos como cidadaos,
parte de poténcias coletivas ordenadas politicamente.

Do ponto de vista da constitui¢do civil, pois, a seguranga, como virtude
essencial, é critério e expressao da poténcia multitudindria, seja juridica-
mente, jd que ¢ esta que define o direito civil, seja vitalmente,*® na medida
em que ¢ a multidao a guarda da liberdade, e, por conseguinte, expressa
todo o saldo de memdrias que modula as aspiragées e os medos comuns
— como o medo da perda da liberdade, presa de interesses ambiguos se
nao superado por afetos contrarios e mais fortes, que dao matéria ao con-
ceito de civilidade, ou seja, do que se forma na cidade e pela cidade. Em
quaisquer declinagdes, o medo ¢é inversamente proporcional A seguranga,
a qual, ética e politicamente, constitui e institui confianga a propor¢io
que encontros e diferengas encontram terreno de expressio comum e se
dio resisténcias contra forgas de exclusio e de opressio, forgas que apenas
para imaginac¢oes idealistas ou “mal” intencionadas inexistem ou podem
ser desprezadas.”

Nos contextos em que a sociabilidade se constitui — e podemos ape-
lar para a experiéncia —, os conflitos e as resisténcias, suas histdrias, suas
apropriagdes Uteis ou interessadas, tudo isso configura poténcias singulares
afirmando-se em meio/diante do que espago e tempo permitem distinguir
como vital e como campo de produgio politica. Uma diversidade qua-

86 Cf. o Tratado politico, 11, 25 (Espinosa, 2009, p. 19): “(...) como um sozinho em vio
se esforcaria por precaver-se de todos, segue-se que o direito natural do homem, enquan-
to ¢ determinado pela poténcia de cada um e ¢ de cada um ¢ nulo e consiste mais numa
opinido que numa realidade, porquanto nio hd nenhuma garantia de o manter (quando-
quidem nulla ejus obtinendi est securitas). (...) A isto acresce que os homens, sem o auxilio
mutuo, dificilmente podem sustentar a vida e cultivar a mente. E, assim, concluimos que
o direito de natureza que é préprio do género humano dificilmente pode conceber-se a
nio ser onde os homens tém direitos comuns (...)”

87 Gosto das palavras do intérprete Jodo Abreu (2019, p. 150) quando pée: “A observin-
cia dos direitos comuns, por sua vez, implica a permanente institui¢do e reinstitui¢do da
cidade, pois os desejos comuns que agregam o corpo social e conservam a cidade devem
constantemente prevalecer sobre a pressdo de desejos particulares de dissolvé-la: sem co-
municar suficientemente a sua prépria utilidade, o que s6 se faz mediante a observancia
efetiva de direitos comuns e suas vantagens contra a leis do mais forte, os desejos comuns
que explicavam a génese da cidade escapam da meméria ou perdem sentido atual e, em
qualquer caso, cedem frente a desejos particulares difusos, que fazem explodir as poténcia
em direito de guerra” (itdlico do autor).

106



litativa transparece, portanto, entre as constitui¢des multitudindrias que
dispdem (de) suas histérias, interpretadas segundo o bem comum, o que
expressa autodeterminagao, e aquelas constitui¢des que aceitam suas his-
térias, o que as leva a comprimir sua prépria multiplicidade e a aderir a
formulagoes inadequadas de bem e de utilidade comuns.

Como os individuos se formam cidadios, a multiplicidade simultinea,
aventada na Etica como expressio afetiva da liberdade, denota politica-
mente a poténcia educativa da cidade em proporcionar que os individuos
disponham da poténcia-meméria coletiva na ordenagio de suas afecgoes,
a partir de um trabalho de adequacio possivel das concatenacoes afetivas
individuais ao que determina o direito comum;® nesse nivel, perspecti-
va-se o corpo social como um campo de experiéncia continua de formagao
politica, nao apesar das singularidades e de suas conexées “incabiveis” nas
representagoes politicas, porém através dessas mesmas singularidades, de
tal maneira que se pode conceber os esfor¢os comuns para conecti-las em
concérdia como bases para ajuizar-se sobre a aderéncia/participagio politi-
ca das partes constituintes da czvizas. A institui¢ao do direito civil, esfor¢o
comum e multitudindrio para o que convém a seguranqa e a liberdade po-
liticas, efetiva a/influi na constincia dos vinculos como se formam histori-
camente e se renovam pelas memdrias comuns. O horizonte democrdtico,
conformemente, assinala-nos certo trabalho sobre a memdria como ativi-
dade coletiva vinculante, territério/temporalidade do multiplo simultaneo
em ato no corpo social.

I11. Questdes remanescentes: poderes e artificios

O liame entre as singularidades e as memérias na formacio civil democrd-
tica implica um alinhamento entre a virtude e a poténcia imaginativa — de
presentificacio — da multidao, ancorado no escdlio da proposigao 17 da
segunda parte da Etica:

[...] as imaginagoes da mente, consideradas em si mesmas nada
contém de erro, ou seja, a mente nao erra pelo fato de imagi-

88 Conferir Espinosa, 2015, pp. 169-170: a memdria “(...) ndo ¢ nada outro que alguma
(quaedam) concatenagio de ideias que envolvem a natureza das coisas que estdo fora do
corpo humano, a qual ocorre na mente segundo a ordem e a concatenagio das afecgoes
do corpo humano”.

107



nar, mas erra somente enquanto se considera que ela carece da
ideia que exclui a existéncia das coisas que imagina presentes
a si. Pois se a mente, quando imagina coisas nao existentes
como presentes a si, simultaneamente soubesse que tais coisas
nao existem verdadeiramente, decerto atribuiria esta poténcia
de imaginar (imaginandi potentia) a virtude de sua natureza, e
nao ao vicio; sobretudo se esta faculdade de imaginar depen-
desse de sua s6 natureza, isto ¢, se esta faculdade de imaginar
da mente fosse livre. (Espinosa, 2015, p. 169)

O regime absoluto democritico nao depende de agdo racional de cada
individuo, parte extra parte, tampouco tem como meio de a¢ao a forma
educativa da normatizacao racional — possibilidade que une utépico e dis-
topico no mesmo clardo. Se o conhecimento racional é absolutamente vir-
tuoso, a politica existe por nada ser absoluto nas existéncias individuais. A
potentia imaginandi é conceito que compreende experiéncia vitais de sin-
gularizagao; e a memoria, de toda a dimensao pelas quais as singularidades
multiplas operam de maltiplas maneiras na e pela vida comum, de variadas
feicoes, articulada especialmente pelas diferengas que se encontram e se
conectam segundo as concatenagoes do corpo coletivo.

Como demonstram tanto o 777 como o 7P, nao é pelo contrato social
que se firmam os fundamentos da vida politica — o que me parece indicar
outras questoes a respeito da memdria: como o paradigma hobbesiano se
serve da memoria na determinagao da artificialidade do corpo politico?
A partir desse paradigma — o hobbesiano —, segue-se um grau de artifi-
cializagdio da memoria impraticdvel ou perigoso a liberdade publica para
Espinosa? Tais perguntas hao de ser perscrutadas em outro momento, mas
remeter 2 filosofia do filésofo inglés jd me serve para atentar as nogoes de
dever e de obediéncia, conceitos consequentes ao contrato social e a pecu-
liar colocagao moral ai implicada, nos passos da transferéncia voluntdria
de direitos naturais individuais — o abandono do direito de resisténcia. Na
medida em que a vontade e a razio hobbesianas forjam deveres e irmanam
obediéncia e medo, cabe inquirir sobre a distincia dessa configuracio para
todo o quadro ético-politico espinosano em que, fundando responsabili-
dades, a poténcia comum do direito civil persiste em tensio continua com
o direito de guerra: a reveréncia e o medo diante dos poderes civis portam
memdrias que informam sobre o desejo de liberdade.

108



Se nao ¢ possivel pensar o exercicio politico da meméria sem uma ars
que mire a seguranga e a abertura ao multiplo, podemos, em continuidade,
buscar elementos que mostrem até que ponto a critica ao contrato social
em Espinosa nao aponta uma critica a artificializagdo — empobrecimento,
no caso — da criatividade politica, que respeita a prépria atividade de ser
humano. A multiplicidade de desejos que concorrem para a liberdade co-
mum efetiva conflitos genéticos da politica: a democracia «é o mais natural
dos regimes» enquanto cada individuo naturalmente exercita sua liberda-
de, na juntura entre como se formam os desejos individuais e as leis civis
como expressao de desejos comuns. A democracia, que se arregimenta na
assembleia popular e no direito inato a cidadania, também é compreensivel
como territério de livre produgao imagindria que convém aos horizontes
de paz e concérdia da razio.

Vé-se que a democracia passa pela poténcia da multidio de manter-se
singular — o que necessita da atengao as feridas e, ndo menos, aos acertos do
que constitui sua abertura 2 histéria pela constante produgao de direitos.
Isso nao resolve problemas mais diretos (como os relacionados hd pouco),
mas determina o cardter da questdo: de que memdrias se trata quando hd
seguranca e liberdade como marcos da civilidade? Que memorias se ativam
cotidianamente na prevaléncia da esperanca de vida sobre 0 medo da mor-
te? O que se entrevé, desde essas breves consideragoes, ¢ a impossibilidade
de conciliar a memoria efetiva — plural e com efeitos de liberdade na lida
com dores e alegrias — e a formacio civil que desconecte seus constituintes,
os individuos em suas relagoes, de sua prépria histéria.

O apagamento das histdrias formativas da multidao incapacita ou vio-
lenta singularidades sem as quais todo senso de unidade é abstrato; no
capitulo vinte do 77P, lemos como artificios de submissao dos 4nimos
chocam-se cedo ou tarde com a multiplicidade: «Por maiores que sejam os
resultados a que nesse dominio chegou o artificio (a7s), jamais se conseguiu
que os homens, tarde ou cedo, nao sentissem que cada um tem discerni-
mento que sobra e que variam tanto as cabegas quanto os paladares» (Espi-
nosa, 2003, pp. 300-301). Do mais, a imanéncia do que ¢é instituido social
e politicamente a poténcia da multidao ocasiona a simultaneidade entre
a produgdo das normas sociais e politicas e a selegio expressiva de um re-
memorar t3o dinAmico quanto a vida comum. Sejam leis ou costumes, hd
relagdes complexas em suas origens que reclamam a constante atualidade,
nessa vida comum, de direitos individuais e comuns intransferiveis a qual-

109



quer instincia de manuten¢io normativa. Mais que vestigio, a liberdade
natural ¢ atualidade complexa.

A poténcia humana de conceber ideias pode ser inibida por forgas exte-
riores, mas nunca transferida — sobre tudo o que ajuizamos o fazemos no
presente, tempo atual em que o préprio passado nos afeta, ou seja, mesmo
como causalidade inadequada cada parte constituinte de uma singularida-
de social e politica (mesmo as que ndo existem sendo na memdria) é — por
poténcia e direito inatos — intrinsecamente responsdvel pela seguranca e
pela liberdade publicas, sendo que na democracia a génese/forma da so-
ciedade ¢ expressa absolutamente na génese/forma das institui¢oes civis:
os decretos da cidade, os desejos comuns em/por ela e as determinagoes de
seu corpo politico sdo o mesmo — tanto individual quanto coletivamente,
segue que «nada podemos fazer pelo decreto da mente se nio o recorda-
mos. Ademais, nio estd no livre poder da mente lembrar-se ou esquecer-se
de uma coisa» (Espinosa, 2015, p. 247).

A educagio politica, ainda uma vez, realizada em meio a multidao e/
ou que manejam o senso de civilidade, via institui¢oes ou outras dinimi-
cas, retoma cotidianamente a no¢io comum de que nio podemos nio
ser memoria; por isso, é violento todo poder que se exerce sobre o foro
intimo: nao porque viola alguma suposta autonomia moral do individuo,
sim por enfraquecer liames necessdrios para a saide publica e para a auto-
compreensdo da multidio, naquilo que, como ingenio particular, faz seu
direito/poténcia recrudescer. No processo formativo da multidao e de con-
dugio formativa dos cidadaos, a multiplicidade constituinte do corpo po-
litico ¢ questdo publica, aberta a conflitos, lugar de produgao de resisténcia
as forcas que torcem todos os sentidos do que ¢ essencial a vida comum,
pois «quanto mais apto ¢ o corpo para poder ser afetado de multiplas ma-
neiras e afetar os corpos exteriores de multiplas maneiras, tanto mais apta
¢ a mente para pensar» (Espinoza, 2015, p. 509) — e tampouco os arcana
podem ser admitidos.

Tanto quanto a forma da democracia depende da poténcia da “matéria”,
e em que «todos detém colegialmente o poder» (Espinosa, 2003, p. 301), a
sadde publica depende da tensao continua entre o desejo pela ficil estabi-
lidade e o esfor¢o “memorioso” de renovagao do amor e da reveréncia pela
vida comum, do desejo e da responsabilidade da participagio, que é um
direito, ndo um privilégio. Resta, certamente, aprofundar em que sentido
hd artificios — a partir do horizonte da filosofia de Espinosa — aplicados
sobre as memérias comuns que sio obstdculos a vida democrdtica, cujos

110



signos de operagao respeitam a imagindrios nos quais a poténcia de experi-
mentar e de conceber ideias ¢é transferida e centralizada, em que a prépria
sociabilizagao é imaginada como heterodeterminada em rela¢io ao corpo
comum da comunidade. Assim, serd melhor determinado o elo entre ética
e politica no que concerne 2 memoria como condigdo concreta de liberda-
de, como operam as memorias dos conflitos, as memorias das resisténcias.

Referéncias bibliogrdficas
Abreu, José. (2019). O problema da propriedade privada em Espinosa. Rio
de Janeiro: Editora PUC-Rio; Lumen Juris.

Espinosa, Baruch de. (2003). 7ratado teolégico-politico. Sao Paulo: Martins
Fontes.

Espinosa, Baruch de. (2009). Tratado politico. Sao Paulo: Martins Fontes.
Espinosa, Baruch de. (2015). Etica. Sio Paulo: Edusp.

111



La fundamentacién de la democracia en
Spinoza

Nicolds Lona Kleinert

Baruch Spinoza es recordado como uno de los grandes pensadores que
defendieron y trataron conceptualmente la democracia en la historia del
pensamiento occidental. No obstante, tras veinticinco siglos desde que Pe-
ricles pronunciara por primera vez el término en Atenas antigua, o desde
que las reformas de Effialtes impulsaran una participacién directa de los
ciudadanos en los asuntos ptblicos —pasando por las obras de Herédoto y
Tucidides— resulta legitimo volver a interrogarse sobre el sentido profun-
do de la democracia y su eco en la filosofia de este autor del siglo XVII. En
su pensamiento politico, Spinoza sostiene no solo que la democracia es el
régimen mds libre, sino también el mds natural y el més justo. Sin embar-
go, lo que entendemos por democracia ha variado a lo largo del tiempo, y
es precisamente en esa multiplicidad de sentidos que es necesario indagar.
:Cudl es el tipo de democracia que Spinoza posee en mente? ;Y, cémo se
fundamenta? Esa altima pregunta es la que se precisa responder.

Desde nuestra perspectiva, Spinoza plantea un modelo de sistema po-
litico democrético cuyos cimientos guardan similitudes con la democracia
antigua, sobre todo, en relacién a la soberania popular y la ekklesia ate-

112



niense. Si bien el 7ratado Politico sugiere mecanismos de delegacién —que
serdn abordados posteriormente— es posible interpretar su pensamiento
acerca de la democracia por fuera de la teoria cldsica del contrato, y por el
contrario, concebir a este sistema desde un principio ético y ontolégico.
De esa forma, la democracia sugiere ser «la misma esencia del Estado»
(Dominguez, 1992, p. 94). Si la creacién de un Estado se fundamenta en
la intencién de cada individuo a conservarse, su esencia es democritica en
tanto el sistema planteado se define como «la asociacién general de hom-
bres, que posee colegialmente el supremo derecho a todo lo que puede»®.
La viabilidad de un pacto se pondera a partir de su utilidad. El hombre no
pierde sus derechos naturales, sino que los mantiene en virtud de él. No
serd sino hasta el capitulo XVI del Tratado Teoldgico Politico en que el autor
pondere a la democracia como el mejor sistema de gobierno, y desarrolle
su concepcién del derecho natural, central para el posterior desarrollo de
las virtudes democraticas.

Sin embargo, la esencia democrdtica no se agota en el propio Estado.
Moses Finley habia abordado la carencia de sustento teérico que presen-
taba la democracia ateniense del siglo V A.c. De alli se sugiere la tesis que
los sistemas gubernamentales no se sostienen necesariamente en sistemas
tedricos, y en el caso de la democracia antigua, los panfletos y los discur-
sos literarios como las obras teatrales guardan un vinculo cercano con la
singularidad democrdtica. Julidn Gallego, en ese mismo eje, plantea que la
conexién entre el orden social y la literatura era de indole politica dentro
del contexto antiguo de Atenas.

Es por ello que encontramos una postura escéptica dentro de la escuela
platénica aristotélica con respecto a la democracia. Platén sostiene que la
multitud gobierna la polis, y es ello lo que conduce al caos y posterior-
mente a la tiranfa. La soberania popular dentro de la democracia radical
—sistema politico que emerge en la segunda mitad del siglo V. A.c— se
encuentra por encima de la ley. La isonomia de Clistenes constituye una
de las principales bases del Estado democritico antiguo cuyo sustento se
encuentra en la igualdad de los ciudadanos ante la ley. En términos platé-
nicos, consistirfa en igualar a los desiguales, y el exceso de libertad que se
pregona en una democracia es la que conduce asimismo a su disolucién.
Dicho de otra forma, la igualdad radical, para Platén, disuelve el principio
de autoridad. Aristételes contintia con una acentuada critica a la democra-
cia similar a la platénica; la igualdad absoluta conduce a la demagogia. La

89 Tratado Teoldgico Politico. Cap XVI, p. 167

113



relevancia de la clase media para la conduccién democritica era fundamen-
tal, ya que Aristdteles sostenia que en caso de que los pobres condujeran,
el sistema iba a devenir en una demagogia.

Si tenemos en cuenta que Spinoza subraya el cardcter natural del siste-
ma democrdtico, es posible trazar una analogia en tanto son las pasiones
las que regulan y delimitan el accionar en aquel sistema. El tratamiento
del fil6sofo frente a la democracia nos induce a reflexionar en una teoria
acerca de ella mds alld del contrato social. El acento que pone el autor en
la libertad de expresién y pensamiento difiere sustantivamente del resto de
los escritores contractualistas, ya que por el contrario, ellos han basado su
anhelo filoséfico en construir teorfa mds sistemdtica y rigida acerca de la
préctica de gobierno. Ello no significa, no obstante, que Spinoza no haya
tenido el deseo de sistematicidad en su Tratado Politico, pues se encargd
de analizar las diversas formas de gobierno tales como la aristocracia o la
monarquia. Empero, su fallecimiento en el periodo de redaccién acerca de
la sistematicidad de la democracia nos deja por un lado una teoria incon-
clusa, y por otro lado, un espacio libre y un marco de interpretacién mds
vasto acerca de lo que habia postulado previamente en la Etica y el Trazado
Teoldgico Politico.

Los conceptos de derecho natural y derecho civil, asi como el resto
de sus presupuestos politicos bdsicos, poseen un sustento en su tratado
sobre la Etica. La causalidad horizontal planteada acerca del alma humana
demuestra la relacién que existe entre las diversas potencias, asi como la
tendencia a organizarse en comunidades, lo cual demuestra la tendencia
natural de la multitud a actuar acorde a su fuerza colectiva. El hombre
debe esforzarse en conservar su ser, amarse a si mismo y buscar su propia
utilidad, para lo cual «a razén no pide nada en contra de la naturaleza»”.
Continta el autor en su tratado de la ética, si dos individuos unen fuerzas,
componen otro individuo atin mds poderoso. Es la propia naturaleza la
que moviliza a Spinoza, y es el sustento luego de su concepcién de dere-
cho natural desarrollada en su concepcién politica. En su Tratado Teoldgico
Politico, Spinoza pone de relieve la importancia de los derechos naturales
al abordar su filosoffa politica, habiendo construido una base previa en
términos ontolégicos y antropolégicos en su concepcién de la ética. En
efecto, el autor se refiere a la democracia como un sistema natural en tanto
los derechos naturales no se pierden en el pacto, sino que se mantienen en
virtud de él.

90 Spinoza, Etica. Proposicién XVIIL.

114



Esa diferencia sustancial con Hobbes abre un espectro diverso, e inclu-
sive mds amplio de andlisis dentro de la concepcién democritica spinozia-
na. Convenimos que la democracia es, en esencia, conflicto. El propio
Aristételes en Politica (1301b 26-9) argumenta que en toda polis hay una
relacién entre igualdad y stasis. La soberania del pueblo, en el sentido mds
radical, se posiciona indefectiblemente por encima de la ley. Esta proble-
matica subyace a cualquier clase de gobierno democrdtico, puesto que la
stasis comprendida como la guerra facciosa por el poder es su fuerza vital;
lejos de inhibir el debate democrético, lo potencia. La imaginacién y las
pasiones de los hombres los conducen a un estado andrquico similar al
hobbesiano, y es necesario por ende que sometan sus deseos al interés de
la razén.

Contra esta tesis, empero, se encuentra la posicién de Antonio Negri
quien describe una democracia radical cuya base tedrica es la imaginacién
colectiva y no un contrato racional (Dominguez, 1992, p. 93) Bajo esta
lectura particular de la filosofia spinoziana, el autor sostendria en el Zraza-
do Politico lo contrario a lo anteriormente expuesto en el Tratado Teoldgico
Politico, a saber, no existe ya un pacto racional sino un sentimiento en
comun, ya que los hombres se guian mds por la pasién que por la razén. La
multitud se encuentra atravesada por la contingencia, y se opone al con-
cepto sustancial de pueblo. El poder absoluto de la democracia no significa
la renuncia de los derechos, ni una transferencia, sino un mero desplaza-
miento. En efecto, en consonancia con el concepto antiguo de szasis desa-
rrollado en la filosofia griega antigua, el sistema democrdtico se encuentra
atravesado por luchas, y dista del pacto armonioso y racional establecido
por el resto de los contractualistas. En ese caso, las problemdticas sociopo-
liticas no se extinguen, sino que migran constantemente hacia otras, y es el
conflicto el sustento de dicho sistema.

La multitud «se encuentra conformada por muchos cuerpos, y al mis-
mo tiempo, ella misma es un cuerpo, ella es pluralidad y unidad a la vez»
(Ricci Cernadas, 2002, p. 60). Como se menciond anteriormente, ya en la
propia Etica, Spinoza identificaba que la unién de los hombres les dotaba
de potencia y los quitaba del desamparo que suponia el aislamiento. Sin
embargo, la multitud podia dotarse de razén, y salir de la supersticién que
le suponia la imaginacién, en caso de que se pusiera bajo la obediencia a
una autoridad. Esta transferencia de derechos no significa una renuncia a
ellos, sino un mero traspaso. Siguiendo este razonamiento, no existirfa una

115



posible solucién o sintesis de los conflictos, sino una articulacién de los
antagonismos basados en la potencia de cada individuo.

En efecto, el equilibrio generado por la multitud que se gobierna a si
misma es siempre dindmico, y estd sujeto tanto a las circunstancias como al
conatus de sus integrantes, por lo que la democracia es, en esencia, el régi-
men menos estable. La soberania en el pueblo no anula el derecho natural
de los individuos, sino que los potencia, de modo que tampoco excluye los
antagonismos, sino que los incluye al cuerpo politico. La estabilidad serfa
la discordia. La multitud posee la capacidad de decidir. La democracia,
entendida etimolégicamente como poder del pueblo, es un sistema politi-
co que comprende la naturaleza colectiva del poder en todas sus esferas, y
estas expresiones mds radicalizadas las encontramos en Spinoza, y de una
manera similar, en Rousseau.

Es necesario destacar el trabajo de Balibar en relacién con el concepto
de multitud en Spinoza, cuya composicién es un acuerdo momentineo
basado en las luchas y contingencias, y sus significantes remiten a plebs o
vulgus. Segin su conclusion, el peligro de un Estado seria interno, y se en-
contrarfa constituido por el pueblo mismo. Si la democracia es ponderada
como el régimen mds natural, habria que discernir qué se entiende por tal
caracteristica; es posible argumentar que es el régimen que mds se asemeja,
segun la concepcién que venimos desarrollando, al estado de naturaleza.

La tesis de Gallego se sustenta en plantear que la singularidad demo-
crdtica se encuentra construida por los relatos de la tragedia griega, y existe
una concordancia histérica en relacién a la elaboracién de dichos relatos y
la emergencia de la democracia ateniense. Es en ese sentido que las inter-
pretaciones nietzscheanas han planteado una lectura filolégica diversa al
eje socratico y cercana a la tragedia antigua para el estudio del pensamiento
griego. Y es evidente que dentro de la filosofia antigua no se ha ponderado
a la democracia —al margen de obras platénicas puntuales— como un
régimen de gobierno virtuoso o deseable. Es por ello que el concepto de
stasis es relevante para el estudio del pensamiento democrético, asi como
la tragedia se ubica en un pardmetro de lectura apto para la inestabilidad
propia de esta clase de gobiernos.

Por ende, cuando Spinoza se refiere a que se trata del gobierno mds
natural, no significa que sea el mds pacifico o estable, sino que puede leerse
a la naturaleza humana cercana al concepto de physis. Sin embargo, esta
naturaleza es la causa de estabilidad. Kant refiere a la problemdtica de las

116



multitudes y la naturaleza de una manera paradéjica’, ya que argumenta
que los antagonismos naturales dentro de la sociedad terminan por ser la
causa del orden legal de aquellas disposiciones. Si bien es necesario aclarar
que el autor del idealismo alemdn no posee la misma nocién determinista
de la naturaleza que posee nuestro autor en cuestion en todas sus facetas, la
concepcién kantiana guarda similitudes dentro de la propia naturaleza de
lo politico con la filosofia de Spinoza.

La concepcidn kantiana en este caso constituye una aporia puesto que
se refiere a la insociable sociabilidad de los hombres. Este término posee
una doble acepcién; por un lado, es necesario vivir en una sociedad por
una cuestién de necesidad, y asimismo, mayormente no es posible soportar
a ese ot7o en una cuestién de convivencia. Por ello sostenemos que cons-
tituye ante todo una aporia. La hostilidad entre los hombres representa la
amenaza de disolver la sociedad. Kant sostiene que estas caracteristicas son
innatas de la naturaleza humana.

Sin embargo, esta fuerza vital es la que despierta las ambiciones del
hombre y su anhelo de construir una cultura. El hombre busca constan-
temente la concordia, pero su propia naturaleza es discordante. Y es esa
naturaleza la que constituye la sociedad civil, y de manera mds radical, la
democracia.

En efecto, la democracia radical presente en Spinoza, a partir de la in-
terpretacién de Antonio Negri en su trabajo La Anomalogia Selvaggia, se
opone férreamente al absolutismo estatal y no se encuentra basada en un
contrato racional establecido por los hombres. Es necesario destacar que
esta lectura propone una interpretaciéon singular de Negri, aunque sin em-
bargo nos deja esclarecer cudl es el fundamento de la democracia en Spino-
za segun nuestra propia interpretacion, y esta es la fuerza. Evidentemente,
si nos referimos a la democracia como el régimen mds natural, debemos
destacar que se trata de un sistema atravesado por una correlacién de fuer-
zas.

En el Tratado Teoldgico Politico, las criticas de Spinoza a la monarquia se
basaban en el rechazo al derecho divino de los reyes - un desdén precursor
de la posterior época ilustrada - y el anhelo de que el poder absolutista sea
determinado y limitado por la multitud. Asimismo, calificaba al régimen
mondrquico como simple y estable, mientras que la democracia se trataba

91 Immanuel Kant, Idea para una historia universal en clave cosmopolita, cuarto prin-
cipio. Pag. 102.

117



de un sistema complejo, y por el contrario, inestable. Si bien la aristocracia
era preferible a la monarquia, ésta iba a devenir, segin su Tratado Politico,
en una oligarquia.

Es menester declarar que Spinoza es un autor que ha planteado un sis-
tema democrdtico en su estado puro. Si bien podrian trazarse analogias con
las filosofias de Rousseau y Locke, el Tratado Teolégico spinoziano marca un
fin a las monarquias absolutistas y dictamina los inicios de la sociedad de-
mocrética laica y participativa, cuando a diferencia de Rousseau, no pone
un limite a la voluntad general a partir de la figura de un legislador, sino
que la interpretacién del autor holandés abre el camino para las teorfas de
la democracia contempordneas.

Por consiguiente, la concepcién ontoldgica de la democracia spinoziana
funciona como analogfa a las teorias contempordneas que critican la rela-
cién entre democracia y Estado, y exceden a los mecanismos instituciona-
les y a las concepciones soberano céntricas de lo politico; por el contrario,
para aquellas teorias, la virtud del sistema democrético consiste en inhibir
la fuerza de su propio sistema. Para decirlo de otra manera, la virtud del sis-
tema democrético se basa en reprimir la catdstrofe de la propia civilizacién
democrdtica. A partir de esa tesis de Ranciere, el panorama contempori-
neo se sustenta en una visién radicalmente m4s critica, mediante la cual los
gobiernos no son sino oligarquias electivas y la potencia de la democracia
recae en el stbdito. En este paradigma pueden encontrarse doctrinas como
la de Sartori o las criticas al sistema liberal de Philip Pettit. De esa forma,
no necesariamente interpretamos al autor desde una postura anti estatis-
ta, sino desde una posicién que rompe con el contractualismo cldsico, asi
como con los tratamientos absolutistas.

El fundamento de la democracia en Spinoza se basa entonces en la fuer-
za natural. Y es este autor, pese a la incompletud de su Zratado Politico, el
que ha logrado demostrar a lo largo de su obra un concepto de democracia
que ha logrado ser la misma esencia del Estado, y a su vez, una abstraccién
que lo trasciende.

Referencias bibliogrdficas

Cadahia, Marfa Luciana. (2009). “Ontologia y democracia en Baruch Spi-
noza’. Bajo Palabra. Revista de Filosofia, (4), 125-134.

118



Dominguez, Atiliano. (1992). “Spinoza y el surgimiento de la democra-
cia”. Fragmentos de Filosofia, (2), 87-106.

Gallego, Julidn. (2003). “Democracia ateniense y pensamiento politico”.
En La democracia en tiempos de tragedia: Asamblea ateniense y
subjetividad politica (pp. 13-42). Buenos Aires: Mifio y D4vila
Editores.

Kant, Immanuel. (1987). Ideas para una historia universal en clave cosmo-

polita (ed. Concha Rolddn). Madrid: Tecnos.

Ranciere, Jacques. (2020). El odio a la democracia (1.2 ed., 3.2 reimp.).
Buenos Aires: Amorrortu.

Ricci Cérdenas, Guillermo. (2022). “La multitud”. En Maria José Solé
(ed.), Derivas spinozistas: La multitud en Spinoza, de la fisica a la

politica (pp. 45-62). Cérdoba: RAFIG Ediciones.

Spinoza, Baruch. (1890). Tratado teoldgico-politico (trad. J. de Vargas y A.
Zozaya). Madrid: Biblioteca Econémica Filoséfica.

Spinoza, Baruch. (2000). Etica demostrada segtin el orden geométrico

(trad. Atiliano Dominguez). Madrid: Trotta.

119



El problema de la democracia y la
democracia como problema en Baruch
Spinoza

Carlos Mauricio Ferolla (UNR — Grupo de estudios de Lecturas en Filosofia y
Teoria Politica)

En este trabajo buscamos reflexionar sobre el tratamiento que hace Spi-
noza de la idea de democracia. Esto nos proponemos hacerlo bajo un doble
aspecto: el primero, a partir de la democracia como un problema tedrico
que aborda el pensador holandés en sus escritos; y, el segundo, la democra-
cia como un concepto que resulta problemdtico en el propio pensamiento
spinozista. Concluiremos nuestra exposicién preguntindonos como esta
concepcién de la politica spinoziana nos interpela para pensar nuestras
democracias latinoamericanas.

El holandés aborda por primera vez y de manera explicita la cuestién
de la democracia en el Tratado Teoldgico Politico — TTP -. Tanto en el ca-
pitulo XVI como en el capitulo XX establece los fundamentos del Estado
democrdtico, tomando posicién a favor de éste respecto a las otras formas
de soberanias politicas. La concibe como «el mds natural y el que més se
aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo » (Spi-
noza, 1994, p. 341), y la que estd « mds acorde con la naturaleza humana»

120



(p.417). Asi, la democracia es el nombre de aquella sociedad en la cual los
seres humanos se asocian y acuerdan ceder al conjunto el poder de defen-
derse, de manera que todos detenten el derecho comtn. Mediante esta co-
lectivizacién de los derechos naturales de cada uno, es que «siguen siendo
todos iguales, como antes en el estado natural» (p.341).

La forma politica democrdtica es la que estd en mejores condiciones
de realizar la finalidad del estado politico, que es la libertad (1994), y me-
diante esto, su estabilidad garantizando que cada uno tenga la libertad de
decir lo que piensa y pensar lo que quiera. De esta manera, el 777 toma
la forma de un manifiesto politico democrético (Balibar, 2011) que busca
intervenir en la coyuntura holandesa en favor del bando republicano, en
contraposicién al partido mondrquico. Monarquia y democracia aparecen
como las dos configuraciones del poder politico enfrentadas, mientras uno
busca dominar a los seres humanos, el otro se propone su liberacién, mien-
tras uno mediante el miedo, la supersticién y la religién inducen a que
luchen por su esclavitud, como si se tratara de su salvacién, para que sean
ficilmente movidos a adorar a reyes y dioses o a derrocar gobernantes; el
otro se propone «librarlos a todos del miedo, para que vivan, en cuanto sea
posible con seguridad; esto es, para que conserven al médximo este derecho
suyo natural de existir y de obrar sin dafio suyo ni ajeno» (Spinoza,1994,

p.410 - 411).

En el 77P podemos encontrar otra argumentacién en favor de la de-
mocracia que es complementaria a la que venimos desarrollando. Si bien
no la nombra de manera explicita, en el capitulo V hallamos la antesala
de lo que serd expuesto en la segunda mitad del tratado. Luego de dar
cuenta de la utilidad y la necesariedad de la sociedad para la consecucién
de muchas cosas que los individuos no lo podrian hacer por si solos, dird
que en lo posible toda sociedad debe tener el poder en forma colegial, a fin
de que todos estén obligados a obedecerse a si mismos y nadie a su igual;
o bien, que si uno o unos pocos detentan el poder, estos deben poseer algo
superior a la naturaleza humana o, al menos, deben convencer de ello al

vulgo (1994, p.158).

Spinoza inicia dando una pista muy importante respecto a la condicién
humana, mencionando ese vestigio de autonomia (Chaui, 2004) por el
cual nadie desea servir a sus iguales y ser gobernados por ellos, por esto en
la democracia cada uno mandaria sobre si mismo. Luego nos da indicios
de la constitucién inmanente del poder politico democrdtico por parte de
los seres humanos y del imaginario trascendente al que deben recurrir las

121



aristocracias y las monarquias. En el caso de esta tltima forma de gobierno,
se vuelve fundamental la teologia y la cristalizacién de un poder teolégico
politico para sustentar la dominacién.

A diferencia del 77P que se focaliza en el tratamiento de la democracia,
el Tratado Politico — TP- desarrolla de manera mds sistemadtica el problema
de los regimenes politicos. Lo que se busca aqui es pensar la continuidad
indefinida de la existencia de la potencia colectiva de la multitud en el mar-
co de un derecho comiin que haga posible la coexistencia en comunidad.
Esto no se reduce a la forma de gobierno democritico, sino también, la du-
racién o adecuacién de la potencia de la multitud a otras formas politicas,
como la monarquia y la aristocracia. Afirma Chaui, que estas no se dividen
por el origen del poder soberano, que es siempre la multitud, ni el nimero
de sus gobernantes, ya que la soberania no es idéntica a quienes ejercen el
gobierno, sino por la «proporcionalidad que se establece entre el poder de
la potencia soberana y el poder de las potencias individuales, esto es, entre
el poder colectivo y el poder de los ciudadanos» (Chaui, 1989, p.153).

La idea del estado mds natural expuesta en el 77P tendrd su reescritura
en el 7P en la afirmacién de la democracia como totalmente absoluta.
Como senala Matheron (2025), en este escrito pdstumo, Spinoza da cuen-
ta de una prioridad histérica de esta forma politica respecto a las otras dos,
pero sobre todo, de una prioridad ontoldgica y por ende 16gica, indicada
en el pardgrafo 12 del capitulo VIII, donde dice que muchos Estados aris-
tocraticos fueron antes democrdticos, y que paulatinamente fueron redu-
ciendo la participacién en el gobierno a unos pocos y luego a uno (Spino-
za, 2012). Son los conflictos al interior de la multitud los que producen
la divisién social y politica que modifican las relaciones de fuerzas y la
configuracién del cuerpo politico.

Desde el spinozismo contempordneo se han hecho importantes contri-
buciones para pensar los significados de la democracia en el tedrico holan-
dés, no reduciéndola a una determinada forma politica del Estado. Balibar
(2011) y Visentin (2011) tratan sobre sus distintas valencias que se pueden
encontrar en los escritos spinozianos, como régimen politico particular y
«como principio constitutivo de toda relacién politica» (Visentin, 2011,
p- 9) o como «la «exigencia inmanente de todo Estado» (Balibar, 2011,
p. 51). Aqui resuenan los ecos de la definicién que da Marx (1982) en la
Critica del derecho del Estado de Hegel donde define a la democracia como la
como «la verdad de la monarquia» (1982 : 342) y la «esencia de toda cons-
titucién de Estado» (1982, p.343). Estas concepciones de la democracia

122



presente en los escritos de juventud del alemdn tienen una clara influencia
spinoziana. Otra de las interpretaciones que pone en juego el cruce Spino-
za Marx, es la de Laurent Bove (2014) quien retoma la idea expuesta en La
ideologia alemana, del comunismo como movimiento real, para definir a la
democracia del holandés como «movimiento real por el cual una sociedad
se libra perpetuamente del estado de servidumbre pasando a una perfec-
cién mayor» (2014, p. 273 - 274).

La democracia asi entendida, es la manifestacién del despliegue de la
potencia de la multitud como movimiento liberador, ubicindose en el en-
tre o en medio de la servidumbre y la liberacién. En los términos de la
Etica, podemos decir que es la expresion de la transicién de un grado de
menor a un grado de mayor perfeccién de un determinado cuerpo poli-
tico. En esta obra, la politica se ubica en la parte cuarta que trata sobre la
servidumbre, en un sinuoso camino hacia la tltima parte que refiere a la
libertad humana. Tanto la servidumbre como la libertad se encuentran in-
separables, hay una diferencia de grado, de proporcién de la potencia que
puede variar de acuerdo a la adecuacién o inadecuacién de los encuentros
con los demds seres de la naturaleza (Homero Santiago, 2012). El deseo
aparece como la fuerza impulsora en la busqueda de lo ttil, dird Spinoza
que somos conscientes de nuestras acciones y deseos, pero no de las cau-
sas que nos determinan a actuar de una u otra manera. Como nacemos
ignorantes de todas las cosas, nos constituimos en una relacién imaginaria
con las cosas exteriores y con nosotros mismos, donde lo que percibimos
dice mds de nuestra naturaleza que de la ajena. Esto genera una situacién
de permanente fluctuacién indicada en el escolio de la proposicién 39 de
la parte quinta: «vivimos en continua variacién y que, segin cambiamos
a mejor o a peor, en esa medida nos decimos felices o infelices» (Spinoza,
2020, p. 421).

La democracia es la expresion del esfuerzo conativo por constituir rela-
ciones que permitan transitar del grado mayor impotencia que es el estado
natural, en el cual los seres humanos son impulsados unos contra otros, al
Estado politico a partir del reconocimiento de la utilidad reciproca entre
los individuos, componiendo un afecto e imaginario comtn de sociedad
y una norma comun de vida. Spinoza denomina amistad a esta unién por
el cual unos y otros se ayudan mutuamente, siendo asi la prictica de la
amistad la que de alguna manera puede definir una praxis democritica.
Pero, asi como la servidumbre nunca es total ni la liberacién nunca es
plena, las relaciones interhumanas flucttian de la discordia a la concordia,

123



de la hospitalidad a la hostilidad, y la prictica democrdtica busca expresar
el deseo de la coexistencia con los demds sin anular ni suprimir sus afec-
tos ni singularidades. La Etica puede ser leida como una filosofia de la
democracia o para la democracia, en la busqueda de la democratizacién
del conocimiento y de la materialidad de las condiciones de existencia,
siguiendo aquel propésito que su autor expresé en el Tratado de la Reforma
del Entendimiento, de formar una sociedad en la cual el mayor niimero
posible de individuos puedan conocer el bien verdadero y asi vivir con la
mdxima felicidad y seguridad (Spinoza, 1998).

Ahora bien, la reflexién respecto a la democracia no estd exenta de in-
terrogantes e inquietudes que hacen a este concepto un problema abierto
para el spinozismo. El primer inconveniente con que nos encontramos
es la interrupcién de la escritura del capitulo XI del 7P, que versa sobre
el régimen democrdtico. A partir de esto, se abren una serie de preguntas
resultantes de la complejizacién del concepto de democracia como forma
politica, pero, sobre todo, como tendencia 0 movimiento democratizador
que expresa el despliegue absoluto de la potencia de la multitud. Aqui nos
referiremos a dos cuestiones importante, que, en principio, quedan sin
resolver: Una de estas es la duracién del cuerpo politico democriético, y la
segunda, es la tensién entre las dindmicas de inclusién o reciprocidad entre
los individuos y los regimenes de exclusién. Si bien ambos asuntos se en-
cuentran problematizados en todos los regimenes politicos, lo interesante
es como son trabajados en el proyecto democratico. En el primer caso la
empresa parece encontrar un cauce en el marco de la produccién tedrica
spinozista, pero el segundo, asume una cuestién paraddjica para la defini-
cién que el holandés da de esta forma de gobierno.

Respecto a la pregunta por la duracién del Estado democritico, el in-
terrogante pasa por como se juega la relacion entre orden y conflicto en la
politica spinoziana. Para esto, es importante remitirnos a las dos definicio-
nes ya indicadas de la democracia, como el mds natural de los regimenes
y como el imperium mds absoluto. Dijimos que al ser la forma politica
mds natural expresa de mejor manera la naturaleza humana, lo que ya es
indicativo de un problema: si las pasiones y los deseos son la marca de
nuestra finitud, si los seres humanos somos pasionales y establecemos una
relacién imaginaria con las cosas que nos rodean y con nosotros mismos,
el régimen democrético lleva implicito en su nombre los conflictos y
fluctuaciones inherentes a las relaciones entre los individuos. Pero también,
y al ser instituido politicamente, es el nombre de un encuentro virtuoso, en

124



tanto la potencia de la multitud es causa inmanente y eficiente, siendo la
forma institucional que mds se adecua a la naturaleza humana.

Lejos de una cuestidn teleoldgica, el proyecto democrético traza el mo-
vimiento del despliegue absoluto de la potencia de la multitud, pero esto
no estd garantizado de antemano, puede no realizarse, e incluso, siempre
estd la posibilidad de una regresién. Negri (2011) habla de un doble mo-
vimiento que expresa esta tensién irresoluble. El primero como una sistole
que tensiona hacia la unidad, y el segundo, como una didstole que lo hace
hacia la difusién. En esta paradoja de la democracia, que es la ambivalencia
de la multitud, se encuentra el nudo Giordano de la politica spinozista. Asi
como podemos hablar de una tendencia democrdtica que va reformando
los distintos regimenes, revolucionindolos, modificando sus naturalezas,
también la democracia puede convertirse en la aristocracia y luego en la
monarquia, como ya hemos mencionado.

Al ser la democracia la mejor forma de gobierno porque genera las con-
diciones politicas para la libre expresién de la potencia humana, se ubica
en un sendero espinoso, bordeando el abismo de la inestabilidad. Es la
forma politica mas dindmica, a diferencia de la monarquia y la aristocracia,
que requieren una relacién estdtica entre las partes, sostenidas sobre todo
por el mecanismo del miedo y el mecanismo imaginario que captura la
potencia de la multitud, la relacién constituyente de la democracia implica
un movimiento vibrante. Si en las dos primeras formas politicas no es po-
sible modificar la relacién de poder asimétrica entre la parte que manda y
la parte que debe obedecer a costa de cambiar sus respectivas naturalezas,
en el régimen democrdtico, estas partes son una y la misma ya que todos
participan de las decisiones y obedecen las propias. De esta manera las
figuras de ciudadano y stibdito son como dos caras de una misma moneda.

La duracién del cuerpo politico democrdtico asume el desafio de cris-
talizar o llegar a un punto de equilibrio el proceso autoproductivo de la
multitud, poniendo a prueba la prudencia democrdtica del sujeto politico,
que transcurre por un dificil trayecto entre la duracién del poder politico
y la posibilidad de la revuelta. La potencia de la multitud como causalidad
adecuada produce un afecto comiin democritico que es mds fuerte que la
de los sujetos particulares, haciendo que estos obedezcan ya sea guiados
por la razén, por la esperanza de que sus intereses se realizardn o por el
miedo a un mal mayor. Pero estos afectos, deseos e imaginarios comunes
necesitan institucionalizarse mediante el derecho politico. Es el entramado

125



institucional el que orienta la fuerza colectiva, como diques que la contie-
nen y la direccionan de una manera productiva.

La segunda cuestién problemdtica, la de los regimenes de inclusién —
exclusién, nos abre la pregunta por la dominacién en las democracias. De
lo poco escrito en el capitulo XI, Spinoza le dedicé mayor energfa a dar los
argumentos por el cual las mujeres, los ninos, los extranjeros, los esclavos,
los locos y los criminales quedan excluidos de la ciudadania y del gobierno.
Resulta paraddjica una democracia que se apoya en la exclusién y en la
naturalizacién de la diferencia sexual y econémica en nombre de la pazy la
concordia. Como senala Cecilia Abdo Ferez (2020), «la alusién a la paz y
la concordia desmiente el argumento natural de la divisién sexual» (2020,
p. 343), ya que la propia forma politica es la que produce esa divisién
como relacién dominante entre los sexos.

Una reflexién parecida podriamos establecer en torno a la esclavitud y la
funcionalidad de una produccién de la divisién econémica en un contexto
del siglo XVII donde Los Paises Bajos se enriquecen a raiz del comercio de
esclavos y se convierten en una potencia imperial a partir del método de
explotacién esclavista en otros continentes. Respecto a estas problemdticas,
Emilia Giancotti (1995) dird que la exclusién de quienes realizan trabajos
serviles y de las mujeres del derecho al voto y participacién en el gobierno
es una contradiccidon que revela condiciones materiales de desigualdad real,
frente a las cuales la democracia como participacién de todos y todas es un
proyecto a implementar.

Con Spinoza podemos pensar las implicancias de la dominacién en la
democracia, la politizacién de las diferencias, y el proceso de lucha y con-
flictividad social que estas implican. Es la pregunta por las exclusiones y
opresiones en una forma de gobierno que se construyd imaginariamente
a partir de la idea de la inclusividad o igualdad radical. Pero, a diferencia
de los otros regimenes, la democracia implica un movimiento constante,
es la forma de sociedad en la cual cada uno con justicia tiene el derecho
a reclamar y luchar por su participacién e inclusiéon en la ciudadania. Si
hay reclamo es porque hay negacién de ese derecho. Con Spinoza o con-
tra Spinoza, pero spinozianamente, se puede sefialar que la democracia es
ese movimiento conflictivo y permanente donde las partes de la multitud
reclaman el derecho de decidir, de ser parte lo comun del cuerpo politico.

A partir de los aportes de Balibar (2017), podemos reflexionar también
sobre las antinomias de la relacién entre ciudadania y democracia, a través

126



de sus conflictos y tensiones. Si la ciudadania es un proceso histérico gober-
nado por un principio de reproduccién, de interrupcién y transformacién
permanente, su determinacion histérica se ve atravesada por las dindmicas
de conservacién de un cierto imaginario y relaciones de poder y momentos
insurreccionales que buscan ampliar y expandir sus fronteras. Pero siempre
hay una desmesura, una inadecuacién entre la potencia constituyente de
la multitud y el poder constituido, que pone a prueba a la democracia, un
exceso de potencia que se expresa en la forma del antagonismo que la pue-
de amenazar, regenerar o expandir. Es la propia experiencia de la finitud
humana la que posibilita también su desdemocratizacién, es la dindmica
del conato colectivo que se bate entre la conservacién y la expansién, la que
pone a trabajar el arte de la politica, ya que en la propia democracia anida
su reverso. Como dird Balibar, “Una democracia que tiene por funcién
conservar cierta definicién de ciudadania es también, tal vez, por esa mis-
ma razén, incapaz de resistir su propia desdemocratizacién” (2017, p. 15).

Para finalizar, podemos deducir la importancia de asumir la finitud de
nuestras democracias y sus limitaciones, no para pensar una democracia
conservadora o limitada, ni una democracia minima, sino, para reconocer
y aceptar su condicién de precariedad de manera tal que su defensa no im-
plique la resignacién del malmenorismo. Esto permitiria comprender que
la actualizacién de las fuerzas democrdticas va de la mano de la necesaria
transformacién permanente de las relaciones de fuerza, de la apertura al
conflicto, de la ampliacién de los derechos y de la amistad como practica
politica para tejer alianzas que resistan el embate del retorno de los funda-
mentalismos de mercado y religiosos, que en contextos de nuevas incerti-
dumbres, violencias y precariedades buscan capturar los deseos colectivos
con nuevos y viejos imaginarios de trascendencia.

La democracia como problema teérico del spinozismo es un aporte
fundamental para resementizar de manera filoséfica y politica nuestras
democracias latinoamericanas. Al asumir la democracia como problema
o , mejor dicho, los problemas de las democracias, hacemos de Spinoza
nuestro contempordneo para pensar junto a él, de manera spinoziana las
condiciones de duracién de las experiencias politicas democraticas y las 16-
gicas de dominacién que perviven en su interior, buscando comprender las
causas de aquellas furias desatadas (Lariguet, 2023) que atraviesa nuestro
presente, y que nos ponen a la tarea de transformar en un sentido emanci-
patorio nuestras condiciones materiales y subjetivas de existencia.

127



Referencias bibliogrdficas

Abdo Férez, Maria Carolina. (2020). “Gobernar a las mujeres: proposi-
cién XI, 4 del Tratado politico de Spinoza, o los problemas de las
relaciones entre naturaleza e historia”. Revista de Filosofia Aurora,

32(56). https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01

Balibar, Etienne. (2011). Spinoza y la politica. Buenos Aires: Prometeo
Libros.

Balibar, Etienne. (2017). La igualibertad. Barcelona: Herder Editorial.

Bove, Laurent. (2014). La estrategia del conatus. Buenos Aires: Cruce
Casa Editora.

Chaui, Marilena. (1989). Cultura e democracia. Sao Paulo: Cortez Edi-
tora.

Chaui, Marilena. (2004). Politica en Spinoza. Buenos Aires: Gorla.

Giancotti, Emilia. (1995). Studi su Hobbes e Spinoza. Népoles: Bibliopo-
lis.

Lariguet, Guillermo. (2023). El odio y la ira. Furias desatadas en la demo-
cracia actual. Rosario: Prohistoria Ediciones.

Marx, Karl. (1982). Escritos de juventud. México: Fondo de Cultura Eco-
némica.

Matheron, Alexandre. (2025). Estudios sobre Spinoza y los filésofos de la
época clisica. Tomo I. Buenos Aires: Mdrmol — Izquierdo Editores.

Negri, Antonio. (2011). Spinoza subversivo. Madrid: Akal.

Santiago, Homero. (2012). “Entre servidao e liberdade”. Cadernos Espi-
nosanos, 26, 11-23. https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.es-
pinosa.2012.89455

Spinoza, Baruch. (1994). Tratado teolégico-politico. Barcelona: Altaya.

Spinoza, Baruch. (1998). Tratado de la reforma del entendimiento. Ma-
drid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2013). Tratado politico. Madrid: Alianza Editorial.
Spinoza, Baruch. (2020). Etica. Madrid: Trotta.

128


https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01
https://doi.org/10.7213/1980-5934.32.056.DS01
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2012.89455

Visentin, Stefano. (2011). El movimiento de la democracia. Antropologia
y politica en Spinoza. Cérdoba: Encuentro Grupo Editor.

129



El comienzo de la democracia

Esteban Dominguez Di Vincenzo (UNR, CONICET)

La democracia contra el Estado es el titulo de una obra que marcé una épo-
ca. Sentimos, sin embargo, que ya no pertenecemos a ella. O que no es la
nuestra, sino contra la que quizds debemos combatir. Como si producto
de un giro dialéctico del que estd hecha toda historia, aquello que hace un
tiempo aparecia como programa de investigacién y como consigna politica
hoy se nos apareciera como obstdculo epistemolégico y como un arma
dirigida en contra nuestro.

El libro tiene como virtud al haber reunido los nombres de Maquia-
velo, Spinoza y Marx. Todo sucede como si ese tridngulo formara parte
de un circulo cuyo centro ausente fuera Pierre Clastres que inspira desde
el titulo. Sin embargo, Abensour —y con él toda una interpretacién de
la democracia— es victima de un obsticulo que con Gaston Bachelard
(1991) podriamos llamar sustancialista al haber acumulado en la democra-
cia «como un hombre previsor en su granero, los poderes, las virtudes, las
fuerzas, sin advertir que toda fuerza es una relacién» (p. 115). Asi, hemos
heredado una comprensién de la democracia (y una manera de leer juntos
a Maquiavelo, Spinoza y Marx) unilateral, una concepcién que aplana el
cardcter sinuoso del camino de la democracia spinozista haciendo de ella
ya un Origen, ya un Fin, pero dificilmente un proceso.

Quisiera compartir una propuesta de indagacién en torno a ese obsté-
culo, sobre su potencia para el spinozismo, pero también sobre su limite.
Quisiera mostrar la irreductibilidad de la democracia spinozista a una fi-
gura unitaria y la imposibilidad de reducirla ontolégicamente a la verdad
de todo régimen. De lo que se trata, en cambio, es de «seguir la marcha del
pensamiento que busca a su objeto» (Bachelard, 1991, p. 116). Quisiera
seguir esa marcha en un trayecto del Zratado teoldgico-politico entre los ca-
pitulos XVI-XVIII, sefalando que la democracia como objeto tedrico en
Spinoza emerge como resultado de una disyuncién; como si la democracia
que pretendiera ser un punto de partida apodictico se mostrara a la vez
como el resultado de un desajuste al interior de la teoria.

130



La Repiblica de los hebreos contra el Estado

Abramos el 77P desde su capitulo XVII y situémonos con la ayuda de su
titulo. Estamos entre el «después de la muerte de Moisés» y el «antes de
que eligieran a los reyes». Estamos en esa forma politica finalmente alcan-
zada, o mejor, legada por Moisés al entregar a sus sucesores una forma de
«administracién» que constituye la esencia misma de la Republica de los
hebreos como un Estado teocritico. Esta teocracia no se corresponde ni con
la cuasi-monarquia de tiempos de Moisés, ni con la tradicién a través de
Flavio Josefo (Di Cesare, 2022); se trata de una descripcién de la teocracia
como democracia, como «verdadera democracia», para decirlo con un joven

Marx (1983, p. 344).

Llamé cuasi-monarquia a la mosaica puesto que su impureza se definia
por la renuncia a elegir un sucesor —en tal caso, «hubiera sido —dice
Spinoza— un Estado puramente mondrquico» (2014, p. 441)—. No se
trataba de la renuncia a toda sucesién, sino del rechazo a una que fuera
personal. Una renuncia a que alguien volviera a poseer, como Moisés, sdlo
¢/ todos los resortes del Estado. El legd, en cambio, un Estado ni popular,
ni aristocrdtico, ni mondrquico, sino feocrdtico en el que el derecho de
interpretar las leyes estaba en poder de uno y el de gobernar el Estado en
manos de otro.”?

Aqui comienza la descripcién de este Estado luego de la muerte de
Moisés.” No importa detenernos en el detalle, parece sugerirlo Spinoza,”
basta con recordar las prescripciones para la administracién del Estado
resumidas en tres instituciones: al sumo pontifice, al jefe del ejército y al
ejército de Dios. De su andlisis, se concluye que Moisés «eligié administra-
dores y no dominadores del Estado» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 444).” De

92 «El derecho de interpretar las leyes y de comunicar las respuestas de Dios estaba en
poder de uno, mientras que el derecho y el poder de gobernar el Estado segin las leyes
estaba en manos de otro» (Spinoza, 2014, XVII, p. 442).

93 «Para que esto se entienda mejor, expondré ordenadamente la administracién de todo

el Estado» (Spinoza, 2014, XVII, p. 429).

94 «para nuestro objetivo, sin embargo, no importa demasiado que sepamos eso con
certeza» (Spinoza, 2014, XVII, p. 449).

95 «El en efecto, no entregé a nadie el derecho de consultar a Dios por sf solo y cuando
quisiera; de ahi que tampoco le dio la autoridad, que ¢él tenfa, de promulgar y abrogar
leyes, de decidir sobre la guerra y la paz, de elegir los administradores del Templo de las
ciudades, todo lo cual constituye las funciones de quien asume el poder supremo. Por eso,

131



este modo «no todo dependia de la decisién de un solo hombre, ni de un
consejo, ni del pueblo», sino que, «después de la muerte de Moisés, nadie
ejercié todas las funciones de jefe supremo» (Spinoza, 2014, XVII, p. 449).

En la descripcién de esa forma de administracién seria posible recono-
cer los rasgos de una sociedad movilizada contra la emergencia de un po-
der politico como instancia definitivamente separada de si misma. ;Tiene
sentido hablar, entonces, de una Republica de los hebreos contra el Estado?

Como es sabido, la figura de Clastres ha sido gravitante en el spinozis-
mo contempordneo.” Evidentemente, se trata aqui de una aproximacién
analdgica antes que etnolégica. No se trata de equiparar las sociedades pri-
mitivas a los hebreos, sino de identificar algunos rasgos de las primeras que
permiten echar luz sobre el recorrido de Spinoza. Por lo demds, esta lectura
permite si no contradecir, si al menos proponer el reverso afirmativo de la
tesis de Matheron (1969) segin la cual la teocracia de la Repiiblica de los he-
breos es una forma politica adecuada a la barbarie, una forma de gobierno
conveniente «a los pueblos incultos», una «barbarie bien organizada» para
los pueblos sin historia: «una teocracia [...] permitiria evitar la decadencia;
pero no lo lograria sino impidiendo que la civilizacién se desarrolle: orga-
nizarfa tan bien la barbarie que la volveria insuperable» (p. 461).”

el sumo pontifice, aunque tenia sin dudas el derecho de interpretar las leyes y de comuni-
car las respuestas de Dios, no lo ejercia, sin embargo, cuando él querfa, como Moisés, sino
tan s6lo a peticion del jefe del ejército o del consejo supremo o similares. Por el contrario,
el jefe supremo del ejército y los consejos podian consultar a Dios cuando querfan, pero
s6lo podian recibir las respuestas a través del sumo pontifice. De ahi que las palabras de
Dios en boca del pontifice no eran decretos como lo eran en boca de Moisés, sino simples
respuestas [...]. Ademds, ese sumo pontifice, que recibia de Dios sus respuestas, no tenfa
ejército ni posefa juridicamente ningtn poder. Y, al revés, quienes posefan tierras, no te-

nfan derecho a promulgar leyes» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 444-445).

96 Ella se despliega, en primer lugar, entre Gilles Deleuze y Félix Guattari tanto en el
Anti-edipo como en Mil mesetas. Se despliega, en segundo lugar, de un modo mds especi-
fico en torno al problema de la democracia en Abensour (1998).

97 Recuperando la tesis de Matheron, Laurent Bove (2014) ha destacado que la Repribli-
ca de los hebreos aparece como «una estrategia racional para un pueblo bdrbaro» por medio
de la cual se formula «la tesis spinozista de la constitucién del cuerpo politico en funcién
de un sistema de significaciones imaginarias» (p. 215). Lo curioso es que su fuerza misma
es la que se revela «bajo otras condiciones [...] en una verdadera democracia» (p. 216). Al
punto de que, concluye, Spinoza muestra en ella «su esencia democrética» al «instituir una
doble resistencia interna a las légicas del poder» (de la multitud por un lado, pero, sobre
todo, de los jefes): «despojada de su velo arcaico/mistico, la 16gica de los contrapoderes

132



Segtin Clastres (2001), son tres los rasgos caracteristicos de las socieda-
des sin Estado. Primero, se trata de sociedades que afirman su homogenei-
dad —su cardcter indiviso— y rechazan su constitucién por medio de un
6rgano separado sin permitir «que ninguna figura de lo Uno se separe del
cuerpo social para representarla, para encarnarla como unidad» (p. 202).”

El segundo rasgo se refiere al lugar de los jefes bajo el signo de una
«disyuncién» entre «jefatura y poder»: «aquellos que llamamos lideres es-
tdn desprovistos de todo poder, la jefatura se instituye exteriormente al
ejercicio del poder». Estos lideres son los encargados «en tltima instancia»
«de ocuparse y asumir la voluntad de la sociedad de aparecer como una
totalidad vinica [...] con vistas a afirmar su especificidad, su autonomia, su
independencia en relacién con otras sociedades» (Clastres, 2001, p. 112).”

El tercer rasgo refiere al funcionamiento de estas sociedades. Si ellas
no son simplemente siz Estado, sino mds propiamente sociedades contra
el Estado, es porque alli se despliega una lucha contra la separacién y la
unificacion:

lo que nos muestran los Salvajes es el esfuerzo permanente
para impedir a los jefes ser jefes, es el rechazo a la unificacién,
es el trabajo de conjuracién del Uno, del Estado. La historia
de los pueblos que tienen una historia es, se dice, la historia de
la lucha de clases. La historia de los pueblos sin historia es la
historia de su lucha contra el Estado. (Clastres, 2008, p. 186)

Se trata de una lucha, un esfuerzo, que se realiza en permanencia o
inmanencia: «la politica de los Salvajes se opone constantemente a la apa-
ricién de un 6rgano de poder separado». Esta oposicién define la esencia
misma de la sociedad: es un esfierzo permanente que lleva la marca misma
de la libertad: «saben muy bien que si renuncian a esta lucha [...] perde-
rian su libertad» (Clastres, 2001, p 115). En definitiva, de lo que se trata

establecida por el Estado hebreo expresa la légica misma de la institucién de la libertad»
(pp. 215-217).

98 «Son homogéneas en su ser, indivisas»; «carecen de un érgano de poder separado, ¢/
poder no estd separado de la sociedady (Clastres, 2001, p. 112).

99 «Moisés no eligié ningin sucesor del Estado, sino que distribuy6 todas sus funciones
de tal suerte que los posteriores parecian ser sus vicarios, que gobernaban el Estado como
si el rey estuviera ausente y no muerto» (Spinoza, 2014, XIX, p. 491).

133



es de reconocer en las sociedades primitivas no tanto las «condiciones de
aparicién del Estado» sino mds bien «las condiciones de su no aparicién»

(Clastres, 2008, p. 174).

El capitulo XVII del TTP puede ser leido como una reflexién sobre las
condiciones de esa 7o aparicion. Deteniéndose en las acciones orientadas a
«moderar el 4nimo y a contener tanto a los que gobernaban como a los go-
bernados» (Spinoza, 2014, XVII, p. 450), Spinoza describe como virtudes
las condiciones que hacen durar a esa Republica que es, para decirlo con
Lenin, un 7o Estado." Por un lado, enumera cuatro virtudes que impe-
dian a los que gobernaban devenir tiranos: separacién institucional, forta-
leza del vinculo religioso, temor a la emergencia de alguien que tenga en
sus manos el derecho supremo de gobernar en nombre de Dios (un nuevo
profeta), y composicién popular de la fuerza militar.'”

Por otro lado, se detiene en los controles del pueblo. 1. amor a la pa-
tria'. 2. wtilidad de una comun posesién de tierras que los alejaba de la
pobreza.'” Estas no eran pasiones espontdneas, sino reflexivas, cultivadas,
al punto de constituir una segunda naturaleza.'” 3. De ahi que el tercer
control sea la educacidn: una «rigurosa educacion para la obediencia» que
hacia que «toda su vida [fuera] una prictica continua de la obediencia». Es
finalmente en la condiciéon habitual de esa obediencia que reside el tras-
tocamiento mismo de la esclavitud en libertad: «como estaban totalmente

100 «Veamos qué virtud poseia esta forma de organizar el Estado en orden a moderar el
4nimo y a contener tanto a los que gobernaban como a los gobernados, de suerte que ni
éstos se hicieran rebeldes ni aquellos tiranos» (Spinoza, 2014, XVII, p. 450).

101 «Quien era soldado en el campamento, era ciudadano en el foro» de modo tal que
nadie pudiera «ser mds atraido por la guerra que por la paz» y «nadie podia desear, pues,
la guerra por la guerra, sino por la paz y por defender la libertad» (Spinoza, 2014, XVII,
pp- 452-454).

102 «estos fundamentos debieron hacer brotar en el 4dnimo de los ciudadanos un amor
tan singular que nada resultaria mds dificil que imbuir en su mente la idea de traicionar a

la patria» (Spinoza, 2014, XVII, p. 454).

103 «pues en ninguna parte poseian los ciudadanos sus cosas con mayor derecho que los
stbditos de este Estado, ya que tenfan una parte de tierras y campos igual a la del principe
y cada uno de ellos era duefio por siempre de su parte». «en ningtin lado podia ser mds

llevadera la pobreza» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 456-457).

104 «era fomentada y alimentada mediante el culto diario, hasta el punto de convertirse
en una segunda naturaleza» (Spinoza, 2014, XVII, pp. 454-455).

134



habituados a ella, ya no les debia parecer esclavitud, sino libertad, y nadie
deseaba lo prohibido, sino lo preceptuado».

Pasidn, utilidad y hdbito, entonces, las tres vias que explican la consoli-
dacién del orden teocrético y, cabe inferir, de todo orden politico. Son ellas
también las marcas de la continuidad misma de la Repiiblica de los hebreos
que podria haber permanecido asi ordenado de manera indefinida, como
en un circulo, garantizando la reproduccién del orden legado. Estamos
aqui frente al esbozo de la idealidad de una politica, la de un ordenamiento
puro, la administracién de una Republica que podria haber permanecido
asi, garantizando las condiciones de no emergencia de un poder separado,
luchando incesantemente contra su aparicién, pero que sin embargo se vio
trastocada, descubriendo que sus condiciones de posibilidad son a su vez
las de su imposibilidad.

El fin de la teocracia

Una vez detalladas las virtudes en la administracién de esa Republica que
pudo ser eterna, Spinoza pasa a preguntarse por las causas de su declive.'”
Ahora bien, Spinoza nos sugiere que esa misma constitucién, ese «primer
plan», ya estaba en si mismo desajustado entre la exigencia de una igual-li-
bertad originaria y la realidad efectiva de una dominacién. En este punto
es notable la recuperacién de un hecho sucedido durante el ordenamiento
teocrdtico —antes y no después de su declive—: «se produjo un tumulto
y se dirigieron a él gritando que todos eran igualmente santos y que ¢él se
habia elevado, contra derecho, por encima de todos». Spinoza recurre a las
escrituras —Deuteronomio, 31:27— para sugerir que la rebelién anidaba
desde siempre: «si, mientras yo he vivido, os habéis rebelado contra Dios,
mucho més lo haréis después de mi muerte» (Spinoza, 2014, XVII, p.

463).

La pregunta acerca de cudndo se jodié la Republica de los hebreos pare-
ce no tener una respuesta definitiva puesto que no se trata, bien compren-
dido, de un momento o de un acontecimiento, sino que se despliega —a
la manera de Rousseau en el Discurso sobre el origen de la desigualdad— en

105 «Resta investigar las causas por qué pudo suceder que los hebreos incumplieran
tantas veces la ley, que fueran tantas veces dominados y que, finalmente, su imperio fuera
totalmente devastado» (Spinoza, 2014, XVII, p. 459).

135



la sucesion de diversas contingencias.' Spinoza identifica en este desarro-
llo un punto de no retorno con la eleccién de los reyes, esto es, con el fin
de la teocracia original y el comienzo de una nueva teocracia, por decirlo
asi, secular —por mds revestimiento teoldgico que esta haya continuado
teniendo—:

tras muchas sumisiones, rompieron totalmente el pacto divino
y reclamaron un rey mortal, a fin de que la sede gubernamen-
tal no fuera el Templo, sino un palacio, y que todas las tri-
bus fueran conciudadanas [...] respecto a los reyes. Pero esto
fue estupendo caldo de cultivo para nuevas sediciones, que
condujeron, a la postre, a la total ruina del Estado. (Spinoza,

2014, XVII, p. 463)

Lo secular de esta politica naciente refiere a esa ruptura total del pacto
divino, lo cual no significa evidentemente un abandono de lo teoldgico,
sino quizds su permanencia misma por otros medios. Es esa continuidad
en la politica moderna el objeto de reflexién de todo el TTP. Relatando
la ruina de la primera teocracia, Spinoza parece enfrentarse al comienzo
de otra historia, quizds se trate de la historia misma, o acaso sea esta ya
no un ordenamiento politico que «pudo ser eterno», sino la emergencia
de la politica ez la historia. De ahora en mds la politica, toda ella, quiero
decir la politica de este mundo, nuestro mundo secular, serd aquello que
Spinoza describe como el terreno de la ruina de la Repiiblica de los hebreos:
la politica es «gobernar provisionalmente y soportar un Estado dentro del
Estado», la politica misma es «goberna[r] en precario» (Spinoza, 2014,
XVII, pp. 463-464). Es cierto que el orden politico descripto «pudo ser
eterno» —Spinoza lo repite— «sin embargo, ya nadie I[o] puede imitar ni

es aconsejable hacerlo» (Spoinoza, 2014, XVII, p. 467).'

Los motivos esgrimidos para explicar la imposibilidad de una imitacién
«en todo» sugieren los términos del comienzo de esta politica secular, la
nuestra. El primer motivo dibuja un balance teolégico-politico segtin el

106 «De ahi surgieron grandes transformaciones, y con ellas una gran licencia para todo,
el lujo y la pereza, por lo que todo se fue deteriorando» (Spinoza, 2014, XVIL, pp. 459).

107 De ahi que Balibar (2011) afirmara que «la herencia de la teocracia manifiesta la im-
posibilidad, para las sociedades politicas modernas de ser totalmente contemporaneas con
ellas mismas: el ‘retraso’ o el desfasaje [décalage] interior que no cesa de afectarlas» (p. 62).

136



cual con Cristo emerge una disyuncién entre el cuerpo del creyente y el
cuerpo politico.'”® El segundo motivo gira en torno al final del solipsismo
en politica, a una disyuncién entre cuerpos politicos en la tierra que senala
que el mundo politico —para decirlo con Schmitt— no es un univer-
so sino un pluriverso.'” Disyuncién interna, primer motivo, disyuncién
externa, el segundo. Ambas marcan el pulso de la verdad efectiva de la
politica. Politica para la cual ya no resulta posible remontar el curso de la
historia, sino mds bien avanzar en un camino de mano tGnica: es el camino
de las formas politicas realmente existentes, ya no de la prehistoria de una
sociedad sin Estado o de un Estado sin historia, sino de los Estados en la
historia.

El comienzo de la democracia

Llegados hasta aqui, es necesario reconocer que el desajuste entre la bus-
queda de un ordenamiento politico teocrético y el pasaje a las formas poli-
ticas seculares efectivas en la historia, es el tercer desajuste de una historia
de la democracia que entre los capitulos XVI-XVIII del TTP habia inten-

tado comenzar al menos tres veces.

Primero, en la reoria del derecho natural, del cap. XVI, al llamar de-
mocracia a «la asociacién general de los hombres, que posee colegialmente
el supremo derecho a todo lo que puede» (Spinoza, 2014, XVI, p. 414) y
su desajuste préctico que reclama conmover aquellas consideraciones que
«nunca dejardn de ser en muchos aspectos puramente teéricas» (Spinoza,
2014, XVII, p. 429). Segundo, en el mito del origen democrético de la Re-
pitblica de los hebreos, del cap. XVII, —que al salir de Egipto «recuperaron
su derecho natural a todo cuando alcanzaba su poder» (p. 437) «como en
una democracia» (p. 438)— y su desajuste prictico en la fundacién de la
cuasi-monarquia con Moisés (capitulo XVII). Tercero, en la teocracia lega-

108 «Dios ha revelado, por medio de los apdstoles, que su pacto ya no se escribe con
tinta ni con planchas de piedra, sino con el espiritu de Dios en los corazones». Sobre el
alcance del rol histérico de Cristo, cf. Matheron (1971). Sobre esta transformacién teol-
gica y sobre el cristianismo originario como «el descubrimiento prictico y contradictorio
de la inmanencia de la prictica humanan, cf. Tosel (1992, p. 249).

109 «Tal forma de Estado sélo podria ser util, quizd, a aquellos que quisieran vivir por s
solos y sin comunicacidn exterior, encerrados dentro de sus fronteras y separados del resto
del mundo; pero, en modo alguno, a aquellos que necesitan comunicarse con los demds»

(Spinoza, 2014, XVIII, pp. 467-468).

137



da (capitulo XVII y el comienzo del capitulo XVIII) y el desajuste practico
de su ruina que condujo al comienzo de una politica secular.

La teorfa, el mito y la teocracia funcionan en esos capitulos del TTP
como tres intentos de comienzo o, podriamos decir, de fundacién arqui-
tecténica de la democracia.''’ Primero bajo la naturalidad de la teoria del
derecho natural, segundo bajo la originariedad del mito, tercero bajo la
herencia (como legado del pasado y como promesa del futuro) de una or-
ganizacién institucional prescrita para ser eterna. Pero sucede que en cada
uno de ellos acontece un desajuste prdctico, como si cada una de esas tres
formulaciones fuera puesta a prueba y desplazada por cierta intromisién de
la prdctica frente a la pretendida omnipotencia del recurso ya a la teoria, ya
al mito del origen, ya a un orden legado que se queria definitivo.

Ahora bien, el tercer y tltimo desajuste (el objeto de esta presentacién)
dibuja la transicién hacia los capitulos finales del TTP y su continuidad en
el TP. Con el tercer desajuste se rompe el circulo de los intentos por darle
un comienzo a la democracia, siendo ella trasladada sin retorno al terreno
de la politica secular. Sucede que ni el intento de fundacién teérica, ni la
mitica, ni la teocrdtica resultan respuestas satisfactorias frente a la emergen-
cia de otra politica. Estamos aqui ante el desajuste entre el ordenamiento
puro de la Repiiblica de los hebreos como teocracia y su ruina, dando como
origen primero a una monarquia, pero mds en general, a los desplazamien-
tos posibles entre diversas formas de gobierno (monarquia, aristocracia y
democracia) en la historia. Esto sefiala el espacio para otra comprensién
de la politica para la cual el abordaje del TTP resultaba insuficiente: la
posibilidad de un estudio de las transiciones entre regimenes a partir de
una ciencia del Estado (Balibar, 2011) tal como es desplegada de manera sin
embargo inconclusa en el Tratado politico.

Es tentador intentar hacer de la democracia en Spinoza algo asi como
un comienzo apodictico, esa es quizds la tentacién misma de Spinoza. Pero
sucede que la democracia, como el racionalismo para Bachelard (1966),
«no tiene comienzo» sino que es siempre «del orden del recomienzo» pues-
to que «cuando se 1[a] define en una de sus operaciones, hace ya mucho
tiempo que ha recomenzado» (p. 121). Aqui comienza efectivamente si
no /z historia, si #na historia, la nuestra: la historia de la inadecuacién

110 Estado democrético [imperii democratici] como «el mds natural y el que mds se
aproxima a la libertad que la naturaleza concede a cada individuo» (Spinoza, 2014, XVI,

p. 418)

138



entre la democracia como verdad de todo régimen y la democracia como
forma politica deseable entre otras posibles. Este desajuste es el que senala
otra escena de la politica: ni puramente tedrica, ni puramente mitica, ni
puramente teolégica. Y con ella, necesariamente, otra forma de pensar la
democracia ya no, como queria un joven Marx y como hemos heredado
contempordneamente con Abensour, como verdad de todo régimen politi-
co siempre a disposicién, sino mds bien como verdad para la comprensién
de su propia génesis en el curso de un proceso histdrico especifico. Dicho
de otro modo, la democracia es efectivamente, en spinozista, indice de
verdad de todo régimen politico a condicién de reconocer que ella no estd
detrds nuestro en un Origen, sino delante, esto es, en las formas politicas
efectivas que es posible alcanzar en su tensién misma con aquello que la
amenaza, esto es, en una tensién permanente, en precario —como dice
Spinoza—, entre democratizacién y desdemocratizacién.

Referencias bibliogrdficas

Bachelard, Gaston. (1966). Le rationalisme appliqué. Paris: Presses Univer-
sitaires de France.

Bachelard, Gaston. (1991). La formacion del espiritu cientifico. México: Si-

glo XXI Editores.
Balibar, Etienne. (2011). Spinoza y la politica. Buenos Aires: Prometeo Li-
bros.

Clastres, Pierre. (2001). Investigaciones en antropologia politica. Barcelona:

Gedisa.

Clastres, Pierre. (2008). La sociedad contra el Estado. Buenos Aires: Terra-
mar.

Marx, Karl. (1982). “Critica del derecho del Estado de Hegel”. En Escrizos
de juventud (pp. 319—438). México: Fondo de Cultura Econémica.

Matheron, Alexandre. (1969). Individu et communauté chez Spinoza. Paris:
Les Editions de Minuit.

Spinoza, Baruch. (2014). Tratado teoldgico-politico. Madrid: Alianza Edi-
torial.

139



Tosel, André. (1992). Spinoza ou le crépuscule de la servitude. Paris: Aubier
Montaigne.

140



7

Epistemologia

141



La creencia verdadera en el Tratado Breve

Luis César Oliva (USP/Cnpq)

El objetivo de este trabajo es presentar la manera como el 7ratado Bre-
ve''" define el segundo género de conocimiento, asi como su relacién con
la normatividad, tema que aparecerd en esta obra con un ropaje bastante
particular. Para esclarecer el 7ratado Breve, que a veces es bastante enigmi-
tico, referiremos al Tratado de la reforma del entendimiento'?, texto de la
misma época, en lugar de recurrir al Spinoza mds maduro que vemos en
la Etica.

El final del prefacio de la segunda parte del Trazado Breve afirma que la
esencia del hombre son algunos modos. El primer capitulo comenzard por
los modos del pensamiento. Entre ellos, los modos primeramente conoci-
dos son conceptos o conocimientos de nosotros y de las cosas externas. La
continuidad ~ del texto explicitard que las causas de esos conceptos no
son los objetos sino las operaciones mentales para adquirir los respectivos
conocimientos:

111 En adelante, KV.
112 En adelante, TIE.

142



Estos conceptos los obtenemos, pues: 1. O simplemente por creencia, la
cual creencia surge o de la experiencia o de oidas; 2. O los adquirimos tam-
bién por una creencia verdadera; 3. O los tenemos por una comprensién
clara y distinta. El primero estd generalmente sujeto a error; el segundo y
el tercero, aunque difieren el uno del otro, no pueden propiamente errar.

(Spinoza, 1990, p. 101, KV, 11, 1, 2)

A su vez, la presentacién de los modos de percepcién en el TIE se da
en el pardgrafo 19, que se abre con la percepcién de oidas y la percepcién
por experiencia vaga (Spinoza, 1988, p. 81), las cuales corresponden, en
el KV, a la creencia simple. Esta percepcién abarca casi todo lo que nece-
sitamos saber para la vida prictica, desde cosas banales, como el dia de mi
nacimiento (conocido por haberlo oido ), hasta afirmaciones filos6ficas,
como «el hombre es un animal racional» (conocido por experiencia vaga).
Todos esos conocimientos, como dice el TIE, permanecen inquebrantables
hasta que una nueva experiencia los contradiga. Pero el hecho de que no
despierten  dudas, no significa que sean ciertos. Como dice el KV, «a la
opinidn la llamamos asi, porque estd sujeta a error y no tiene lugar jamds
en algo de lo que estemos ciertos, sino mds bien cuando se habla de con-
jeturar e imaginar» (Spinoza, 1990, p. 102, II, 2, 2). El cardcter conjetural
de la creencia simple hace que nunca se pueda tener certeza de ella, pues
siempre subyace a ella una generalizacién infundada, incluso cuando co-
rresponde a la realidad, como en la afirmacién de que voy a morir un dia.
Por mids casos particulares que la confirmen, nunca sobrepasa lo conjetural.
Por otro lado, la creencia verdadera y la comprensién clara y distinta no
estdn sujetas a error, aunque el TIE dice que la primera no es una con-
clusién adecuada para los singulares. La razén (en los términos del TIE)
implica el conocimiento que va del efecto hacia la causa, pero no permite
comprender la naturaleza singular de la causa. A partir de la sensacién del
cuerpo, deducimos la unién alma-cuerpo que permite esa sensacién, pero
nada sabemos de esta unién en si misma, excepto el contenido meramente
experimental que obtuvimos en la sensacién. La razén también trae los
conocimientos de propiedades, que después pueden ser aplicados a casos
particulares, pero, una vez mds, lo que se conoce es apenas lo que estaba en
el punto de partida, sin acceso a la esencia singular.

El KV, a su vez, aborda ese tipo de conocimiento bajo otro punto de
vista: «Llamamos creencia al segundo, porque las cosas que sélo captamos
por la razén, no son vistas por nosotros, sino que tan sélo nos son conoci-
das mediante convicciones en el entendimiento, de que esto debe ser asi y

143



no de otro modo (id., ibid.). Lo que conocemos, por tanto, no es la cosa,
sino una norma que impone un deber-ser a la cosa. Es decir, por la creen-
cia verdadera conocemos que la cosa debe ser asi. Este conocimiento no es
meramente conjetural, como la creencia simple, pero también es limitado,
aun no estando sujeto a error. Como explica Livio Teixeira:

Lo que caracteriza, pues, la razdn es la ausencia de la cosa; la
razén trabaja no con lo concreto o lo dado, sino con propieda-
des generales. (...) Asi, la razén es también un proceso mental
que se desarrolla en el plano de la abstraccidn, de lo que estd
separado de la realidad concreta. La razén piensa ideas gene-
rales, no se apodera de la cosa misma (...); la razén tiene por
objeto entes de razon. (Teixeira, 2001, p. 87)

Solamente en la Etica Spinoza introducir4 las nociones comunes, co-
nocimientos de propiedades universales que tendrdn un fundamento on-
tolégico; antes de eso, las obras de juventud solo pueden ver en el cono-
cimiento de propiedades la formacién de entes de razén, que implican un
deber-ser para la cosa a partir de un modelo ideal que no es, ni puede ser,
la esencia de la cosa. Por eso la creencia verdadera, aunque verdadera, estard
siempre en la frontera de lo universal abstracto.

Resta por ver el ltimo tipo de conocimiento, la comprensién clara.
En el TIE, es caracterizada como un conocimiento por la esencia (cuando
se trate de la substancia) o por la causa (cuando se trate de los modos) y
tendrd los siguientes ejemplos:

22. Finalmente, una cosa es percibida por su sola esencia,
cuando, por el hecho de que he conocido algo, sé qué es cono-
cer algo, o por el hecho de haber conocido la esencia del alma,
sé que estd unida al cuerpo. (Spinoza, 1988, p.83)

Como se ve, se trata del pasaje de un singular a un singular, no del pasa-
je de un universal a un singular en el cual el primero se impone al segundo
como un deber-ser externo a la esencia de este. Esta ausencia de exteriori-
dad entre el acto de conocer y el objeto conocido, sin la intermediacién de
un universal, es la marca del conocimiento claro en el Breve Tratado: «(...)
Llamamos, en cambio, conocimiento claro a aquel que no se adquiere me-

144



diante convicciones de la razén, sino mediante un sentimiento y un gozo
de la cosa misma; y supera con mucho a los demds» (Spinoza, 1990, 11, 2,
2). Gozar la cosa misma, unirse con ella, es la clave para comprender este
tercer tipo de conocimiento. Esto también es visible en el famoso ejemplo
de la regla de tres, presente en las tres obras de Spinoza que exploran la
teorfa del conocimiento (KV, TIE y Etica).

Si recordamos el ejemplo, veremos que se trata de un camino que va de
la mayor exterioridad a la mayor interioridad de la cosa conocida. La mera
aplicacién de una regla que se oy6 en la escuela es mds abstracta que una
regla generalizada a partir de casos particulares, aunque esta no supere lo
conjetural. A su vez, esta Gltima es mds abstracta que la deduccién a partir
de una propiedad general de los nimeros proporcionales. Y esta, finalmen-
te, es mds abstracta que la intuicién directa de la proporcionalidad de los
numeros.

Concluida la presentacién de lo que son los modos del pensamiento, el
capitulo 2 comenzard a explorar sus efectos, a saber, la vida afectiva: «pase-
mos ahora a sus efectos. A este respecto, decimos que del primero proceden
todas las pasiones, que luchan contra la recta razén; del segundo los buenos
deseos; y del tercero, el amor verdadero y sincero, como todos sus retonos»

(Spinoza, 1990, p. 103, 11, 2, 3).

Después de que el capitulo 3 muestra cémo las pasiones derivan de la
opinién, el capitulo 4 comienza con una retomada de la verdadera creen-
cia, redefinida en una nota al primer pardgrafo: “La creencia es una convic-
cién firme, fundado en razones, por la qual estoy convencido en mi enten-
dimiento de que la cosa es verdaderamente y fuera de mi entendimiento
tal como yo estoy convencido (de ella) en mi entendimiento” (Spinoza,
1988, p. 106, I1, 4, 1, nota)."”? La continuacién de la nota desmenuza el
sentido de la definicién. El primer aspecto es que la creencia es una con-
viccién por razones. El cardcter de conviccién o persuasion se opone a la
unién con la cosa, que caracteriza el conocimiento claro. A diferencia  de
la fruicién directa de la cosa, la creencia trae razones externas a la esencia
de la cosa que me convencen para afirmar algo sobre ella. No se trata
de una conviccién meramente probable, pues también se diferencia de la
opinién por experiencia vaga. Basindose en razones, ella puede producir
una certeza, pero la relacién del entendimiento no es directamente con la
cosa, sino con estas razones. Con base en lo dicho en el TIE sobre ese

113 Cambiamos “asentimiento” por “conviccién’.

145



modo de percepcién, esas razones son propiedades generales de los cuerpos
o la deduccién de la causa a partir de los efectos. De una manera u otra, no
conozco la esencia de la cosa, sino apenas las reglas a las cuales ella deberd
obedecer: «Tal, porque ella s6lo me puede decir qué debe ser la cosa, y no
qué es la cosa en verdad, ya que, en otro caso, no se distinguiria del saber;
fuera, porque nos hace disfrutar intelectualmente, no de lo que estd en
nosotros, sino de lo que estd fuera de nosotros.» (Id., ibid.)!'*

La conviccién se da en el entendimiento, pero respecto de lo que estd
fuera de ¢él. Si el texto dice que la cosa es verdaderamente como la pienso,
es por las razones externas que lo dice, no por contacto directo con la cosa,
la cual, conforme a tales razones, debe ser tal como aparece en el entendi-
miento. El zz/indica un tipo de representacién que se distingue de la unién
con la cosa, propia del conocimiento claro, de ahi que la verdadera creencia
solo traiga el gozo de las reglas que se imponen a la cosa, no de la cosa mis-
ma. He aqui por qué el objeto de la creencia verdadera siempre guardard
una exterioridad en relacién al entendimiento que cree. La creencia es la
conviccién de que la cosa verdaderamente es, conviccién que estd inmune
a errores, pero no dice lo que ella verdaderamente es. En el primer caso, la
verdad estd en la relacién necesaria con la cosa, relacién que la razén capta.
En el segundo caso, se destaca lo que la cosa verdaderamente es, la esencia,
que la razén no capta sino en cuanto la cosa estd subsumida a una regla
general.

En el ejemplo de la regla de tres, tenemos alguien que conoce la propie-
dad de los nimeros proporcionales y por eso llega al cuarto ndmero, que
debe ser proporcional al tercero, tal como el segundo es al primero. Ese
deber-ser se impone a los niimeros a partir del conocimiento de las propie-
dades, de modo que lo que es interior al entendimiento es ese conocimien-
to de las propiedades, manteniéndose en la exterioridad aquel objeto al
cual se aplica la propiedad. Ya en el conocimiento claro, el entendimiento
produce en si la proporcién, de modo que ella es interna a él y percibida
como es en él, no como lo que, fuera de él, deberia ser de una determinada
manera.

Por falta de espacio, no exploraremos el segundo efecto de la creencia
verdadera, pasando directamente al dltimo: «el tercer efecto es que nos
proporciona el conocimiento del bien y del mal y nos senala todas las pa-
siones que hay que destruir» (Spinoza, 1988, p. 107, 11, 4, 4).

114 Traduccién ligeramente cambiada.

146



Mis que tener por efecto una pasién, como era el caso en las opiniones,
la creencia verdadera tiene por efecto el criterio para evaluar las pasiones
y reconocer las que debemos rechazar. Ese criterio es el conocimiento del
bien y del mal. Pero, el capitulo 10 de la primera parte del KV ya habia
mostrado que bien y mal no son cosas, sino relaciones que establecemos
al comparar las cosas y que no tienen ninguna realidad fuera de nuestro
pensamiento:

La cuestion es, pues, si el bien y el mal se incluyen entre los entes
de razén o entre los seres reales. Ahora bien, puesto que el bien y
el mal no son otra cosa que relaciones, estd fuera de duda que
deben ser colocados entre los entes de razén. Pues jamds se dice
que algo es bueno, sino en relacién a otro que no es tan bueno
0 no nos es tan util como otra cosa. Y asi, cuando uno dice que
un hombre es malo, no lo dice sino en relacién a otro que es
mejor; o también, que una manzana es mala, sino en relacién
a otra que es buena o mejor. Todo esto seria imposible poder
decir, si esto mejor o bueno, en relacion al cual ella fue calificada
de tal, no existiera. (Spinoza, 1988, p. 95, 1, 10, 2)

Pero, ;dénde existe ese polo de la relacién sin el cual ella es imposible?
En los ejemplos dados, en otro hombre particular u otra manzana parti-
cular. Por otro lado, aun no siendo una cosa de la naturaleza, la relacién
establecida, aunque no sea una propiedad real de la cosa, puede ser un ins-
trumento para indicar el grado de utilidad de las cosas para nosotros, como
serd el caso en el capitulo 4 de la parte II. Pero el problema surge cuando,
imaginativamente, colocamos una idea general con la cual comparamos las
cosas reales:

Asi, pues, cuando se dice que esto es bueno, no es decir otra
cosa, sino que esso concuerda con la idea general que nosotros
tenemos de tales cosas. Por consiguiente, como hemos dicho
anteriormente, las cosas deben concordar con sus ideas parti-
culares, cuyo ser constituye una esencia perfecta, y no con la
idea general, ya que entonces ni existirfan. (Spinoza, 1988, p.

95,1, 10)

147



Esta idea general no existe, a no ser imaginativamente, y concordar con
ella es concordar con nada. Es decir, mds que comparar, esto es negar la
esencia de la cosa, que solo podria efectivamente concordar con su propia
esencia particular. En suma, bienes y males no son seres reales, sino entes
de razén, que resultan de la comparacién mental de las cosas con otros en-
tes de razén (las ideas generales que tenemos de ellas). Ahora bien, ;cémo
puede la razén producir un criterio efectivo de bien y mal si estos no son
cosas reales?

Las pasiones no serdn evaluadas en si mismas, sino siempre con  re-
lacién a nosotros. Ahora bien, ya sabemos que las pasiones derivadas de
la opinién son malas, al menos en la dramdtica descripcién del prélogo
del TIE, que muestra la infelicidad decurrente del amor a los bienes de la
fortuna. Esta situacion hace necesario evaluar las pasiones, pasindolas por
el tamiz de la creencia verdadera, para decir lo que hay de bueno o malo
en ellas para el hombre.

Pero, ;qué son el bien y el mal para el hombre? Volvamos al capitulo 4:

Hemos dicho anteriormente que todas las cosas estdn someti-
das a la necessidad y que en la naturaleza no existe ni el bien ni
el mal. De ahi que todo quanto queramos del hombre, deberd
ser de su mismo género, que es un ente de razén. Y asi, cuando
hemos concebido en nuestro entendimiento una idea de un
hombre perfecto, ésta deberia ayudarnos a ver, investigindo-
nos a nosotros mismos, si existe en nosotros algin medio para
alcanzar tal perfeccién. (Spinoza, 1988, p. 108, 11, 4, 5)

En si mismas, todas las cosas son necesarias, no pudiendo ser buenas ni
malas. Asi, no es en la singularidad que podremos ver lo que es el bien o
el mal del hombre, sino en su género, es decir, en un ente de razén. Es de
él que podemos exigir una perfeccién que el individuo no tiene, ni puede
tener, porque no tiene la esencia de otro individuo, sino apenas la suya
propia. Del ente de razén, por otro lado, podemos exigir una tal perfeccion
que constituya la idea de un hombre perfecto. Aunque se la considere una
idea ficticia (como quiere Boss'"), ella no serd mera ilusién imaginativa,
pues Spinoza estd hablando aqui del conocimiento por creencia verdadera,

115 Crf Boss (1982) L ‘enseignement de Spinoza. Commentaire du Court Traité, p. 69.

148



por tanto inmune al error. Por lo tanto, aunque ambos sean  entes de
razén, hay un intento de separar ese hombre perfecto de aquel universal
abstracto, generalizado a partir de la experiencia vaga, que provoca admi-
racién y un conocimiento meramente conjetural. El hombre perfecto es el
conjunto de razones que nos convencen, en el entendimiento, de que el in-
dividuo debe ser de una determinada manera. Esas razones son las virtudes
o perfecciones que lo constituyen y que permitirdn ver, en nosotros, aque-
llo que nos aproxima o aleja de aquel ideal, lo que es lo bueno o lo malo
para nosotros, aunque necesariamente permanezca una exterioridad entre
nosotros y ese ideal, como por lo demis es tipico de la creencia verdadera.

Es solo por medio de esa idea genérica de hombre perfecto que pode-
mos hablar del bien y del mal de los hombres. Conforme al parigrafo 7,
Adin no puede ser el hombre perfecto pues es un singular, cuya esencia es
contradictoria con las otras esencias de hombres singulares, a no ser que,
por error légico, él fuese tratado como un ente de razén. Como ningtn in-
dividuo puede asumir ese papel, no se puede hablar rigurosamente de bien
y mal en un hombre, aunque se pueda hablar de bienes y males del hombre
o para el hombre. Confundir las dos cosas seria olvidar el cardcter cons-
cientemente abstracto de la idea de hombre perfecto y su utilidad como
instrumento de evaluacién de bienes y males para los individuos, sustitu-
yéndola por comparaciones inconscientes con ideas generales imaginativas
que permiten la afirmacién de bienes y males en si mismos.

Si ningtin hombre particular es la virtud humana, asi también ningtin
hombre particular tiene una finalidad:

Ademds, como no nos es conocido el fin de Addn ni el de
ninguna otra criatura particular, mds que por los resultados,
todo quanto podamos decir acerca del fin del hombre, debe-
14 estar fundado en un concepto de un hombre perfecto, que
exista en nuestro entendimiento. Dado que este es un ente
de razén, podemos conocer su fin, asi como también, segin
queda dicho, su bien y su mal, ya que no son sino modos de
pensamiento. (Spinoza, 1988, p.108, 11, 4, 8)

Atn es posible hablar de finalidad ligada a la idea de bien, en tanto ~ se

la entienda con relacién al hombre perfecto como ente de razén. A partir
de esta idea, se puede pensar en finalidad, pero como mero modo de pen-

149



sar, que sirve apenas para apuntar al individuo aquello que es bueno o malo
para él, en el sentido de aproximarlo o alejarlo de ese fin. En el individuo
mismo, solo operan y lo determinan las causas eficientes, incluyendo los
modos de pensar que nos aparecen como fines.

Con mayor rigor, esa determinacién se da por algo que fue presentado
en el capitulo 2, donde Spinoza sostuvo que el segundo modo de cono-
cimiento tiene por efecto los buenos deseos. Ese afecto, en el KV, tiene
una definicién todavia cercana a la cartesiana: «el deseo, ya consista, como
algunos quieren, en las ganas o apetencia de conseguir algo de que se ca-
rece»(Spinoza, 1988, p. 105, 11, 3, 9). En la Etica, el deseo serd la propia
esencia del hombre, pero aqui él atin se limita a la atraccién por lo ausente,
por tanto opuesta al gozo propio del tercer modo de conocer. Pero el efecto
de la verdadera creencia no es pura y simplemente el deseo, sino los buenos
deseos. Lo que los hace buenos es justamente esa relacién con la idea de
hombre perfecto, atin exterior al individuo, pero conocida adecuadamente
como criterio del bien y del mal y, primeramente, como objeto de deseo,
condicién en la cual aquel modo de pensar produce los efectos pricticos
tradicionalmente asociados a la idea de finalidad. La idea de hombre per-
fecto nos da el deseo de ser aquello que estamos racionalmente convenci-
dos de que debemos ser.

Referencias bibliogrdficas
Boss, G. (1982). L ‘enseignement de Spinoza. Commentaire du Court Traité.
Ziirich: Editions du Grand Midi.

Spinoza, B. (1990) Zratado Breve. Traduccién de Atilano Dominguez. Ma-
drid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (1988) Tratado de la reforma del entendimiento. Principios de fi-
losofia de Descartes. Pensamientos metafisicos. Traduccién de Atilano

Dominguez. Madrid: Alianza Editorial.

Teixeira, L. (2001) A doutrina dos modos de percepeio e o conceiro de abs-
tragdo na filosofia de Espinosa. Sao Paulo: Unesp.

150



Spinoza y el escepticismo de Francisco
Sinchez

Pablo Pires Ferreira

El pensamiento de Francisco Sdnchez, junto con el de Montaigne y Cha-
rron, se considera uno de los pilares del escepticismo moderno. Inspirado
en los escritos de Sexto Empirico y Cicerdn, el escepticismo puso en duda
los criterios de conocimiento y las normas morales de su tiempo. Mds tar-
de, las dudas planteadas por los escépticos motivaron la aparicién de siste-
mas filoséficos modernos, como los de Bacon y Descartes. Con eso puesto,
el objetivo de esta ponencia es presentar brevemente la obra principal de
Sénchez y relacionarla con el pensamiento de Spinoza.

Sdnchez fue un erudito y profesor de anatomia, botdnica y filosofia
natural; conocia bien a Arist6teles y Galeno. En la Universidad de Mon-
tpellier dio clases a aprendices de cirugia. Después se trasladé a Toulouse,
donde ejercié como profesor y médico. Admirador de Vesalius, llegé a di-
seccionar caddveres en secreto por miedo a los prejuicios de su época. Fue
en Toulouse, en 1576, donde escribié su obra mds conocida: Quod nibil
scitur (QNS), en castellano, Que nada se sabe.

El tema de QNS es el conocimiento de la verdad; la tesis, su imposi-
bilidad. Estd escrito como si Sdnchez se dirigiera a un interlocutor aristo-

151



télico. El tratado puede subdividirse en dos partes: una destructiva y otra
algo propositiva. En la parte destructiva, Sdnchez pretende demostrar la
falibilidad de los principios escoldsticos para alcanzar la verdad. En opo-
sicidén, propone una especie de epistemologia sensible o empirismo con-
jetural. Una propuesta que no promete la verdad, sino un conocimiento
provisional e imperfecto de los accidentes de la naturaleza por medio de
la verosimilitud. El instrumento demoledor utilizado es principalmente el
nominalismo, y la alternativa constructiva el empirismo.

Resumamos brevemente. El texto comienza radicalizando una posicién
socrdtica: «Ni esto siquiera sé, que nada sé» (Sinchez, 1977, 49). Si el au-
tor consigue demostrar esta premisa, habrd probado a su interlocutor que
no sabe nada; y, lo mismo, si no lo consigue. Sin embargo, el interlocutor
puede replicar: bueno, si puedes demostrar eso, entonces sabes algo, a lo
que Sdnchez responde que ya habia concluido lo contrario antes de la ob-
jecion. Es una partida de ajedrez deliberadamente retérica y complicada.
En realidad, Sdnchez quiere exponer la limitacién de las palabras y cémo
el discurso - sea retdrico, poético o dialéctico- puede llevarnos a intermina-
bles discusiones circulares. La intencién es clara: denunciar las disputatio-
nes escoldsticas de su tiempo.

En seguida, pone en accién su nominalismo. Los escoldsticos se obse-
sionan demasiado con las definiciones, con los nombres que creen que es-
pecifican la naturaleza de las cosas, pero que no son mds que abstracciones.
Intentan organizar estas definiciones en predicados, categorias; algunas
muy generales, como ser, verdad; otras menos, como sustancia, cuerpo; y
otras propias, como Sécrates, Platén. El lio empieza cuando intentamos
conectar estos nombres: Sdcrates es mortal; para explicarlo, decimos: bue-
no, todo hombre es mortal, Sécrates es un hombre, por lo tanto Sécrates es
mortal. Pero alguien tal vez no sepa lo que es un hombre. Otros silogismos
siguen: bueno, todo hombre es un animal, todo animal es mortal. Sin em-
bargo, si alguien mds se pregunta qué es un animal, serdn necesarios otros
silogismos en una derivacién interminable de premisas. A partir de ahi,
Sdnchez hace un ataque a la metafisica de Arist6teles: pricticamente todo
lo que habria en ella serfan definiciones de nombres que no aportarian nin-
guna certeza ni sobre si mismos, ni mucho menos sobre las cosas reales que
pretenden designar (Sdnchez, p. 62): «[...] mientras nos disponemos a de-
mostrar la naturaleza de las cosas con palabras, sin darnos cuenta hacemos
lo contrario y demostramos las palabras con las cosas [...]» (ibid., p. 84).

152



Con la imprecisién de los nombres, los primeros principios, las causas
a través de las cuales el Estagirita pretende conocer las cosas, serdn ain
mds inciertos (ibid., p. 78-82). Sdnchez se toma a si mismo como ejemplo:
scémo puede conocerse a si mismo por su causa eficiente? Pues, conocien-
do a su propio padre. Pero para conocer a su padre, primero tendria que
conocer a su abuelo, a su bisabuelo, etc. y otros, imposibles de se conocer.
El caos se agrava cuando se trata de los universales; cualquiera puede dar
lugar a controversias. La ciencia de las demds causas (la formal, la material
y la final) es igualmente contestada por las causas de las causas. La tnica
salida [y aqui les pido atencién] seria llegar a la causa primera: Dios. Pero,
:qué sabemos de Dios? «Huyes del infinito y caes en el infinito, inmenso,
incomprensible, indecible, ininteligible.» (ibid., p. 47).

Platén también es rechazado. Sdnchez discute la tesis del ateniense,
segun la cual conocer es recordar. Nuestra alma lo sabria todo antes de
nosotros, pero lo olvidaria todo en el acto de unién con nuestro cuerpo.
Sin embargo, recordaria con el tiempo, despertando gradualmente lo que
sabe. Sdnchez entonces pregunta: ;En qué se basa Platén para decir esto?
:Vio su propia alma antes de entrar en su cuerpo? Ademds, esta identifica-
cién entre recordar y conocer pone un problema: si conocer es recordar, lo
que el alma conoce también seria recordar. Pero, ;de dénde procede este
recuerdo? ;De otra alma que la habita? Es mds, los perros recuerdan quién
les maltratd y eso no significa que conocen. ;Y qué pasa con los enfermos
de demencia que pierden la memoria en vida? ;Han perdido el alma?

Aristételes y Platén nos conducen a laberintos interminables. Sea el
conocimiento la ciencia de las causas o el recuerdo, ante las preguntas plan-
teadas, no sabemos nada. Sdnchez, sin embargo, piensa que esa cadena de
preguntas debe detenerse en algiin punto y presenta una timida alternati-
va: «Yo dirfa [que el conocimiento es] la comprensién de la cosa, la perfec-
cién, la inteleccidn, y algo mds que signifique lo mismo. Si dudas todavia
de esto, callaré'®» (Sdnchez, p. 54). Pero este conocimiento perfecto es
imposible. El ibérico intenta explicar su hip6tesis a través de tres elementos:
«la cosa conocida, el conocedor y el conocimiento mismo». La cosa sélo
puede ser plenamente conocida si podemos entenderla como parte de un
todo, es decir, conocer también todas las demds cosas que forman un nexo
causal con ella. Si estas cosas son infinitas, el conocimiento es imposible. Si
son finitas, ocurre lo mismo, ya que cuando conocemos la dltima de estas

116 Tener en cuenta el término «callaré», Spinoza lo tratard mds adelante.

153



cosas, la primera puede cambiar de forma, tamano o movimiento; ademds,
otras cosas también pueden corromperse o generarse.

Luego pasamos al conocedor que, para conocer perfectamente, debe
ser también perfecto (7bid., p. 162). Sin embargo, aun suponiendo que
todas las almas de los hombres sean perfectas (lo que de por si es dudoso),
sus cuerpos son distintos. Si no hay un cuerpo perfecto, el conocimiento
perfecto es imposible. Es mds, el hombre ni siquiera se conoce a si mismo.
«Nadie puede conocer perfectamente lo que no ha creado» (ibid., p. 134).
Dios cre6 el alma y el cuerpo humanos, por lo que sélo El los conoce per-
fectamente. Finalmente, el conocimiento propiamente dicho. El ibérico
lo divide en dos: perfecto e imperfecto (ibid., p. 136-137). Por perfecto
entenderiamos plenamente la cosa por adentro y por afuera, pero este co-
nocimiento es inaccesible al hombre, que sélo conoce lo imperfecto. El
imperfecto aprehende la cosa mds confusa o mds claramente, segtn los
diferentes grados de complexién (ingenium) singular de cada uno. El cono-
cimiento imperfecto se produce de dos maneras: externamente, a través de
los sentidos; internamente, a través de la mente. Hay que decir, sin embar-
go, que todo conocimiento humano comienza con los sentidos (Sdnchez,
p. 112). Pero: «nada hay mds cierto ni més falso que los sentidos» (ibid., p.
155). Y asi, de esta manera, Sdnchez es incapaz de determinar un método
de verdad absoluta.

Como solucién provisional para el conocimiento, deja una esperanza
efimera para la ciencia (Pinto, 2010, p. 122): la experiencia y el juicio.
La experiencia no nos dice nada sobre la naturaleza de las cosas, pero al
menos nos proporciona informacién imperfecta sobre sus accidentes, sus
partes extrinsecas. El juicio regula estos experimentos (Sdnchez, p. 200).
:Cémo es posible llegar asi a cualquier conocimiento? No hay otra manera,
«no hemos encontrado otro medio» (ibid.). En conclusién, los sentidos
nos conducen a una epistemologia sensible, a un empirismo basado en la
verosimilitud.

En 1618 se publicé en Frankfurt el QNS. Descartes se encontraba en
Frankfurt para asistir a la coronacién de Fernando II. Es muy posible que
accediera allf al libro cuando, casualmente, comenzé a reflexionar sobre
el problema del método (Paganini, 2009, p. 250). Y, de hecho, es posible
identificar elementos sincheanos tanto en la duda hiperbélica cartesiana
como en la construccién del cogito.

154



El relato personal autobiogrifico es el rasgo més evidente del contacto
entre la obra de ambos pensadores. El QNS va precedido de una carta al
lector. Y en ella, por ejemplo, Sdnchez habla de si mismo: «Desde mi pri-
mera edad, aficionado a la contemplacién de la naturaleza, dime a inquirir
minuciosamente sus secretos» (Sdnchez, p. 43), al igual que harfa Descartes
en la Primera Meditacion: «Hace ya algiin tiempo que me di cuenta de que,
desde mi infancia, habia tenido por verdaderas numerosas opiniones falsas
[...]» (Descartes, 2000, p. 249). Al igual que Sdnchez, Descartes empez6
a dudar de las muchas opiniones basadas en un formalismo excesivo, en
la légica artificial de la ciencia de los silogismos escoldsticos (Paganini, p.

251-255)'".

Sin embargo, el elemento que tal vez merezca ser mds destacado son
los espacios de certeza que Descartes ve en los timidos momentos en que
Sdnchez afirma que existe alguna posibilidad de conocimiento. En par-
ticular, en un pasaje del QNS, al discutir una «cierta superioridad» del
conocimiento a través de los sentidos; del conocimiento externo sobre el
interno. Alli, el ibérico hace una pequena concesién: lo interno superaria
a lo sensible cuando se trata de aquellas cosas que se producen o existen
en nosotros. El cognoscente estaria mds seguro de «su apetito y voluntad»,
de lo que ama u odia. Mds atin: de que «piensa algo [...] de lo que estaria
si viera [algo]» (Sdnchez, p. 141). Esta es una ventana por la que entra
Descartes. En los Principios de la Filosofia (Descartes, 1960, parte I, §9),
el francés define: «Por la palabra pensamiento entiendo todo lo que ocurre
en nosotros de tal manera que inmediatamente lo notamos por nosotros
mismos». Como observa Paganini (p. 259), las «apariencias» de esas cosas
internas a nosotros - en particular el propio pensamiento - dan al francés
la oportunidad de identificar un «tipo de conocimiento [...] que es cierto
precisamente porque es totalmente independiente de la realidad externa».

;Y Spinoza? Al igual que Descartes, el holandés también lanza mano de
experiencias personales en su Tratado de la reforma de entendimiento (T1E).
Sin embargo, la adopcién de la primera persona en el texto parece mds
inspirada en la Primera Meditacion que en el QNS. En efecto, a lo largo de
éste y de otros textos, Spinoza se refiere muy poco a los escépticos; y cuan-
do lo hace, suele ser con desprecio. Por ejemplo, en la carta 56, escrita a
Hugo Boxel, menciona nominalmente a Sexto Empirico y a los escépticos

117 Desde acd, considerar todas las traducciones de otros idiomas para el castellano
como libres.

155



y los critica por rechazar los axiomas geométricos. Sdnchez no es mencio-
nado por su nombre. Sin embargo, en el TIE, Spinoza escribe lo siguiente:

Si algln escéptico se hallare atin sumido en la duda ante la
misma verdad primera y todas las que luego deduciremos,
segiin la norma, de esa verdad primera, serd porque, o bien
habla contra su conciencia, o bien habremos de confesar que
hay hombres cuyo espiritu es completamente ciego, sea de
nacimiento o por prejuicios, es decir, debido a algo externo.
En efecto, ni siquiera poseen conciencia de uno mismos: si
afirman cualquier cosa o dudan de ella, no saben que afirman

118 y hasta declaran ig-

o que dudan; dicen que no saben nada
norar que no saben nada; esto mismo lo dicen con restriccién,
pues temen confesar que existen, puesto que como nada sa-
ben, deben callar'"?
dad. En definitiva, es preciso abstenerse de hablar de ciencias

con ellos. (Spinoza, 2000, §47)

por temor de admitir algo que huela a ver-

La primera verdad es la existencia de Dios, de la Naturaleza, de la exis-
tencia eterna e infinita. Es decir, la idea de la existencia. Sentimos la exis-
tencia y nos sentimos en la existencia. Para Spinoza, negarse a esta primera
verdad implica dos posibilidades: o la persona que se niega es un hipécrita,
o estd tan impregnada de dogmatismo que es incapaz de aceptar lo evi-
dente como verdad. Por eso parece que el holandés no queria perder el su
tiempo con escépticos, quizd del mismo modo que no queria perderlo en
discusiones con fandticos religiosos.

Sin embargo, volvamos a la carta 56, §6 (Spinoza, 2010):

«Hacemos muchas cosas en este mundo por conjetura, es ver-
dad. Pero, que nuestra meditacién proceda por conjetura es
falso. En la vida comtn, nos esforzamos en seguir la verosimi-
litud, mas, en las especulaciones, seguimos la verdad»

118 Observar que en el latin original de la obra de Spinoza estd escrito «quod nihil
scitur».

119  Recordemos el «callaré» de Sdnchez, que lo repite numerosas veces en el QNS.

156



Este pasaje se puede entender mejor a partir de Negri, cuando dice:

“El ser es univocidad. Este ser univoco no puede traducirse en
un ser andlogo en el terreno del conocimiento: pero, siempre
en el terreno del conocimiento, tampoco puede mantenerse
como un ser univoco. En otras palabras, el andlisis real nos
muestra un ser univocamente determinado que sélo puede
analizarse como tal en el terreno de la ontologia y, por lo tan-
to, de la adhesién a la totalidad. En el terreno del conocimien-
to, se presenta como un ser equivoco: toda homologia se hace
imposible. Por eso, la tensién que aqui se libera sélo puede
resolverse en el terreno de la préctica: de la potencia, adentro
de la determinacién ontolégica como tal. (Negri, 1993, p. 76)

Volvamos a Sdnchez. El ibérico se desespera delante de lo que ve como
una imposibilidad ontolégica, pero piensa como Spinoza en lo que se refie-
re a la vida ordinaria. Y bueno, como sugiere Buccolini (2017), el escepti-
cismo no parece ser el limite de las reflexiones de Sdnchez, pues cuando se
trata de la duda, de la destruccién de los criterios de verdad, los escépticos
suelen rendirse a la duda y suspender el juicio (epokhé) y tranquilizar el
alma (ataraxia) frente a las irresoluciones. No parece ser el caso de Sdnchez,
que en numerosos pasajes de su obra expresa cudnto le tortura la incerti-
dumbre: «Pero ahora me consumo en perpetua tristeza, desesperando de
que pueda saber nada perfectamente.

Sénchez es bien conocido por el QNS, pero también hay que conside-
rar sus tratados de medicina. En ellos, Sdnchez intenta infructuosamente
establecer algtin tipo de criterio de verdad y llega a la conclusién de que
s6lo la préctica, el empirismo, puede acercarle a una verdad que él quiere
que sea préctica: Sdnchez era médico, queria curar a sus pacientes. Para
tanto, establece una practica médica basada, como ya hemos dicho, en una
epistemologia fundada en los sentidos, un empirismo construido sobre in-
ferencias, probabilidades, pruebas incompletas en una lucha infinita por
salvar los 6rganos tnicos de sus pacientes tnicos, una lucha infinita de la
virtud contra la fortuna.

;Se encontrarfan entonces ambos en el mundo prictico? Al fin y al
cabo, la filosofia de Spinoza también es prictica. Son preguntas que dejo.

157



Sea como sea, concluyo con una escena imaginativa: la de un joven
Sdnchez viajando al futuro y maravillindose con las soluciones ontolégicas
de Spinoza; o la de un joven Spinoza viajando al pasado y deleitdindose con
las lecciones de anatomia de un viejo Sdnchez.

Referencias bibliogrdficas

Buccolini, Carmelo. (2017). “The Philosophy of Francisco Sanches: Aca-
demic Scepticism and Conjectural Empiricism”. En Peter Smith y
Sébastien Charles (eds.), Academic Scepticism in the Development of
Early Modern Philosophy (pp. 103—124). Cham: Springer.

Descartes, René. (1960). Principios da filosofia. Lisboa: Edigoes 70.

Negri, Antonio. (1993). A anomalia selvagem. Poder e poténcia em Spinoza.
Sao Paulo: Editora 34.

Paganini, Gianni. (2009). “Descartes and Renaissance Skepticism: The
Sanches Case”. En José R. Maia Neto, Gianni Paganini y John
Christian Laursen (eds.), Skepticism in the Modern Age: Building on
the Work of Richard Popkin (pp. 249-267). Leiden: Brill.

Pinto, Paulo Roberto Medeiros. (2010). “As ideias filos6ficas de Francisco
Sanches”. Sképsis, 3(5), 103—148.

Sénchez, Francisco. (1977). Que nada se sabe. Madrid: Aguilar.

Spinoza, Baruch. (2000). Tratado de la reforma del entendimiento. Recupe-

rado de http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Refor-
ma-Del-Entendimiento.pdf

158


http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf
http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf
http://juango.es/files/SPINOZA---Tratado-De-La-Reforma-Del-Entendimiento.pdf

Spinoza, lector

Fernando Alfon (UNLP)

A mediados del siglo XVII, la cultura de Europa seguia siendo el resultado
de un modo de leer la Biblia. Un modo de leer, esto es, un modo de vivir
la Biblia, porque no era indispensable haberla leido para que la comunidad
entera sintiera su influjo. La vida cotidiana presuponia la Biblia, y ya se po-
dia prescindir de su lectura que, no obstante, seguia siendo popular, asidua
y enfdtica. El Libro actuaba como costumbre y guia para la vida. Mds que
un libro, se proyectaba como el organizador de la cultura. En tanto Libro
por antonomasia, el resto de los libros emanaban de ¢él.

Spinoza advirtid, entonces, que la ética de ese mundo se derivaba del
modo en que se interpretaba ese Libro, y el modo de extraer sus sentidos era
el tema crucial de la cultura. La forma tradicional de lectura era concebir al
Libro como revelacién. Dios era el Gnico autor y revelé su contenido a los
hombres, de modo que, en tanto obra divina es una obra veridica. Luego,
dado que Dios no es ambiguo, constituia una unidad de concepto y una
univocidad en el mensaje. En tal sentido, donde Dios dijo A, y el profeta
escribié A, el dnico sentido posible es A, y de ningtin modo puede ser B
o H. Quien interpreta B o H lee ingenuamente mal (desprevencién) o lee
deliberadamente mal (herejia). Spinoza detectd, entonces, que esta forma
de concebir el Libro (la revelacién) creaba, a su vez, dos tipos de lectores:

159



el lector que se erige como guardidn del sentido correcto —el sacerdote,
la iglesia, la Inquisicién—, y el simple lector que depende de la autoridad
para dar con el sentido correcto. Este tltimo lector, a menudo, quedaba
aténito ante el texto, pues sentia estar privado de su sentido oculto. Ante
este lector, todo ese profundo misterio lo colmaban de temores e intrigas.

La idea de texto humano, pero de inspiracion divina —que va desde
San Agustin hasta la actualidad— no cambiaba demasiado las cosas, pues
los hagiégrafos se comportan como amanuenses: transcriben de forma hu-
mana el mensaje divino, que en tanto divino ostenta unidad de criterio y
unidad entre todos los libros.

De esta idea de la Biblia como mensaje univoco se derivaba ficilmente
una forma intolerante de estar en la cultura. Todo aquel que creyera captar
la verdad de esa palabra sentiria autoridad por todo aquel que derivara sen-
tidos alternativos. La idea de una lectura ortodoxa dio lugar a concebir una
lectura herética. El propio Spinoza fue encontrado un lector de este orden
y excomulgado por eso. De modo que una parte importante de la violencia
politica se originaba en la presuncién de lecturas infieles de la Biblia.

Esto que Spinoza localizé en la tradicién judeo-cristiana, es extensivo
al islam, donde la idea de berejia, incluso, es mds enfitica y origen de la
principal oposicién isldmica —la divisién entre chiitas y sunitas—. Ambas
vertientes se sienten las tinicas acertadas en la interpretacién del mensaje de
Mahoma, que a la vez es vocero fiel del mensaje de Al4.

Spinoza nos recuerda que la Biblia es el plural griego de biblos, es decir,
los libros. Nos lo recuerda para desarmar la idea de Libro singular, y resti-
tuir la idea de diversidad de libros. Al asumir esta condicidn, se desarma la
idea del Libro como revelacidn y se restituye la idea de libro como escritura.
No hubo un tinico autor, Dios, sino diversos autores: reyes, profetas, evan-
gelistas. Se trata de un conjunto diverso de textos, escritos por hombres de
todo tipo, en diferentes tiempos. Partiendo de esta evidencia, el texto se
humaniza, y de divino pasa a constituirse en una serie de rextos literarios. La
univocidad del mensaje, como en todo texto literario, se abre a una multi-
plicidad de sentidos. Donde el profeta escribié A, un lector lee B; otro lee
H; otro, W. La naturaleza del texto literario es significante, cerrando un
sentido Gnicamente en la lectura. De aqui no se puede derivar que haya
una lectura incorrecta y disuelve por completo la idea de herejfa.

160



Spinoza se dispuso a leer, entonces, todo de nuevo, pero partiendo de
considerar que los textos eran obras literarias, sujetas, por tanto, a las reglas
de la escritura literaria. «Quot capita, tot sensus» («Tantas cabezas, tantos
sentidos»). La primera consecuencia de esa lectura es que la Biblia deja de
constituirse en un misterio. «Los profetas ensefiaron cosas muy simples,
que cualquiera podia comprender con facilidad, y las expresaron con esas
imdgenes literarias y esos razonamientos para suscitar mds eficazmente en
la multitud la devocién hacia Dios. Es por esto que me persuadi por com-
pleto de que las Escrituras dejan a la razén absolutamente libre».'*

Al considerar el texto como literatura, deja de constituirse como un
misterio, pues la funcién principal del texto no es dar con una razén filo-
sOfica, sino emocional. Sentir la presencia de Dios, mds que concebir su
veracidad. Luego, al desplazar su cardcter misterioso, deja de atemorizar.
No hay un detrds de la letra, pues la Biblia se trata solo de letra. Letra inspi-
rada, sin duda, pero no dictada por Dios. No hace falta intérpretes, porque
no hay nada mds simple y directo que la mera lectura de los textos. Ellos
no son indescifrables, sino que devienen indescifrables al colmarse de capas
interpretativas que se multiplican en glosas infinitas.

Al afirmar que «los profetas no estaban dotados de una mente més per-
fecta, sino de una més vivida potencia de imaginacién»'?!, Spinoza nos estd
diciendo que no eran cientificos ni fildsofos, sino poetas; si el profeta era
elegante, su profecia serfa de gran estilo; si era campesino, la representaria
colmada de bueyes y vacas; si era militar, de jefes y ejércitos. «Isafas vio
serafines con seis alas, mientras que Ezequiel vio animales con cuatro alas;
Isaias vio a Dios vestido y sentado en un trono real, y en cambio Ezequiel
lo vio en forma de fuego. Sin duda que cada uno vio a Dios tal como solia
imaginarlo»'?2. Al decir que el monte Sinai humeaba cuando Dios bajé del
cielo, pues llegé rodeado de fuego, las Escrituras no buscan ser literales,
sino literarias, a fin de impresionar al lector. Leidas de este modo, nos li-

120 SriNoza 1670, 10, 10-20: «Prophetas nibil docuisse, nisi res admodum simplices, que
ab unoquoque facile percipi poterant, atque has eo stylo adornavisse, iisque rationibus con-
Sfirmavisse, quibus maxime multitudinis animus ad devotionem erga Deum moveri posset,
omnino mihi persuasi, Scripturam rationem absolute liberam relinquere».

121 SeiNoza 1670, 29, 10: «Prophetas non fuisse perfectiore mente praditos, sed quidem
potentia vividius imaginandi».

122 Seinoza 1670, 34, 10-20: «Nam Esaias Seraphines senis alis, Ezechiel vero bestias
quaternis alis vidit. Esaias vidit Deum vestitum, & in solio regio sedentem, Ezechiel autem
instar ignis; uterque sine dubio Deum vidit, prout ipsum imaginari solebat».

161



bran de buscarle una razdn cientifica; nos conectan con una razdn poética,
un modo mds apropiado de vincularnos a Dios. Esta lectura literaria de las
Escrituras nos aleja de todo sentido recto, pretensién que Spinoza repro-
ché a fariseos y catélicos.'” El desdén hacia la cdbala, el gnosticismo y el
academicismo residia en reprocharles esta forma teorética de interpretar
la Biblia. «He leido también e incluso he conocido a algunos cabalistas,
aficionados a la broma, pero jamds he logrado admirar lo suficiente su
locura»'?.

El punto de partida de Spinoza parece venial, pero implica consecuen-
cias politicas, pues, una vez que demostr6 la libertad que permite la Biblia,
asevera que esa misma libertad puede y debe ser concedida en todo Estado,
sin menoscabo de la paz del Estado, cuya estabilidad se pondrian en peli-
gro, por el contrario, si se aboliera esa libertad.'®

Pensemos, por ejemplo, en dos modelos de Estado, uno administrado y
gobernado por lectores que creen que la Biblia es la voz de Dios; otro Es-
tado, en cambio, en que aquellos creen que la Biblia es una mera expresion
humana para presentir a Dios. Es decir, un Estado dogmadtico y un Estado
abierto. Es probable que el primer Estado sea algo intolerante y, en situa-
ciones criticas, crea que el problema es la herejia y se lance a cazar a todo
aquel que amenace el sentido recto del Libro. El otro Estado, en cambio,
procede algo mds despreocupado de las interpretaciones que hagamos del
texto.

Ahora bien, el mundo contemporidneo —a pesar del vasto proceso de
laicidad que lo constituye— sigue siendo un mundo organizado por esa
vasta biblioteca de Textos Sagrados. Luego, el razonamiento de Spinoza
para el siglo XVII estd vigente para el XXI. Buena parte de los conflictos
politicos sigue siendo de naturaleza teoldgica. Alli donde encontramos for-
mas de gobierno intolerantes, es probable que la forma que tengan de leer
su Libro sea dar con el sentido correcto; ya se trate de la Tor4, la Biblia o
el Corin.

123 Cf. Seinoza 1670, 105, 10-20.
124 SpiNoza 1670, 136.
125 Srinoza 1670, 11, 10.

162



Referencias bibliogrdficas

Spinoza, Baruch (1670/1925). Tractatus theologico-politicus. En: Spinoza
Opera, Band 3, ed. Carl Gebhardt. Heidelberg: Carl Winter.

163



Sobre los usos de la memoria y la utilidad
de las historias en Spinoza

Rodrigo Miguel Benvenuto (CONICET — LICH — UNSAM)

En un breve texto titulado Locura y Matemdtica, Horacio Gonzélez em-
prende una licida intervencién sobre la filosofia de Spinoza. Alli, desde
una singular lectura del 772, propone una tensién entre la locura profética
y la certeza matemadtica. Una tensién singular donde el poder pedagégico
de las metaforas que transforman lo divino en imdgenes demasiado huma-
nas; y el saber apodictico de las matemadticas que, con su claridad y distin-
cidn, nos permiten alcanzar un conocimiento verdadero de Dios. Los dos
polos representan un desafio para el pensamiento. ;Acaso se puede fundar
un conocimiento a partir de las imdgenes que sostienen la retérica del
saber comun, como los milagros y los relatos fantdsticos, que construyen
esta locura desde un lenguaje metaférico? ;la razé6n matemdtica no podria
constituir una forma particular de locura, al reducir todo saber de lo con-
tingente a una negatividad, frente a la necesidad inmanente de las leyes de
la Naturaleza?

A partir de estas preguntas, Horacio Gonzalez propone la siguiente res-
puesta:

164



El vulgo es la carencia de matemadticas para el gobierno de
las pasiones, pero es la presencia eminente de una vocacién
narrativa que es el espejo de nuestro propio nacer en palabras.
sQué ocurre cuando se dice que si la imaginacién del profeta
era brillante se comunicaba con Dios en estilo elevado, que si
era confusa, lo hacia con confusas palabras, que si era hombre
de campo, hablaba de bueyes y vacas, que si era hombre de
guerra, narraba recurriendo a imdgenes de generales y ejér-
citos, y que si era cortesano, engalanaba su voz aludiendo a
tronos y otros oropeles? He aqui la percepcién entera de lo
que, con abuso, llamarifamos un sistema narrativo, la doble
fundacién de la novela y la ciencia propuestas por un Spinoza
que a los milagros del agricultor, el guerrero y el cortesano —
todos personajes biblicos — los eleva al mismo rango del mé-
todo abolicionista del milagro, es decir, interpretar la retérica
colectiva que no funda la imaginacién pura de la bella razén,
sin adjetivos, pero si el arte narrativo de los pueblos (Gonzi-

lez, 1999, pp. 54-55).

Aqui se plantea la cuestidon sobre este «arte narrativo de los pueblos»,
como una retérica colectiva que, si bien no posee la certeza de las matema-
ticas, resulta necesaria — pese a su fragilidad imaginaria — para transmitir
una certeza moral. Por lo tanto serfa una locura desconocer esta ficcién
para la vida en comin; del mismo modo que seria una locura desconocer la
narrativa ficcional de los acontecimientos y tan solo apoyarse en la certeza
matemdtica. Probablemente, se trate de un ejercicio politico, incluso de
equilibrio en medio de las tensiones propias de la vida filos6fica. Resistir
a la tentacién del pequeno ilustrado bien pensante que, amparado en la
presunta transparencia de la razén, observa con desprecio las producciones
narrativas y las ficciones que el pueblo produce, ya que no caen bajo el
imperio matemdtico de la razén. ;Cudl es, entonces, el lugar de la ficcién
narrativa de los pueblos?

En un fragmento del 77P, especificamente en el capitulo IV, Spinoza
se pronuncia sobre esta narrativa ficcional de los pueblos, mostrando cier-
ta ambivalencia frente al significado que poseen las historias. Comienza
impugnando el valor de los relatos histéricos y su supuesta utilidad para
alcanzar el bien supremo. Luego, al examinar la naturaleza de la ley divina,

165



enumera algunas conclusiones que guiardn, en adelante, su reflexién sobre
el problema teoldgico-politico. Spinoza sostiene que la ley divina es comun
a todos los seres humanos, ya que puede deducirse de la naturaleza huma-
na en general. Y por esta razén, la ley divina no exige la fe en las historias
(va sean sagradas o profanas), pues no son un requisito necesario para al-
canzar el bien supremo. Sin embargo, inmediatamente agrega lo siguiente:

No obstante, aunque la fe en las historias no pueda darnos el
conocimiento y el amor de Dios, no negamos, sin embargo,
que su lectura sea muy dtil, en orden a la vida civil; pues,
cuanto mds observemos y mejor conozcamos las costumbres
y las condiciones de los hombres, que por ningiin medio se
pueden conocer mejor que por sus acciones, con mds cautela
podremos vivir entre ellos y adaptar, en cuanto la razén lo
permita, nuestras acciones y nuestra vida a su forma de ser
(Spinoza, 2012, p. 141).

Spinoza reconoce cierta utilidad de estas historias, en tanto que nos
ofrecen una pintura de las costumbres y la vida de un pueblo. Al igual
que la moral provisional de Descartes, la fe en las historias nos permite
adaptar nuestra practica vital a la forma de ser de un pueblo, con una
Unica limitacién: que no sea contraria a la razén. Sin embargo, relativiza
esta utilidad, ya que nunca pueden sustituir a la experiencia (que ex nulla
re melius, quam ex eorum actionibus nosci posxunt), es decir, que conocemos
las condiciones propias de los seres humanos en una sociedad a partir de
sus acciones, costumbres y pricticas.

En principio, resulta llamativo que Spinoza plantee esta referencia a las
historias en el mismo momento en que estd operando la critica al concepto
de Historia o, en el caso del pueblo hebreo, de la Historia Sagrada. Esta
operacién se hizo evidente en el capitulo Il del 777, donde Spinoza se ha-
bia pronunciado contra el concepto de eleccién divina como construccién
teoldgico-politica del destino sagrado del pueblo hebreo. Este discurso so-
bre la Historia no puede deducirse de los principios de la luz natural, y por
ello se constituye a partir de una narrativa especifica. Son aquellas historias
que, como sostiene Spinoza en el capitulo. VII, «[...] contienen, sobre
todo, milagros, esto es (...) narraciones de cosas insélitas de la naturaleza,
adaptadas a las opiniones y juicios de los historiadores que las escribieron»
(Spinoza, 2012, p. 196). La adaptacién revela una particular concepcién

166



de la Historia Sagrada: ya no se trata de garantizar la continuidad que se le
atribuye a este texto a partir de la revelacién divina, sino que se trata de in-
terpretarlo en sus discontinuidades. Y esas discontinuidades se rastrean en
los agregados, substituciones, silencios y enmiendas de los distintos pue-
blos y culturas que intervinieron en su conformacién narrativa. En efecto,
a partir de esas capas narrativas que se acumulan y sedimentan en el texto,
se plantea la exigencia de una interpretacién acorde, y con los mismos mé-
todos que se utilizan para el estudio e investigacién de la naturaleza.

Frente a ese monumento denominado Historia Sagrada, descubrimos
que las pequenas historias nos informan de la experiencia que otros han
vivido ante determinadas circunstancias, de tal modo que podamos acercar
la vida y experiencia de los pueblos a nuestra propia experiencia. En ellas se
narra la experiencia de un pueblo, o de hombres y mujeres que se destacan
por su virtud o sabiduria, y asi nos aleccionan sobre la obediencia a la ley
de Dios, inspirando los dnimos de los seres humanos a la obediencia y la
devocién. Quedamos asi perplejos frente a la disyuntiva gonzaliana entre
locura y matemdticas. Una razén que permite conocer las cosas segin el
orden y la necesidad inmanente de Dios que pugna frente a una poética del
mundo, donde los acontecimientos dispersos se unen arbitrariamente para
guiar la vida de los pueblos.

Es posible reconocer que Spinoza introduce esta particular reflexién
sobre la utilidad de las historias bajo la clave de la ontologia de la inmanen-
cia, donde se hace patente una textura relacional que entrelaza la necesidad
de las leyes divinas con la contingencia de los modos finitos. En efecto, son
aquellas historias que han sido escritas en medio de la variabilidad de la
fortuna las que configuran un relato, no solo sobre el pasado, sino sobre las
posibilidades de la innovacién en el presente.

Propongo que tomemos un breve pdrrafo del 777, donde Spinoza
muestra la relacién entre necesidad y contingencia en el contexto de la
critica al concepto de eleccién y preferencia de Dios por los hebreos. Spi-
noza comienza por definir gobierno de Dios, auxilio divino, eleccién de
Dios y fortuna. Luego de definir el «gobierno de Dios» como el orden fijo
e inmutable de las leyes de la Naturaleza, distingue el auxilio divino, como
auxilio interno (lo que puede aportar la naturaleza humana para conservar
su ser) y externo (la utilidad que proviene del poder de las causas exter-
nas). La fortuna, finalmente, se define como «[...] el gobierno de Dios,
en cuanto que dirige los asuntos humanos a través de cosas externas e
inesperadas» (Spinoza, 2012, p. 120). En este sentido, las historias se cons-

167



truyen en esta trama singular donde confluyen la fortuna, la utilidad de las
causas externas y el deseo incesante de conservar nuestra existencia. De esta
forma ha renunciado a cualquier presupuesto teleolégico, ya que concibe
los hechos como la produccién inmanente a partir del encuentro singular
entre la necesidad y la contingencia, en la materialidad de los encuentros.
Las historias son, desde esta perspectiva, el relato del auxilio externo y la
fortuna en la vida de los pueblos. Por ello pueden ser modelos de piedad
o devocidn, en el caso de la plebe, o de una sabiduria politica para los go-
bernantes. Y revelan su cardcter mimético en tanto que se inscriben en el
gobierno de Dios, es decir, en la necesidad inmanente que se sigue de las
leyes de la Naturaleza.

Al referirse a los milagros, Spinoza enuncia la mecdnica ficcional que
actda en los relatos histéricos. Comienza afirmando que es raro que los
seres humanos no mezclen su propio juicio al relatar un suceso, al punto
que estdn condicionados por sus opiniones previas que, en la mayoria de
los casos, perciben algo totalmente distinto de lo que ven u oyen que ha
sucedido, tanto si lo que se relata supera la capacidad de quien las cuenta
y oye, como si le interesa que el hecho suceda de una forma determinada.
Y agrega:

De ahi resulta que los hombres, en sus crénicas e historias,
cuentan mds bien sus opiniones que las cosas realmente suce-
didas; que uno y el mismo caso es relatado de modo tan dife-
rente por dos hombres de distinta opinién, que parece tratarse
de dos casos; y que, finalmente, no es demasiado dificil mu-
chas veces averiguar las opiniones del cronista y del historiador
por sus simples relatos (Spinoza, 2012, p. 186).

Si las historias se componen a partir de recursos ficcionales, y asi parece
indicarlo desde su matriz imaginativa, seria necesario indagar sobre los me-
canismos de construccién poética que rige a este discurso histérico. Y en
esos mecanismos, no puede obviarse una relacién particular con la memo-
ria. Un ejemplo concreto de este recurso se encuentra en la construccién
narrativa sobre la cual Albert Burgh expone argumentos histéricos para
convertir a Spinoza al catolicismo. Para ello, hace referencia a un orden
por el cual, en palabras de Burgh, «[...] la Iglesia de Dios persiste, desde el
comienzo del mundo hasta el dia de hoy, propagindose sin interrupcién,
firme e inconmovible» (Spinoza, 1988, p. 361). Spinoza da cuenta de este

168



recorte arbitrario, y en el que deliberadamente se omiten los relatos sobre
la violencia y la crueldad que sostuvo al catolicismo: «El orden de la Iglesia
Romana, que usted tanto elogia, confieso que es politico y lucrativo para
muchisimos, y yo no creerfa que hubiera otro mds adecuado para enganar a
la plebe y para subyugar a los espiritus humanos» (Spinoza, 1988, p. 399).

Si Spinoza reconoce el aspecto poético-narrativo de las historias, pode-
mos observar que, al mismo tiempo, admite que toda historia se construye
a partir de un recorte arbitrario en la memoria de los acontecimientos.
En el caso de Burgh es claro, al negar el pasado sangriento de la iglesia
romana. Lejos de cualquier pretensién racional y matemdtica, Spinoza no
puede obviar este mecanismo. Incluso podria estar presente en un uso de-
liberado y problemadtico de este recorte, donde Spinoza parece ejercer este
mecanismo, en un pasaje controvertido del 777, al final del capitulo III,
al referirse a la situacién de los judios en Espana como un ejemplo para
mostrar como el odio de otras naciones sirvié al pueblo judio para conser-
varse. Y dice:

En cuanto a que el odio de las naciones les conserva, la expe-
riencia misma lo ha probado. Cuando, hace tiempo, el rey de
Espana forzé a los judios a admitir la religién del reino o irse al
exilio, muchisimos judios aceptaron la religién de los adictos
a los pontifices (romanos). Y como a aquellos que admitieron
su religién, les fueron concedidos todos los privilegios de los
espafoles de origen y fueron considerados dignos de todos los
honores, se mezclaron rdpidamente con los espafioles, de for-
ma que poco después de ellos no quedaba ni resto ni recuerdo

(Spinoza, 2012, pp. 133-134).

Es claro que Spinoza elige una narracién histérica sobre un periodo
que no se especifica con claridad (asi lo indica el olim, que Dominguez
traduce como «hace tiempo»), donde los judios conversos «rdpidamente»
(statim) se mezclan con los espafioles, al punto que «poco tiempo después»
(ut pauco post tempore) ya no quedaba ningun resto ni recuerdo. Se trata de
un relato que plantea una asimilacién que, de acuerdo al relato histérico,
sabemos que no sucedi6 de esta forma'?. Sin embargo, Spinoza no podia

126 En una nota de Pierre-Francois Moreau y Jacqueline Lagree a su traduccién al
francés del 77P, sostienen que esta era también la opinién de Orobio de Castro, como

169



desconocer que esta no era la situacién comun de los llamados marranos
en Espana. Incluso, més alld de esta visién exageradamente optimista de
la asimilacién, las doctrinas sobre la pureza de la sangre que se impusieron
inmediatamente en Espafia frenaron cualquier postura en favor de la asi-
milacién de los judios conversos a la sociedad espanola.

Este texto mantiene una tensién particular sobre toda la obra de Spino-
za. Sin embargo, consideramos que podria interpretarse como un ejercicio
de narracién que no pretende dar cuenta de un hecho concreto de la his-
toria, sino de las capacidades de ficcionalizacién de los hechos histéricos a
partir de un recorte arbitrario. De hecho, Spinoza es consciente de la situa-
cién ominosa que padeci6 el pueblo judio en Espana. En la respuesta a la
carta de Albert Burgh, trae a la memoria el recuerdo de Judas el fiel, como
una prueba de la persecucién y el sufrimiento que debieron sufrir aquellos
que profesan una fe distinta a la que impera en un Estado. Dice Spinoza
que, «[...] yo mismo he conocido, entre otros, a un tal Judas, llamado el
fiel, que, cuando ya se crefa muerto, comenzé a cantar en medio de las
llamas, el himno que comienza: A #, Ob Dios, ofrezco mi alma, y expir6 en
medio del canto» (Spinoza, 1988, p. 399)'%.

Resulta dificil establecer si Spinoza conocid, como alli se dice, y en qué
circunstancias, a este personaje. Sin embargo, es una prueba fehaciente de
su conocimiento sobre la persecucién a los judios en Espafa. Por lo tanto,
insiste la pregunta: ;por qué recortar deliberadamente la memoria histdri-
ca? O, en otro sentido, mds cercano a nuestra indagacién: ;Cuéles son los
usos de la memoria en la construccién narrativa del pasado?

se observa en su controversia con Philipp van Limborch, y publicada por este dltimo con
el titulo De Veritate Religionis Christianae Amica Collatio cum Erudito Judaeo, en 1687
(muchos anos después de la muerte de Spinoza): «En Espana, aquellos que abjuraron
del judaismo y sus descendientes, viven una vida muy segura y no tan cargada de penas
como Israel. Son, de hecho, principes, duques, condes, marqueses, inquisidores, clérigos,
candnigos, monjes y monjas, y todos son durisimos perseguidores de los judios» (Spinoza,
2005, p. 721). Incluso también se cita el ejemplo de Pablo de Burgos, quien habia sido un
famoso rabino y, luego de su conversién, obispo, arzobispo y regente del reino.

127 Se trata de una referencia a Lope de Vera y Alarcdn y, por los datos que constan en
el auto de fe celebrado en Valladolid el 25 de julio de 1649, murié quemado vivo luego
de cinco afios de interrogatorios y tortura. Segn se relata, y tras haber negado varias
veces los cargos de herejia, se habria circuncidado en su celda con un hueso de gallina y
finalmente, ya sin ningtin temor, se da el nombre de Judas el fiel.

170



Quizds una posible respuesta se encuentre en la capacidad de ficcionali-
zar el pasado y el uso poético-narrativo de la historia, que en nuestra épo-
ca, ha sido ampliamente desarrollado por Hayden White. Concretamente,
White se refiere a un uso tropoldgico, es decir, a «[...] la comprensién teé-
rica del discurso imaginativo, de todas las formas por las cuales los diversos
tipos de figuraciones (tales como la metdfora, la metonimia, la sinécdoque
y la ironia) producen los tipos de imdgenes y conexiones entre imagenes
capaces de desempenarse como sefales de una realidad que sélo puede ser
imaginada mds que percibida directamente» (White, 2003, p. 45).

Es probable que Spinoza haya reconocido y valorado este uso imagi-
nativo de la historia al trastocar la memoria de los hechos en torno a la
asimilacién de los judios en Espafia. Esta asimilacién que se describe en el
final del capitulo III del 777 se introduce en la historia narrada por Spi-
noza mucho antes de las leyes de sangre. Asi podemos observar que, detrds
de aquel recorte arbitrario, probablemente exista un llamado de Spinoza
a borrar cualquier concepcién de la ciudadania vinculada con la religién,
es decir, planteando un argumento a favor de una laicidad que niega toda
construccién supersticiosa sobre la pertenencia a un pueblo.

Si asi fuese, resulta mds que sugerente la relacién que Spinoza establece
entre memoria, historia y discurso poético-narrativo del pasado. Detrds de
las historias que construye el pueblo opera un recorte de la memoria. Y, en
este sentido, Spinoza muestra que todo pueblo, cultura, sociedad produce
deliberadamente este recorte que, a su vez, lucha encarnizadamente con
otros recortes de la historia. Por ello consideramos que la construccién de
una «memoria completa» (como se promueve actualmente desde el discur-
so oficial) resulta banal. Al igual que el Funes borgeano, la pretensién de
una memoria completa acaba disolviendo la realidad bajo el imperio de la
cifra, ocultando asi la experiencia de los pueblos, su reclamo de justicia,
lo inconfesable del horror ejercido a manos del Estado. De esta forma, y
frente a esta falsa pretension estatal de reducir la realidad a la estadistica,
Spinoza nos permite pensar en el ejercicio de un arte narrativo de los pue-
blos como un ejercicio de resistencia y construccién colectiva de nuevas
formas de vida democrdtica.

171



Referencias bibliogrdficas

Gonzédlez, Horacio (1999). «Locura y matemdticas». En: Gonzélez, Hora-
cio (comp.), Céncavo y convexo. Escritos sobre Spinoza, pp. 49-58.
Buenos Aires: Altamira.

Spinoza, Baruch (1988). Correspondencia. Madrid: Alianza.

Spinoza, Baruch (2005). (Euvres III. Tractatus theologico-politicus.
Traité théologico—politique. Paris: Presses Universitaires de France.

Spinoza, Baruch (2012). Tratado teoldgico-politico. Madrid: Alianza.

White, Hayden (2003). E/ texto histérico como artefacto literario y otros es-
critos. Barcelona: Paidds.

172



La razén como espejo de la naturaleza

Franco Cardozo (UBA)

;Podemos observar con claridad la realidad, si vemos las luces refractadas
por el prisma que tallé Spinoza? Probablemente, él creerfa que si. Cuando
Albert Burgh le pregunté a Spinoza c6mo sabia que su filosofia era la mejor
de entre todas las que se habian ensefiado, Spinoza respondié:

Pues yo no presumo de haber hallado la mejor filosofia, sino
que sé que entiendo la verdadera. Si, en cambio, me pregunta
usted cé6mo sé eso, le contestaré que del mismo modo que sabe
usted que los tres dngulos de un tridngulo son iguales a dos
rectos [...] (Spinoza, 1988, p. 397).

Por lo tanto, el conocimiento expresado en su obra magna, la Etica,
debia ser tan preciso como el conocimiento expresado matemdticamente.
{Asi lo hizo!, la Etica fue escrita more geométrico. Por esto, hacer filosoffa al
modo de los gedmetras no es simplemente elegir una de tantas opciones es-
tilisticas en aras de causar s6lo un efecto estético, sino la tinica opcién a ele-
gir bajo la cual puede expresarse la verdad filoséfica. ;Cudl es esa verdad?
Que hay un orden perfecto. Pero, ;cémo podria expresarse ese orden sino
por medio del lenguaje? ;El lenguaje més preciso seria el matemdtico? ;Esto
implica que Spinoza cree en un lenguaje perfecto? Dificil, ya que el conoci-
miento por signos pertenece al género imaginativo. Debido a esto se ha di-
cho que Spinoza es nominalista. Dicho esto, afirmo siguiendo a Vidal Pena
(Spinoza, 2011, p. 179), que su nominalismo en conjuncién con su aprio-
rismo, tensionan la lira de su pensamiento. Empero, no sélo Vidal Pena
cay6 en la interpretacién mentada. Es moneda corriente describir a Spino-
za como un nominalista. Esto no es casual. Es mds bien un @éppaixov para
curar un malestar. Pero si en vez de mirar con un sélo ojo, miramos con
ambos, nos vemos inclinados a hacer un diagnéstico: el cuerpo de Spinoza
entrafa una enfermedad. En el seno de su organismo hay una paradoja.
Mi propésito serd analizar la tensién entre ambas sinfonias, la del nomina-
lismo y la del apriorismo -que serd entendido como un tipo de realismo'**-

128 Dado que apriorismo es una expresion vaga, la supliré por realismo. ;Qué es el

173



para ver si pueden o no armonizar entre si. Mi conclusién, serd que no es
posible. En lo que sigue, mostraré en la primera seccién que Spinoza no
s6lo es nominalista, sino que también es realista. En la segunda seccién,
como ademds Spinoza es lo que llamaré formalista natural'y adecuacionista.
En la tercera seccién, como de los dos aspectos de su teoria se deriva una
paradoja. Y en la tltima seccién voy a proponer una interpretacién neo-
pragmatista de su filosoffa.

1. Dos sinfonias: nominalismo y realismo

La llave de entrada para describir la postura del autor, es atender a lo que
él entiende por nociones comunes. Hay dos tipos de nociones comunes o
universales para Spinoza.

(A) Las primeras pertenecen a la imaginatio: Son ideas causadas por los
limites de nuestro cuerpo. Nuestro cuerpo sélo es capaz de formar un cier-
to nimero de imdgenes. Si ese nimero es sobrepasado, las imdgenes empe-
zardn a confundirse y si el niimero de imdgenes que el cuerpo es capaz de
formar es sobrepasado en demasia, el alma se verd inclinada a agrupar esa
serie de cuerpos bajo una sola palabra. En este casillero se ubican las expre-
siones trascendentales como ‘ser’, ‘cosa’ y ‘algo’ pero también universales no
trascendentales, tales como ‘mesa’, ‘elefante’, o ‘basura’. Estas expresiones
tienen dos origenes: el conocimiento por experiencia vaga, y el conocimiento
por signos. Quiero resaltar este Gltimo. Sobre él, Spinoza afirma: «[...] Al oir
o leer ciertas palabras nos acordamos de las cosas, y formamos ciertas ideas
semejantes a ellas, por medio de las cuales imaginamos esas cosas [...]»
(Spinoza, 2011, p. 179).

(B) Las segundas pertenecen a la o y son su fundamento:
Son ideas cuya causa es Dios en cuanto constituye la esencia del alma huma-
na. Por ejemplo: «Sea A algo comun a todos los cuerpos, y que se da igual-
mente en la parte de un cuerpo cualquiera y en el todo. Digo que A no pue-
de ser concebido sino adecuadamente.» (Spinoza, 2011, p. 134). Si somos
afectados por un cuerpo exterior s6lo en virtud de aquello que tenemos en

apriorismo sino un tipo de realismo comprometido con ciertas entidades conocidas «
priori?, las ideas adecuadas en Dios, no dependen de ser conocidas en la duracién, son en
la eternidad. Por ende, describir a Spinoza como apriorista no sirve a mis propésitos, lo
importante es el compromiso ontoldgico con ciertas entidades. Quedard mds claro en la
primera seccion.

174



comun con él, por ejemplo de A, entonces la idea de esa afeccién implicard la
propiedad A. Expresiones como: inercia o conatus pertenecen a este género.
Dicho esto, ;cabe etiquetar a Spinoza sélo como nominalista?. Para re-
solver ésta incognita prestemos atencién a la proposicién XLIX. (Spinoza,
2011, p. 193) de Etica II. El autor hace un corte limpio entre palabras,
imdgenes, e ideas. Asumo por sus argumentos que con ideas refiere sélo
a ideas adecuadas, con imdgenes a las ideas inadecuadas, y con palabras
a ciertos modos de la extension. Luego afirma que quién confunde imd-
genes con ideas, cree que las ideas son «[...] como pinturas mudas en un
lienzo [...]». Por ello, «[...] no ven que la idea, en cuanto que es idea, im-
plica afirmacién o negacién.» (Spinoza, 2011, p. 196). Pero si las ideas
son modos del pensamiento, y por el axioma III de E. II (Spinoza, 2011,
p. 122), todo modo de pensar tiene un ideatum o contenido'?, ;cudl es
el contenido de las ideas adecuadas, el contenido de ideas que implican
afirmacién o negacién?. Podemos guiarnos con la proposicién XXXIX
(Spinoza, 2011, p. 175) donde afirma que de todo aquello que sea comtn
al cuerpo humano y a ciertos cuerpos exteriores, por los que el cuerpo
humano suele ser afectado, ddndose tanto en la parte como en el todo,
habrd en el alma humana una idea adecuada. En la demostracién de la
misma proposicién sostiene «Supdngase ahora que el cuerpo humano es
afectado por un cuerpo exterior en virtud de aquello que tiene en comun
con ¢él, es decir, en virtud de A; la idea de esta afeccién implicard la pro-
piedad A [...]» (Spinoza, 2011, ibid.). Luego dice «[...] en cuanto implica
la propiedad A, serd en Dios adecuado en cuanto estd afectado por la idea
del cuerpo humano [...]» (Spinoza, 2011, ibid.). Ademds en la proposi-
cién XXIX de Etica IT declara que el conocimiento racional debe concebir
«[...] concordancias, diferencias y oposiciones [...]» entre las cosas (Spino-
za, 2011, p. 168). ;Cudles son los candidatos a ser una propiedad como
A que describa concordancias, diferencias y oposiciones, comunes a otros
cuerpos y al cuerpo humano?. Entre otros ejemplos, las propiedades que
cumplen todas las notas requeridas, son las leyes de Newton, por ejemplo:
F=MA (Newton, 2011, p. 153). ;Pero cémo serian expresadas éstas leyes
o nociones comunes, de modo tal que impliquen afirmacién y negacién
sin ser una pintura muda? Deben ser expresadas en alguna teoria, la me-

129 Si bien el axioma es postulado, con el propésito de afirmar que el alma humana pue-
de poseer ciertas ideas sin que se de ningtin otro modo de pensar, interpreto este axioma
como uno de los tantos precedentes de la nocién de intencionalidad en Brentano. Véase:
Brentano, E C. (2020). Psicologia desde el punto de vista empirico (S. Sdnchez-Migall6n,
Trad. y presentacién). Salamanca: Sigueme.

175



cénica cldsica en el caso de Newton. ;Y cémo se adquiere el conocimiento
con el cual se confeccionan esas teorias?. En E/ concepto de lo mental, Ryle
distingue entre Know that -saber qué- y Know how -saber cémo- (Ryle,
2005, p. 26), mientras que Russell en Los problemas de la filosofia distingue
entre knowledge by description -conocimiento por descripcién- y knowledge
by acquaintance -conocimiento por familiaridad- (Russell, 2003, p. 30).
Acudiendo a éstas diferencias la taxonomia del conocimiento se divide en
tres géneros: knowledge by acquaintance, knowledge by description o know
that, y know how. ;Qué lugar ocupan las ideas adecuadas en estos tres
géneros de conocimiento? En primer lugar las ideas adecuadas no pueden
ser know how, debido a que no poseemos conocimiento de ellas actuando;
mids bien es al revés, si actuamos es porque tenemos ideas adecuadas. Sin
ideas adecuadas no se puede 0brar, sino sblo padecer. En segundo lugar no
pueden ser knowledge by acquaintance, debido a que las creencias percep-
tivas (cosas singulares representadas por los sentidos) que tenemos, acer-
ca de las cuales tenemos conocimiento directo, son descritas por él como
conocimiento por experiencia vaga. En consecuencia el conocimiento de
las ideas adecuadas debe ser know that o knowledge by description, i.e., co-
nocimiento proposicional. Llegamos al callején: si las ideas adecuadas son
conocimiento proposicional, s6lo pueden ser conocidas por medio del len-
guaje; la pintura no serd muda, si y sélo si habla. Por tanto, sélo podremos
adquirir el conocimiento para confeccionar tal o cual teorfa, adquiriendo
ideas adecuadas, las cuales sélo pueden conocerse y expresarse por medio
del lenguaje. A menos que nos veamos inclinados a adscribirle a Spinoza
un conocimiento por revelacién que quede fuera de lo simbdlico, cosa
que no creo sea el caso. Luego, ;c6mo nos conduce ésta conclusién a que
Spinoza es realista? Bien, el dictum de Quine ha sido «Una teoria estd obli-
gada a admitir aquellas entidades —y sélo aquéllas— a las cuales tienen que
referirse las variables ligadas de la teorfa para que las afirmaciones hechas
en ésta sean verdaderas» (Quine, 1984, p. 40). Este criterio de compromiso
ontoldgico arroja luz sobre las afirmaciones de Spinoza, ya que nos ayuda a
ver que €l estd comprometido con las entidades de su teoria'?’. Ergo, insta
a Spinoza a admitir un cierto grado de realismo. En conclusién, se debe
conceder que Spinoza no sélo es nominalista, sino también realista puesto

130 A quién me objete que este criterio depende de la teoria correspondentista de la ver-
dad, y senale que Spinoza no es correspondentista, le responderé que el criterio de Quine
no depende de la mentada teorfa de la verdad. Si adhiriésemos, por ejemplo a una teorfa
de la verdad por acuerdo, también valdria el criterio quineano: estarfamos comprometidos
con toda entidad con la que hayamos acordado.

176



que toda idea adecuada debe ser expresada en un lenguaje que lo com-
prometa ontolégicamente con ciertas entidades. Las que son de nuestro
interés, son las propiedades referidas por las nociones comunes de la ratio.
Pero, ;qué tipo de propiedades podrian ser las expresadas en las nocio-
nes comunes, las cuales se descomponen en enunciados legaliformes''?
Si tiramos del hilo, la mayoria de las nociones comunes o leyes, podrian
ser propiedades si son descritas como propiedades disposicionales de los
cuerpos'?”. Por eso, desde luego que su realismo no es un realismo ingenuo
como indica Vidal Pena, sino un realismo de estructuras que responde a
la «[...] “forma de formas” (o “estructura de estructuras”) [...]» (Spinoza,
2011, p. 149). El realismo de Spinoza se parece en mucho -mds no en
todo- al realismo estructural éntico no eliminativista, en la variable que
apela a propiedades disposicionales para justificarse (Borge, 2020, p. 39).
Esto se exhibe, por ejemplo, en la forma légica de una buena parte de
las nociones comunes expuestas en la digresién fisica (Spinoza, 2011, pp.
143-151), las cuales suelen tener como conector principal, un condicional.
En conclusién, Spinoza no sélo es nominalista, sino también realista.

2. Resonancias de las sinfonias: adecuacionismo y
Jformalismo natural

:Cudl es el lenguaje en el que se conocen y se expresan las ideas
adecuadas? Desde ya que no puede ser ningtin lenguaje natural, ya que
de toda lengua sélo puede extraerse conocimiento por signos, oséase, slo
pueden extraerse ideas inadecuadas. ;Y el lenguaje formal? No es una
pregunta menor, dado que Spinoza tiene una aficién por el érden de los
gedmetras. ;Qué postura-s epistemoldgica-s tendria Spinoza respecto del
lenguaje formal'®*? Debemos acudir tanto a la filosofia de la matemdtica
como a la metafisica de la légica, para desatar este nudo. Por mor del
argumento, reduzco el abanico de posturas en ambas dreas, a tres: in-
tuicionismo, logicismo y formalismo. ;En qué lugar-es cabe Spinoza?:

131 Enunciados tales como el de la proposicién XXXIX.

132 A excepcidn de leyes tales como que todo cuerpo o bien estd en reposo o bien estd en
movimiento, ya que tal ley no describe una disposicién. Serfa otro el caso si se reformulara
la ley mencionada, de modo tal que afirme: “Para todo cuerpo C, si C estd en reposo,
entonces C tiene la propiedad de entrar en un movimiento M”, por ejemplo.

133 Con postura epistemoldgica acerca del lenguaje formal, me refiero a una postura
psicosemadntica.

177



(A) En primer lugar, no podria ser intuicionista. Ya que las ideas ade-
cuadas sobre el lenguaje formal (como las inferencias deductivas o
las propiedades de los numeros naturales) no pueden ser ideas in-
ventadas por la humanidad. Al contrario, las ideas adecuadas son
en Dios, y de ¢él derivan su valor de verdad en el alma humana.
(B) En segundo lugar, si podria ser logicista. Sin embargo, no reduciria
la matemadtica a la légica, sino al conjunto de ideas adecuadas (conjunto
de mayor cardinalidad que el conjunto de todas las proposiciones 16gi-
cas). Podrfamos describir al conjunto de todas las proposiciones légicas
y al conjunto de todas las proposiciones matemdticas como subconjun-
tos del conjunto mayor: el conjunto de ideas adecuadas. Hacer uso de
la teorfa epistemoldgica de Spinoza en esta drea es innovador, ya que en
este aspecto, su teoria no responde a ninguna de las posiciones dadas en
la querella de las entidades matemdticas y légicas. Tal como sefalé mds
arriba, las ideas adecuadas no sélo contienen proposiciones de las ciencias
exactas; sino que también contienen proposiciones de las ciencias ficti-
cas, .v.g., las leyes de Newton. Llamaré a esta postura: adecuacionismo'.
Por ende, del realismo sobre las ideas adecuadas, se deriva un realismo ma-
temdtico y un realismo légico. Aunque la eternidad no es el tercer reino, si
tienen un parecido de familia. Ahora bien, puesto que en Dios sub specie
aeternitatis sélo hay ideas adecuadas y dentro de ellas estd el subconjunto
de proposiciones de la légica, ;estamos habilitados a inferir que la l6gica
simbdlica es el lenguaje privilegiado para conocer y expresar las ideas
adecuadas? Paraddjicamente, no. El lenguaje formal, ya sea matemdtico o
16gico simbdlico, es también conocimiento porsignosy se expresa con signos.
(C) En dltimo lugar resta el formalismo, el cual es consistente con el co-
nocimiento por signos. Sélo queda jugar con los signos de un lenguaje
formal L, si y sélo si esos signos no son interpretados. Debido a que no
se puede ir mds alld: si hacemos uso de la teoria de modelos para atri-
buir una interpretacién desde un metalenguaje a las expresiones forma-
les, entonces esas expresiones ya pertenecerian a un universo de discurso;
ya serfan conocimiento proposicional; ya serfan, en suma, conocimien-
to por signos. Asi, el formalismo de Spinoza es un tipo especial de for-
malismo, uno que también va en direccién del lenguaje natural. En esze
aspecto también es innovador. Por eso lo llamaré: formalismo natural.
Su formalismo natural lo obliga a reducir no sélo la matemdtica, sino

134 No se debe olvidar que las ideas adecuadas, lo son en virtud de poseer todas las
propiedades intrinsecas a una idea verdadera, sin necesidad de adecuarse al objeto. Véase
la definiciéon IV de E. I (Spinoza, 2011, pp. 122-123).

178



también la 16gica, a nada mds que cierta manipulacién de signos. Ergo,
el lenguaje formal tampoco sirve para conocer o expresar el conocimien-
to proposicional de las ideas adecuadas. Si Spinoza hubiese formalizado
en ldgica simbdlica todos los axiomas, definiciones, proposiciones, etc, de
la Etica, de nada le hubiese servido. Sélo podria derivar unas férmulas
de otras haciendo uso de la teoria de la prueba. Pero en cuanto quisie-
ra atribuirle una interpretacion a las férmulas, habria cruzado el limite.
En Acerca de lo que hay, Quine empareja al intuicionismo con el concep-
tualismo, al logicismo con el realismo y al formalismo con el nominalismo
(Quine, 1984, pp. 41-42). Por eso, siguiendo a Quine, no quedan dudas.
En un aspecto, Spinoza es adecuacionista, es decir realista. En otro aspecto, es
formalista natural, o sea nominalista. Pero si Spinoza valora la consistencia,
entonces debe relegarse a ser un formalista natural y dejar su adecuacionis-
mo de lado. Debe, también, relegarse a ser nominalista y dejar su realismo
de lado. No se puede jugar con ambas barajas al mismo tiempo. Puesto que
todo conocimiento por signos s6lo me da ideas inadecuadas, jamds podria
ni conocer, ni expresar, su adecuacionismo o su realismo.

3. Se rompe la armonia: la paradoja del doble aspecto

Esta conclusién no nos debe resultar extrana. No es mds que la consecuencia
de un nominalismo que creci6 sin cesar. Un nominalismo que no sélo se re-
dujo a un repertorio de expresiones vagas y ambiguas, como ciertos univer-
sales 0 nociones comunes; sino que el nominalismo de Spinoza es coexten-
sivo con todo lenguaje, tanto natural como formal. Se demostré mds de lo
que se queria; se derivé en un formalismo no sélo del lenguaje formal, sino
también del natural. ;Qué resta para las ideas adecuadas? Puesto que como
mencioné, para conocerlas debemos tener conocimiento proposicional de
cualesquiera sean esas propiedades, sélo resta postular un discurso concep-
tual con signos naturales como el de Ockham en su summa logicae (De Libe-
ra, 2016, pp. 372-386) o un lenguaje del pensamiento como lo hizo Fodor
en su obra homénima (1984). Sin embargo, su innatismo le produciria un
mal sabor de boca a Spinoza. Mds bien, el contenido o ideatum de las ideas
adecuadas estaria en la eternidad, con su realidad objetiva. Mientras que las
ideas, en cuanto ideas en el alma humana, sélo tendrian realidad formal.
Una vez que se redujo el lenguaje a un subconjunto de modos de la ex-
tension, toda idea de afeccién del lenguaje sélo puede proveernos imdge-
nes confusas y mutiladas de las cosas. Es decir, toda idea adecuada sélo
puede venir de una idea inadecuada. De nuevo, le pregunto a Spinoza,

179



scémo lograrian las ideas adecuadas tener realidad objetiva?, ;Cémo po-
drfamos sacarlas del pozo de la realidad formal?, ;Cémo podriamos referir
sin el lenguaje?. Esa virtud podemos delegirsela a Dios. Pero en noso-
tros constituye mds bien un vicio de la razén. Suspendida la significati-
vidad del lenguaje, reducida a modos de la extensién cuyo correlato en
el pensamiento son sélo ideas inadecuadas, se suspende toda referencia
exitosa a las ideas adecuadas. Las ideas sélo pueden ser el soporte ma-
terial de imdgenes o palabras, confusas y mutiladas; pero no expresar
proposiciones. Luego, abismo. No darle papel significativo al lengua-
je, ha derivado en una paradoja. La llamo: la paradoja del doble aspec-
to. Se da por la conjuncién entre su nominalismo fuerte, y su realismo
fuerte. Se da en suma, por su adecuacionismo y su formalismo natural.
El argumento esquematizado quedaria asi'>’:

1. De todo conocimiento por signos conozco ideas inadecuadas.
2. Todo conocimiento por signos es conocimiento proposicional.

3. Todo conocimiento proposicional es coextensivo con el conoci-
miento de ideas inadecuadas.!®°

4. Toda idea adecuada es conocimiento proposicional.

5. Toda idea adecuada es coextensiva con el conocimiento por sig-
157
nos'¥.

6. Todo conocimiento de ideas adecuadas es coextensivo con el cono-
cimiento de las ideas inadecuadas!'3.

7. Conclusién: Paradoja entre ideas adecuadas e inadecuadas. Q.E.D.

4. Interpretacién neopragmatista

En La filosofia y el espejo de la naturaleza, Rorty sefiala que gran parte
de la tradicién filoséfica ha pecado al usar la metdfora del espejo: crefan
que nuestra mente puede reflejar la realidad (Rorty, 2016, p. 20). Sin em-

135 Aunque significativamente mds simple, espero que el esquema ayude a entender el
nicleo del argumento.

136 Por el axioma de extensionalidad de Zermelo-Fraenkel y por (1) y (2).
137 Por el mismo axioma mencionado en la nota ocho y por (2) y (3).

138 Por el axioma mencionado en la nota ocho y por (3) y (4).

180



bargo, no creo que Spinoza haya sido guiado por la metéfora del espejo.
Mis bien, fue guiado por un laberinto de espejos. Del cual, si estoy en lo
cierto, no se puede salir. En la jerarquia del conocimiento, no se puede
ascender desde las ideas inadecuadas al resto de ideas. Hay un muro in-
franqueable, si se quiere atacar desde adelante. Esto sucedié porque, como
sostiene Rorty en e/ legado de Spinoza, Spinoza ha sido mds amable con
el cuerpo, pero no con la metdfora (Rorty, 2019, p. 134). Su desdén ha-
cia otros géneros literarios que no sean el tratado, el ensayo, o el orden
deductivo, resultd caro. Si el gran espiritu de Spinoza hubiese sido mds
caritativo con otros géneros, no habria sido atrapado por su propia teo-
ria. Ya que le hubiese dado al lenguaje otro lugar, quizds el que el pri-
mer Wittgenstein le dié en el Zractatus (2017), pero eso no lo sabemos.
Vidal Pefia ha propuesto realizar una lectura dialéctica de Spinoza. Yo pro-
pongo que esa dialéctica no sea sélo con la filosofia, sino al decir de Rorty
con la conversacién de la humanidad (Rorty, 2016, pp. 351-355). El more
geométrico nos inclina a creer que o bien somos spinozistas, y todo ha sido
dicho, o bien Spinoza ha errado, y nada vale. Pero esa comprensién de
la filosofia me parece un espejismo. La filosofia no es un juez que puede
sentenciar condenas sobre otros sectores de la cultura, antes bien, es una
voz en la gran conversacién de occidente. Si en vez de practicar una filoso-
fia sistemdtica, practicamos una filosofia edificante'®, reaccionaremos ante
cualquier intento de postular los fundamentos tltimos de las cosas. Esa
reaccién, nos sirve para usar la filosofia en aquello que nos sea mds con-
veniente, y no s6lo en aquello que queria quien escribié la obra. Pero, sin
subrogar el juicio de otras voces de conversacion, por la voz de la filosoffa.
No debemos reducir la filosoffa a una dialéctica que habla consigo misma,
como un discurso cuya pretensién es, al final, expresar verdades apodicti-
cas. Antes bien, un criterio socio-practico como el propuesto por McCar-
thy (1990) nos servird para des-trascendentalizar a la filosofia, para seguir
haciendo uso de ella como herramienta en la conversacién de la humani-
dad. Asi, la filosofia de Spinoza no es ya la expresion de la eternidad, sino
un dngulo mds para observar las cosas; que sirve para mejorar las cosas,
todas las cosas.

139 Como la filosoffa por la que aboga Rorty. Véase: Rorty, R. (2016). La filosofia y
el espejo de la naturaleza (J. F. Zulaica, Trad., 8.2 ed.). Ediciones Cdtedra. Tercera parte,
Capitulo VIII.

181



Referencias bibliograficas

Borge, Bruno (2020). «Realismo estructural éntico y modalidad». Ideas y
Valores, 69(173), pp. 37-56.

De Libera, Alain (2016). La cuestion de los universales: de Platon a fines de la
Edad Media. Trad. Mariano Miccio. Ciudad Auténoma de Buenos

Aires: Prometeo Libros.

Fodor, Jerry A. (1984). El lenguaje del pensamiento. Trad. Juan Ferndndez
Zulaica; presentacion y revision de Juan E. Garcia-Albea. Madrid:
Alianza Editorial.

McCarthy, Thomas (1990). «Private Irony and Public Decency: Richard
Rorty’s New Pragmatism». Critical Inquiry, 16(2), pp. 355-370.

Newton, Isaac (2011). Principios matemdticos de la filosofia natural. Trad.
Eloy Rada Garcfa. Madrid: Alianza Editorial.

Quine, Willard Van Orman (1984). Desde un punto de vista légico. Trad.

Manuel Sacristan. Barcelona: Paidés Ibérica.

Rorty, Richard (2016). La filosofia y el espejo de la naturaleza. Trad. J. Fer-
nandez Zulaica. 8.2 ed. Madrid: Ediciones Cdtedra.

Rorty, Richard (2019). «El legado de Spinoza». Trad. Sebastidn Martinic
Caneo. Episteme. Revista de Estudios Socioterritoriales, 11(1), pp.
129-138.

Russell, Bertrand (2003). Los problemas de la filosofia. Trad. Wenceslao
Rocca. Madrid: Espasa-Calpe.

Ryle, Gilbert (2005). £l concepto de lo mental. Trad. Eugenio Rabossi. Bar-

celona: Paidés Ibérica.

Spinoza, Baruch (2011). Etica demostrada segiin el orden geométrico.
Trad., prol. y notas de Vidal Pena. Madrid: Alianza Editorial.

Wittgenstein, Ludwig (2017). Tractatus logico-philosophicus. Trad. Isidoro
Reguera Pérez. Madrid: Gredos.

182



Materialismo de lo imaginario. Cinco Tesis
para una investigacion.

Dra. Natalia Romé - Mgter. Carolina Ré

Universidad de Buenos Aires, Facultad de Ciencias Sociales, Instituto de
Investigaciones Gino Germani

esis I: La teoria de la imaginacidén e inoza como una
Tesis I: La teoria de la imaginaci n Spi mo un
pregunta por la necesidad del error.

En una clase conocida con el titulo “Psicoandlisis y psicologia”, dictada en
1964, Althusser recupera la nocién de imaginacién en Spinoza, en las an-
tipodas de la psicologia y contra la filosofia cartesiana. Esta, dice Althusser,
es una filosofia del juicio vinculada necesariamente a un tipo de relacién
entre verdad y error que asume el esquema juridico de un reparto (que
impone una exclusién y una condena) y cuyo acto fundante permanece
impensado. Ese desconocimiento sostiene, como tal, al sujeto de la verdad
-que es el reverso perfecto del sujeto psicoldgico- y sus funciones patolé-
gicas de memoria, sentimiento, precipitacion, prevencién, imaginacion,
atencion.

183



La noci6én de imaginacién en Spinoza toma forma a distancia de una
tal psicologia, es decir, de una tal patologia del sujeto de la objetividad.
Para «Spinoza lo imaginario ya no seria una funcién psicolégica como en
Descartes, sino la categoria por la cual se piensa un mundo; una totalidad
en la que se insertan las funciones psicoldgicas y a partir de la cual estas se
constituyen» (Althusser, 2023, p. 98).

Es en ese énfasis que se abre la posibilidad de un materialismo de lo
imaginario, orientado por la inquietud de aprender a hacer con el error y
donde lo errdtico va cobrando espesor.

Tomarse en serio el papel del error en la produccién tedrica es mds que
ejercitar una suerte de rigorismo epistémico, es conferir un papel efectivo
a la contingencia en la historia de una ciencia (y con ello, aceptar la gravi-
tacién de la contingencia en la historia, « secas); pero, fundamentalmente,
es conferir un papel efectivo a lo dilemdtico, lo irresoluble, lo paradojal, en
la teoria y no sélo junto a ella.

Una epistemologia del error es la apertura de un espacio vital en la
trama de teorfas mortificadas por algoritmos y datificaciones, es asumir la
incidencia constitutiva del no-saber en todo proceso de (transformacién
préctica en el) conocimiento. Es abrir una interrogacién tan incémoda
como fecunda por la politicidad de los saberes, que no se rinda a las solu-
ciones faciles, ni de la depuracién informacional ni de la celebracién cultu-
ral-relativista; sino que se lance a navegar los varios pliegues de la practica
teérica con la prictica politica.

En ese trayecto cobra forma el desafio de atravesar criticamente los regi-
menes de experiencias hacia una pregunta mds fina por la experimentacion.
Y como sabemos, no hay experimentacién, en sentido fuerte, sin error.

Sobre la diferencia entre experiencia y experimentacion, M. Pécheux
(2016) propone que:

[...] la repeticién idealista de la forma sujeto caracterizada por
la coincidencia del sujeto consigo mismo (yo/ver/aqui/ahora)
en lo visto de una escena, en la evidencia de la experiencia de
una situacién, en el sentido del término alemdn Erfahrung, es
decir, de una experiencia que puede ser transferida, por iden-
tificacién-generalizacion, a cualquier sujeto. Una coincidencia

184



pues que asegura la continuidad en la evidencia del sentido,
entre la vivencia empirica y la abstraccién especulativa, la con-
tinuidad de la “situacién” (concreta) con la “propiedad” (abs-
tracta), la continuidad entre el sujeto concreto y el sujeto uni-
versal que se supone el sujeto de la ciencia [...]. (pp. 168-169)

Mientras que experimentacién (en el sentido del alemdn, Experiment)
realiza el cuerpo de los conceptos en dispositivos que movilizan el cono-
cimiento como un proceso sin sujeto. Y en este sentido, materialista, puede
ser el nombre de la unién-disjunta entre teoria e historia, toda vez que Ex-
periment es «a la vez, conocimiento y transformacién, conocimiento para
transformar, en las condiciones especificas del proceso ‘historia» (Pécheux,

2016, p. 178).

En este punto, podemos agregar, Lenin nos da una ensefianza funda-
mental sobre la gravitacién epistemoldgica del error. El error, no como de-
secho indeseable de la “buena teoria”, ni como contingencia destinada a ser
controlada, menos atin como “ruido” o entropia. El error en el centro de la
verdad, como sitio de lo real de la historia, en definitiva, como captacién
de la ambivalencia de la accién politica, desafiando en su intraducibilidad,
las verdades siempre finitas de la teoria. En eso insiste Althusser:

Lenin concedia al error un papel privilegiado en el proceso de
rectificacién de los conocimientos, hasta el punto de conferirle
en la practica de la experimentacién cientifica y politica, una
especie de primado heuristico sobre la verdad: (porque) es mds
grave cegarse y callar en torno a una derrota que sufrirla, en
torno a un error que cometerlo (Althusser, 2015, p. 249)

Entonces, quizas, antes de precipitarnos a mutar la ignorancia en sabi-
duria, con el riesgo que ello siempre trae de verla sélo en unos otros ima-
ginados a la medida de nuestras vanidades, acaso convenga darse el tiempo
para habitar el error, disponernos a lo errdtico, movernos en errancia, ex-
perimentar la consistencia alucinatoria de nuestras certezas mds firmes. Y
desde alli, alojar la fragilidad que nos conecta con aquellos que comparten
lo roto de este mundo nuestro. Serd que puede encararse asi la nocién
de potencia imaginativa, orientados por el deseo de abrir historias en la
historia, pero atentas a no contarnos historias, al menos no las de nuestra

185



implacable sabiduria. Porque -como dice Althusser- nosotros (nosotras),
que no tenemos religién, ni siquiera la de nuestra teorfa, sabemos que no
hay norma sin desvio, ni verdad sin error.

Tesis I1: En la recepcién que Althusser hace de Spinoza, la
imaginacién hace mundo. Es decir, involucra procesos de
temporalizacién y espacializacién de la experiencia.

Spinoza entiende a la imaginacién como un proceso corporal transindi-
vidual, diré Balibar. En el escolio 15 de la Parte II de la Etica, propone
considerar “imdgenes” de las cosas a las afecciones del cuerpo humano cu-
yas ideas nos representan los cuerpos exteriores como si nos estuvieran
presentes’, y ello supone que “cuando el alma considere los cuerpos de esa
manera, diremos que los imagina” '*°

Las imdgenes no son por lo tanto, capturas de las cosas, sino imdgenes
que el cuerpo forma a partir de marcas, huellas -vestigia- que resultan de
su afectacién por otros cuerpos orgdnicos o inorgdnicos. Lejos de poder
pensarse como relaciones inmediatas de correspondencia, las imdgenes son
efectos de las relaciones practicas experimentadas en el cuerpo, y resultan
incomprensibles desde un esquematismo que restituya una frontera rigida
entre individuo y ambiente.'"!

En este sentido, redobla la apuesta Althusser al sostener que la imagi-
nacion es, en Spinoza «la verdad inmediata del sentido mismo del mundo
dado y vivido» (Althusser, 2007, p. 135). El mundo de la vida es el mundo

140 Spinoza, B. (1980). Etica demostrada segtin el orden geométrico. Edicién de Vidal
Pena. Madrid: Nacional.

141 “Los estimulos externos se producen por los encuentros del cuerpo humano con
la multiplicidad de cuerpos exteriores que componen el mundo natural. El estimulo ex-
terno produce un vestigio en el sujeto afectado, i.e. un trazo o surco material (vestigia en
el original latino) en el cuerpo del sujeto, que evidencia la interaccién, las condiciones y
la respuesta del cuerpo del sujeto al verse afectado por ese cuerpo exterior determinado.
(...) Ahora bien, a pesar del origen material de la imagen de la cosa, esta dltima no
es idéntica al vestigio ya que supone su configuracién por parte del cuerpo (Cardenas
interpreta como un funcién perceptiva del cerebro) que produce la imagen de la cosa.
La imagen entonces, “no designa ni a la cosa exterior ni al cuerpo afectado, sino la
convergencia o punto de interseccién del cuerpo afectado con la cosa exterior que lo
afecta” (Cdrdenas, 2018)

186



penetrado por la imaginacién, siendo ella el vinculo interno de todas sus
determinaciones.

La imaginacién es: 1) poner el sujeto (humano) en el centro
y en el origen de toda percepcién, de toda accién, de todo
objeto y de todo sentido, pero: 2) invertir asi, por eso mismo,
el orden real de las cosas, puesto que el orden real se explica
(y no se “comprende”, nocién subjetiva si no subjetivista to-
talmente extrafa a Spinoza) por la sola determinacién de las
causas, mientras que la subjetividad de la imaginacién explica
todo por los fines (...) el mundo de la imaginacién, el mundo
como tal, el lebenswelt vivido en el aparato de invertir las cau-
sas en fines, el de la ilusién de la subjetividad, del hombre que
se cree el centro del mundo y se hace “un imperio dentro de
un imperio”, duefo del sentido del mundo (el cogizo) cuando
en realidad estd enteramente sometido a las determinaciones
del orden del mundo: como una simple parte determinada del
mundo, un modo finito de la substancia...(Althusser, 2007,

p- 135)

La imaginacién como mundo supone un dispositivo de inversién de
causas y fines. Pero eso no es todo, la captacion de la eficacia especifica de
lo imaginario requiere de otro modo de interrogacién que permita enten-
der el funcionamiento de ese dispositivo de inversidn.

Para ello, en primer lugar, es preciso subrayar la idea de Cecilia Abdo
Ferez (2010), sobre el hecho de que, en la imaginacién, el cuerpo absolu-
tiza la propia perspectiva mediante un movimiento de presentificacion de
vestigia. El cuerpo que imagina, que representa las relaciones en las que
estd involucrado a partir de sus afecciones, se esfuerza por hacer que esa
“Optica” sea absolutamente presente (Abdo Ferez, 2010).

De alli que pueda sostenerse que el trdnsito que conecta estimulos “ex-
teriores” con produccién de imdgenes, puede ser entendido como el movi-
miento de produccién de un campo imaginario, en el sentido de un campo
visidn-percepcion como campo de experiencia a partir de trazos o marcas (ves-
tigia) que el cuerpo hace presentes mediante una actividad de imaginacién.
Esa actividad consiste en la presentificacién del modo en que un cuerpo

187



experimenta la afeccién que le provocan otros cuerpos, sin atribuirles exis-
tencia diferenciada o singularizada, sino incluyéndolos en la interioridad
continua de su presencia vivida. En este sentido podemos recuperar la suge-
rencia althusseriana de la imaginacién como Lebenswelr (Althusser, 2007,

135).

Es esa operacién de presentificacién la que conlleva una puesta en sus-
penso de una pregunta por las causas. Por eso, en la Etica, Spinoza va a
sostener que “...los hombres se imaginan ser libres, puesto que son cons-
cientes de sus voliciones y de su apetito, y ni sohando piensan en las causas
que les disponen a...”(Spinoza, escolio 15 de la Parte II de la Etica)'*

Sin embargo, ello no supone renunciar a una teorfa de la imaginacién,
es decir, una explicacion de su necesidad, mds bien lo contrario. Es preciso
pensar la complejidad material de lo imaginario. Por una lado, Paulo Cir-
denas, en un texto algo polémico de tintes neurocientificos, trae una idea
que sin embargo es justa, cuando subraya que, a pesar del origen material
de la imagen, esta no es idéntica al vestigio ya que supone su reconfigura-
cién por parte del cuerpo. De alli, el cardcter alucinatorio que liga percep-
cién e imaginacion.

La imaginacién es una relacién de relaciones que puede declinarse entre
acciones tan diversas como memorizar/recordar, sentir/ percibir, imaginar/
fantasear y alucinar (Cédrdenas, 2018).

En sintesis, es una relacién que concita procesos complejos de tempora-
lizacién, de cardcter sobredeterminado, donde la intercorporalidad puede
pensarse a la vez en lo que tiene de inestabilidad contingente de multiples
encuentros y en lo que perdura como individuo compuesto que sostiene
un mundo comdn, cuya transitoriedad puede durar demasiado.

En esta cuestién nos asiste Balibar, especialmente en la superacién de
una reduccién psicologicista de lo imaginario, que se trafica también en
los esquemas de la intersubjetividad. Balibar nos permite preguntarnos por

142 Con esto podemos decir, siguiendo una pista de Althusser, que las representaciones
de la imaginacién funcionan errdticamente como un empirismo silvestre. Las imdgenes,
como conocimientos basados en un primer género de conocimiento, funciona en la expe-
riencia de una inmediatez de la relacién con el mundo y del cuerpo como continuidad en
él. En ellas, el conocimiento se nos aparece como una imagen-afecto, es decir, como una
inmediata relacién con las cosas conocidas (¢ Sanchez Stop).

188



un regimen social de lo imaginario que puede leerse como el “efecto de
sociedad” comun, cuya materialidad es tanto corpérea como imaginaria.

En la conferencia brindada en Rijnsburg en 1993, y publicada en espa-
fiol, con el titulo “Spinoza. De la individualidad a la transindividualidad”,
Balibar (2009) establece una serie de cuestiones sobre la teorfa de imagi-
nacién en Spinoza:

1. que su teorfa no concierne a una facultad humana sino a una es-
tructura en la que los individuos primariamente se constituyen a si
mismos (incluyendo la autoconciencia, al auto-reconocimiento y la
autoafirmacién).

2. que esta estructura es originalmente relacional o rransindividual y
“no solo nos enfrenta con una idea de la conciencia en la que toda
relacién que ‘yo’ puedo tener ‘conmigo mismo’ estd mediada por el
Otro (mds precisamente con una imagen del Otro), sino que tam-
bién muestra a la vida de la imaginacién como un proceso circular
de sucesivas identificaciones” (2009, 154). En este sentido, se lee la
aproximacion a la imaginacién como un proceso mimético, subra-
yard Balibar, que conecta las dimensiones personal y colectiva de la
creaciéon de identidades, permitiéndonos comprender cémo la so-
ciabilidad imaginaria fundamenta la explicacién de la sociabilidad
(a secas).'3

Tesis I11: Balibar lee el fetichismo de la mercancia con
la teoria de la imaginacién en Spinoza, para pensar la
alienacién como forma de la relacién social capitalista.

Para él es posible, en virtud de un rodeo por la nocién de rransinsidivi-
dualidad, tender un puente entre la nocién de imaginacién en Spinoza y
la de fetichismo en Marx (cf. La filosofia de Marx). En esa conjuncién se
encuentran las coordenadas de lo que podriamos llamar un “materialismo
de lo imaginario” en el que la consistencia transindividual del trabajo social
capitalista, existe como “trabajo abstracto” en la medida en que tiene como
(0, en relacién proporcional al) efecto material, la imaginacién del indivi-
duo que se vive como causa sui._

143 En esta tltima idea encontramos fuertes resonancias psicoanaliticas que dejaremos
a un lado, por el momento, para no perder el hilo del argumento.

189



En La filosofia de Marx (2000), Balibar subraya que Marx muestra que
el fetichismo no es un fenémeno subjetivo, una percepcién falseada de
la realidad, sino el modo en el que la realidad social capitalista necesaria-
mente se nos aparece. La universalidad (abstracta y real) de la mercancia
es una alucinacién experimentada de modo prictico, una “fantasmagoria’
que funciona materialmente -en las précticas econémicas concretas- como
un imaginario objetivo que resulta estructuralmente inaprehensible por el
campo de vision de los individuos-sujetos que organiza. Balibar abre asi
una controversia con las teorias de la alienacién, orientadas hacia un pro-
grama de recuperacion, por parte del hombre, de su esencia enajenada, a
través de una operacién de autoconciencia. Segin define Louis Althusser
(1995), esta operacién consiste en un movimiento de regreso al origen
(o redescubrimiento de la esencia) que asume la forma de una confesién,
porque se apoya en una idea de conocimiento como génesis emanativa del
objeto. Y suscribe una solidaridad entre causalidad expresiva 'y temporalidad
genética.' ¥

Contra esta tradicién de lectura, Balibar encuentra otra posibilidad:
en el apartado sobre el fetichismo de la mercancia Marx no produce una
problematizacién de la alienacién de las relaciones sociales (como si en su
sustrato pudieran recuperarse unas relaciones sociales auténticas, no alie-
nadas), sino de la alienacidn como relacién; o mejor, “de la relacién alienada
como un concepto positivo del ‘efecto sociedad” (Balibar, 2000, 147).

De ello se desprende que la consistencia transindividual de lo imagina-
rio es inmanente a la relacién social, y entonces, suprimir la imaginacién
es suprimir el lazo social.

En esta lectura, Spinoza es una clave crucial para evitar una recaida en
un fatalismo psicolégico de la alienacién o en un vanguardismo, apoyado
en una nueva filosofia de la ignorancia de las masas. Se trata de proponer,
en cambio, una comprensién renovada para la célebre 7Zesis XI. En la medi-
da en que, con Spinoza, “cada clase de conocimiento puede ser considerada

144 Tal como demuestra Louis Althusser (1995), este programa critico se basa en una
promesa de des-alienacién entendida como inversién del sentido alienado y restitucién
para el individuo de la conciencia de si que es conciencia de su esencia en cuanto especie.
No hay en esa operacién una concepcién materialista del conocimiento como transforma-
cién sino un regreso al origen (o redescubrimiento de la esencia) que asume la forma de
una confesién. La alienacién como génesis del conocimiento del sujeto supone la génesis
emanativa del objeto como objetivacién o reificacién. Y suscribe una solidaridad entre
Causalidad expresiva y temporalidad genética.

190



como una forma especifica de establecer una conexién necesaria entre la
conservacién individual y la institucién de la comunidad”, dice Balibar,
nada indica que la forma de los lazos sociales no puedan modificarse. De
modo tal que, si el peso de la imaginacién como comunicacion'® domi-
nante, supone tendencialmente modos miméticos de lazo basados en la
semejanza o rivalidad'*; puede también darse que los individuos conozcan
a los otros como individuos diferentes e irreductibles, con los que tienen
mucho en comun.

Asi, es posible pensar que hay transindividualidad tanto en la imagina-
cién como en la razén, como condicién para la existencia del individuo,
solo que, de modo contradictorio: regida, en un caso, por la pasividad y en
otro por la actividad. En este sentido, resulta clave la captura de la am-
bivalencia o trinsito entre imaginacién y razén que permite la categoria
de transindividualidad al rechazar todo esquema dicotémico, de corte
normativo o moral.

Esta exploracién de Balibar encuentra desarrollo en su volumen, Spi-
noza y lo politico (2011). Pensando los procesos de democratizacién como
procesos de despliegue de una tensién inmanente a la relacién indivi-
duo-sociedad, nos permiten ubicar una pregunta sobre la actual coyuntura
en la que los rasgos de un desanclaje entre capitalismo y democracia exhi-
ben las mds feroces consecuencias.

El encuentro entre la categoria spinoziana de imaginacién con la no-
cién marxista de fetichismo, nos ubica en el punto de controversia con
una lectura psicologicista de la alienacién que se ha vuelto hoy sumamente
pregnante, en amplias zonas del campo critico y que redunda en un ca-
tastrofismo que no deja espacio para la pregunta por la politica, porque se
asienta en un diagnéstico en el que la confluencia entre capitalismo y mo-
dernidad se describe como un trdnsito teleoldgico de inexorable alienacién
(ct. Stiegler, 2016; Couldry y Mejias, 2013; etc.).

Insistir alli en la pregunta por un nivel que podriamos denominar regi-
men de imaginacién, para dar cuenta de una configuracion historicamente
individuada de lo imaginario, resulta una tarea imprescindible. Ella coloca,
a la vez, una pregunta por la politica entendida como un hacer en la inma-

145 Ver la nocién de “Comunicacién” en Balibar, E. Spinoza y lo politico. Bs.As. Pro-
meteo (2011).

146 Ver en este sentido, Capitalismo y resentimiento de Josep Vogl (2023).

191



nencia de ese mundo de alucinacién transindividualmente sostenida. Una
pregunta que recorre el trayecto que enlaza y separa la ética y la politica,
de ida y de vuelta.

Tesis IV. En la teoria de la imaginacién de Spinoza hay una
teoria de la experiencia del tiempo como presentificacién
que permite comprender de otro modo el funcionamiento
de la individuacién capitalista como proceso material
intercoporal de experiencia del tiempo unificado (el
concepto marxista para eso es “tiempo abstracto”).

En la propia estructura de las relaciones sociales entendida como proce-
so de reproduccién, toma forma, también, una temporalidad especifica y
concreta, una temporalidad dominante que funciona en el ensamble mate-
rial de relaciones que sostienen la organizacién del modo en que los hom-
bres y mujeres producen sus medios de vida. Esta temporalidad conforma
las relaciones sociales capitalistas en tanto tales, no supone una cualidad
externa que se les adosa. El capitalismo es en este sentido, la tendencial y
contradictoria subsuncién de la complejidad de tiempos en un tiempo abs-
tracto. Pero, en una formacién social nunca encontramos un tiempo tnico
de la produccién.

La reproduccién de las relaciones sociales conlleva tiempos especificos
que no coinciden con el tiempo abstracto y dominante de la produccién.
Y esto es como decir que el tiempo de una formacién social no coincide
consigo mismo en la experiencialidad de este propio tiempo. Hay un des-
ajuste estructural entre el tiempo absoluto y abstracto de la produccién y
el tiempo complejo y concreto de la reproduccién. La tramitacién social
de ese desajuste permite pensar la necesidad de lo imaginario, entendido
como un regimen social-transindividual de experiencia del tiempo. A esto
podemos llamar formacién ideolégica dominante, y entonces entenderla
en su condicién objetiva, es decir, necesaria, a la existencia de un ensamble
de relaciones de una formacién social.

Esa experiencialidad ideoldgica del tiempo es un proceso material inter-
corporal, pero es también una precaria regularidad que estructura el fun-
cionamiento social. Este es irreductible tanto a la légica de la individuali-
dad de la conciencia como a la de lo corpéreo en términos de individuos

192



particulares. Pero es preciso insistir en que esa experiencialidad ideolégica
no coincide consigo misma, sino que implica pugnas, contradicciones,
conflictos. Serd en el lugar de la reproduccién de las relaciones sociales
de produccién en donde se producird la naturalizacién —como operacién
ideolégica— del tiempo de la produccién.

Es, en este sentido, que cabe la pregunta por el vinculo entre un ima-
ginario objetivo y la teorfa del fetichismo para pensar diferentes regimenes
de lo imaginario. Es decir, un abordaje de lo imaginario que no cae en una
tentacién abstracta, formal o psicologicista, porque se ocupa de forma-
ciones histéricas concretas en la que la imaginacién adquiere determina-
das configuraciones predominantes. No se trata, entonces, de pensar una
“forma social imaginaria” sino los modos posibles de un equilibrio meta
estable en donde ciertas figuraciones, esquemas, modulaciones imaginarias
se imponen transindividualmente sobre otras posibilidades, marcando ten-
dencias, limitaciones, prohibiciones, etc.

Para decirlo de otro modo, el capitalismo en si configura un imaginario
objetivo del tiempo abstracto - y con ello organiza una experiencia predo-
minante del tiempo en el orden de lo imaginario. Alli, el tiempo (se nos)
aparece como el tiempo tnico, dado, el tiempo de la cotidianeidad incues-
tionada. Un tiempo “que nos toca vivir’, el tiempo que hay. Ahora bien,
la matriz temporal como imaginario objetivo demarca formas subjetivas,
formas politicas, y por lo tanto, formas de hacer comtn, y de comunidad;
pero también puede operar en contradiccién con el orden del cuerpo -y de
los cuerpos entrelazados- partes del cuerpo social, como superficies con-
cretas del trazado de las afecciones y las memorias particulares. Hablamos
entonces de regimenes concretos de lo imaginario. Cabe en ellos rastrear la
operacién de contradicciones y localizar el espacios de oportunidad, como
inyunciones de la exterioridad inmanente al tiempo abstracto de una alu-
cinacién totalizante.

La pregunta estratégica que se abre aqui es una pregunta por la convi-
vencia contradictoria de las memorias, sus resortes afectivos y sus modos de
composicion concretos, en la inmanencia del tiempo absoluto del capital.

193



Tesis V. Haciendo pie en la lectura de la imaginacién

como transinsidividualidad intercorporal que organiza

la percepcién/vision de los individuos como efecto de
alienacion objetiva, cabe insistir en una teoria de la
temporalidad compleja que permita recuperar una apuesta
a la disponibilidad de las memorias. En ese punto, la
relacién entre vestigia y memoria cobra una fuerza politica
que puede explorarse a partir de la nocién de espectro que
lee Derrida en la teoria del fetichismo marxista.

Interesa, en este punto, traer con Derrida la espectralidad de la me-
moria como su incompletud fundante. Porque este traer a la presencia
nunca es completo, esta homogeneizacién no puede operar como una re-
presentacién plena, y en este punto, podriamos entender a la memoria
como la pulsién de representacién de lo irrepresentable, lo intraducible, lo
incomunicable. Es el intento constante de compartir ese secreto imposible
de develar, el punto en esa trama inestable que vivimos como sociedad,
donde se establece tanto la necesidad de la presentacién como la necesidad
de lo irrepresentable. Entonces la memoria no es nunca el lugar pleno de
la representacidn, sino el lugar de la absolutizacién contradictoria del pre-
sente, la ilusién objetiva del presente pero también el asedio de las marcas
olvidadas, prohibidas, pérdidas en la convivencia de los tiempos.

La memoria es entonces la amalgama de afecciones pasadas, presen-
tes, proyecciones futuras, los vacios activos de vestigia, como marcas de las
diversas experiencias temporales en su espectralidad. Porque el espectro,
como dice Derrida en “Ecografias de la televisién” (1998a) se liga a la am-

ivalencia de lo visible-invisible y a la presencia de la ausencia. El espectro:
bival del bl bleyal del El t

...se niega a la intuicién a la cual se entrega, no es tangible. Y
conserva la misma referencialidad a fantasma, a aparecer para
la vista, a la brillantez del dia, a la fenomenalidad. Y lo que
pasa con la espectralidad, con la fantasmalidad - no necesa-
riamente con las apariciones - es que entonces se vuelve casi
visible lo que es, en la que medida en que no se lo ve en carne
y hueso. Es una visibilidad nocturna. (Derrida,1998a)

194



El tiempo absolutizado, abstracto, asume la completitud en lugartenen-
cia de los otros tiempos, asume la presencia espectral de todos los otros
tiempos en una representacion ilusoria de presencias a través de la espec-
tralidad de los otros tiempos.

Toda coyuntura es una articulacién compleja de tiempos aplanados en
uno. Una configuracién experiencial —ideolégica e imaginaria, diria Al-
thusser. Un modo de vivir nuestro tiempo, un modo de relacién con el
tiempo que establece nuestras urgencias, nuestros retrasos, nuestras dela-
ciones, nuestras esperas. Y que establece nuestras imdgenes, nuestros afec-
tos, nuestros limites afectivos.

Finalmente, y esta es nuestra apuesta, aqui se encuentra lo irremplaza-
ble de la practica politica, expresada en los textos de lucha de Lenin, de los
que “Qué hacer” constituye el ejemplo mds claro:

...en el andlisis de la estructura de una coyuntura, en el des-
plazamiento y las condensaciones de sus contradicciones, en
su unidad paraddjica, que constituye la existencia misma de
ese momento actual que la accién politica va a transformar, en
el sentido fuerte del término, de un febrero en un octubre 17

(Althusser, 1968, p. 147)

La prictica politica no apunta a la historia en el mismo sentido que la
préctica tedrica del historiador, “que analiza el pasado”. La politica en acto
hace del presente, no la sede del concepto, sino el espacio de su vacilacién,
no la conexién con una causalidad expresiva en la que la Verdad se presenta
como una esencia por fin recobrada, sino el espacio vaciado de garantias
metafisicas, la condicién paradéjica de una unidad asediada por espectros,
en los desplazamientos y condensaciones respecto de una determinacién
econdémica, cuya iltima hora, no suena jamds.

Referencias bibliogrdficas

Abdo Ferez, M. C. (2020) “Naturaleza e imaginacién en Spinoza.” Nuevo
Itinerario. 16: 1. Mayo 2020., pp.3-21.

195



Abdo Ferez, Maria Cecilia (2010) “Imaginacién, vestigia y repeticién en
Spinoza: Referencias politicas”. Conatus; 4; 8; 12-2010. Universi-
dade Estadual do Ceard. 11-18

Althusser, L. (1969) “De El Capital a la filosofia de Marx” En Althusser, L.
y Balibar, E. Para leer el Capital. México: Siglo XXI.

——————ee Althusser, (1995) Ecrits philosophiques et politiques. Tome 2. Par-
is. Stock-IMEC

S (1968) La revolucién teérica de Marx. México: Siglo XXI

S — (2015) Historia terminada, historia interminable. Prefacio a

La Soledad de Maguiavelo. Buenos Aires. Akal.

(2007) “La tnica tradicién materialista (1985)” Youkali,
4.2007., 134-154. Disponible en: http://fuerademarco.xyz/archi-
vos/666

(2023) Psicoandlisis y ciencias humanas. Buenos Aires. Go-

dot.
Balibar, E. (2000) La filosofia de Marx. Bs.As. Nueva Vision.

Balibar, E. (2009) “Spinoza.De la individualidad a la transindividualidad”,
Pensamiento en los confines, num.25, Bs.As. 2009, pp.143-168).

Balibar, E. (2011) Spinoza y lo politico. Buenos Aires. Prometeo.

Cirdenas, Paulo (2018) “Percepcién y alucinacién en Spinoza” .En Gati-
ca, A., Gonzilez, R., Pérez, H., Velarde, C., Veleva, M., Zeinal, M.,
La filosofia en sus problemas actuales, Buenos Aires, Teseo)

Couldry, Nick y Mejias, Ulises (2023) El costo de la conexion. Cémo los
datos colonizan la vida humana y se la apropian para el capitalismo.
Buenos Aires: Godot.

Derrida, Jacques. (1998)“Aparicién de lo inaparente, el escamoteo de lo
fenomenoldgico”, en Espectros de Marx. El estado de la deuda, el
trabajo del duelo y la Nueva Internacional, Madrid, Trotta.

Derrida, Jacques.,: (1998a) “Artefactualidades” en Derrida, J. y Stiegler,
B., Ecografias de la televisién. Entrevistas filmadas, Buenos Aires,

Eudeba.

196


http://fuerademarco.xyz/archivos/666
http://fuerademarco.xyz/archivos/666
http://bs.as

Pécheux, Michel (2016) Las verdades evidentes. Lingiiistica, semdntica, filo-
sofia. Buenos Aires, ediciones CCC. Trad. Mara Glozman

Sanchez Estop, J. D. (2022). La Etica como tépica: una lectura althusse-
riana de Spinoza. Circulo Spinoziano. 2(3).

Spinoza, B. (1980). Etica demostrada segun el orden geométrico. Edicién
de Vidal Pena. Madrid: Nacional.

Siegler, B. (2016) Automatic Society. Vol.1: The future of work. Cambridge:
Polity Press

Vogl, ]. (2023) Capitalismo y resentimiento. Buenos Aires: Adriana Hidal-
go.

197



Espinosa e a Agudeza Paradoxal

Francisco Guerra Ferraz (Universidade Federal do Amazonas)

A lingua espanhola e os autores do Siglo de Oro

A dimensao ibérica do personagem Espinosa nunca pdde ser apagada, mes-
mo no periodo de sua vida entre os holandeses. Oldenburg, numa corres-
pondéncia datada de 7 de outubro de 1665 enderecada a Robert Moray
e reportada trés dias depois a Robert Boyle, informa a seus interlocutores
que havia acabado de receber uma carta de um «estranho filésofo que vive
na Holanda, mas nao é holandés», [«odd Philosopher yt lives in Holland, but
no Hollander»]. (Oldenburg, 1996, p. 549)

Um depoimento registrado pela Inquisi¢ao espanhola, que monitorava
os sefarditas na Holanda, revela que trés anos ap6s sua proscri¢ao, Espi-
nosa frequentava a casa de um préspero comerciante, origindrio das ilhas
Candrias, junto a outras personalidades do mundo ibérico radicados em
Amsterda. No unico registro desses encontros, o depoente afirma que um
jovem filésofo de sobrenome Espinosa lhe havia revelado seu desejo de

conhecer a Espanha'? (Révah, 1959, p. 68).

147 «Spinosa es mogo de buen cuerpo, delgado, cavello largo negro, poco vigote del
mismo color, de buen rostro, de treinta y trés anos de edad, y que de la pregunta no save
otra cosa mas de averle oido decir a el mismo que nunca havia visto a Espana y ténia de-

198



O interesse do filésofo pelo mundo ibérico era tal que em algum mo-
mento a partir de 1666, em seu periodo mais criativo, com a Etica e o
Tratado 1eolégico-Politico fervilhando em sua mente, Espinosa adquire uma
obra intitulada Voyage d’Espagne'*®. Aquisi¢io muito custosa para um po-
lidor de lentes, uma vez que na Amsterda da época um livro custava em
média entre 3 e 6 florins e o saldrio anual de um tipdgrafo girava em torno
de 110 florins (Mechoulam, 1984, p.436). E na carta 19, enderegada a
Blyenbergh, o filésofo afirma sua filia¢io ao acervo cultural ibérico ao de-
clarar que poderia expressar melhor seus pensamentos se tivesse a possibi-
lidade de usar a lingua em que fora educado, isto ¢, as linguas portuguesa,
e espanhola.

Juntamente com a Korze Verhandeling, a descoberta, em fins do século
XIX, da lista de cerca de cento e sessenta livros que compunham a biblio-
teca de Espinosa foi a mais importante contribuigao para os estudos de sua
filosofia. O acesso a um niimero tdo significativo de titulos ofereceu uma
importantissima chave de leitura da obra sob o principio interpretativo
de que todos os livros tém por origem outros livros. As interpretagoes he-
gemonicas, contudo, pouco insistiram em buscar os elementos filos6ficos
presentes nas obras dos autores espanhéis da biblioteca, classificando-as
habitualmente como «obras literdrias» voltadas para o «entretenimento».
Eo que diz Paul Villaud (1934) que, ao tratar da segdo espanhola da bi-
blioteca de Espinosa, afirma que «notre véritable langue maternelle est celle
dans laquelle nous lisons les poétes» (p. 113). Uma tese centrada no elemento
biogréfico que afirma as raizes ibéricas de Espinosa em sua relagio com a
lingua e a poesia, mas, a0 mesmo tempo, afasta o problema do vinculo da
filosofia com as obras de lingua espanhola.

Que a lingua espanhola tenha sido para Espinosa mais que uma lingua
poética é fato inconteste. Através dela ele absorveu, por exemplo, Los Did-
logos de Amor de Leao Hebreu'” e La Institucién de la religion christiana de

5 g

seo de berla. Y que todo lo que lleba dicho es la verdad, so cargo de su juramento, y que
no lo dice por odio ni enemistad, sino por descargo de su conciencia y por ser verdad, y
siendole leydo, dijo estar bien escrito y lo firme». Miguel Perez de Maltranilla, Paso ante
mi D. Fernando Gallego Calderonl. «Archive Historico Nacional » de Madrid, Fonds
Inquisition, livre 1.123 (sans foliation). in Révah 1. S. Spinoza et le Dr. Juan de Prado,
Paris, La Haya, Mouton, 1959, p. 68.

148 Brunei Antoine de, seigneur de Saint-Maurice Voyage d’Espagne, curieux, historique

et politique : Fait en 'année 1655, Reveu, corrigé & augmenté, en cette nouvelle edition,
[Amsterda?] : [Elzevier], 1666.

149 Abarbanel Leon, Los Dialogos de Amor / de mestre Leon Leon Albarbanel medico y

199



Calvino. Obra em cuja edigao que o filésofo possuia se observa uma des-
concertante equivaléncia Deus sive Natura'™ . E a julgar pelos diciondrios
e pela gramdtica, a lingua espanhola foi inequivocamente o ponto de re-
feréncia para a absor¢ao das demais linguas nas quais o filésofo procurou se
instruir. Além do mais, a posse da Gramdtica Castellana, Raetken Spaense
Gramatica, cujo subtitulo é Instruccion, para quién deséa deaprendér perfec-
taménte & leér, escrivir, i pronunciar, la léngua espanola™, sugere fortemente
a indole intelectual e o designio de quem pretende possuir dominio dos
expedientes da lingua espanhola com vistas a escrita. O que ¢ confirmado
pelo professor de teologia da Universidade de Utrecht, Salomon van Til'*?
(Revah, 1959, p.40) e por Pierre Bayle (1965, p. 292) quando afirmam

que Espinosa efetivamente compds um texto em espanhol chamado Apo-

Sfilosofo excelente. De nvevo tradvzidos en lengua castellana, y deregidos ala maiestad del rey
Filippo — En Venetia : con licenza delli svperiori, 1568.

150 «Yo confieso que se puede decir muy bien (con tal que el que lo diga, tenga temor de
Dios) que Dios es naturaleza. Pero por quanto esta manera de hablar es dura y impropria,
pues antes naturaleza es un orden y concierto que Dios a ordenado, cosa es muy mal y
muy perjudicial querer en negocios de tanta importancia (los quales se deven tratar con
toda sobriedad) embolver a Dios confusamente con el curso inferior de las obras de sus
manos» Cf. Calvino, Juan Institutiones, Institvcion de la religion christiana; compvesta en
quatro libros, y dividida en capitvlos. Por Juan Calvino ; Y ahora nuevamente traduzida en
Romance Castellano, por Cypriano de Valera. — [London]: en casa de Ricardo del Cam-

po, 1597.(Livro I, Cap. V, §5, p. 15) apud Villaud, 1934 p.57.

151 Raetken, Ulrick, Raetken Spaense Grammatica, Gramatica, o Instruccion, para quién
deséa deaprendér perfectaménte i leér, escrivir, i pronunciar, la léngua esparnola | Compuesta
por Ulrique Raetken ... Gramatica, oe onderwysinge, voor die begeerigh zijn om perfect
te leeren lesen, schryven en pronunceeren, de Spaensche tale. Uytgegeven door Ulrick
Raetken, Amsterda, Impresso por Jacob van Leest, 1653.

152 O principal, mais confidvel e mais antigo testemunho que dispomos sobre o texto
perdido da Apologia de Espinosa é o do Professor de Teologia de Utrecht, Salomon van
Til. Em seu livro, Hei Voor-Hof cler Heydenen de 1684, ele afirma: « Puis, cet adversaire
de la religion eut le premier 'audace de renverser 'autorité des livres de 'Ancien et du
Nouveau Testament, et il essaya de montrer au monde comment ces écrits avaient été,
A plusieurs reprises, transformés et modifiés par les efforts des hommes et comment ils
avaient été élevés jusqu'a autorité d’écrits divins. Il exposa en détail ces idées dans une
dissertation contre I’Ancien Testament rédigée en espagnol, sous le titre de « Justification
de son abandon du Judaisme », mais sur le conseil de ses amis, il conserva cet écrit par
devers lui et entreprit d’insérer ces choses plus adroitement et plus sommairement dans
un autre ouvrage qu'il publia en 1670 sous le titre de Tractatus theologico-politicus ». Cf.

Révah, 1959, p.40.

200



logia para justificarse de su abdicacion de la Synagoga, como resposta a sua
damnatio.

O acervo da biblioteca de Espinosa abarcava o suprassumo das letras
produzidas na Espanha dos séculos XVI e XVII. Vinte duas obras em lin-
gua espanhola e nenhuma em lingua portuguesa. O que nao causa espanto,
uma vez que a lingua reservada era a lingua da literatura e da instrugio,
obrigatéria nas escolas elementares sefarditas. Ele possuia obras de Cervan-
tes, Géngora, Gracidn, Antonio Perez, Saavedra Fajardo, Quevedo, dentre
outros. Acervo escolhido a dedo e que revela, além do gosto refinado, o
conhecimento preciso do que se escrevia na Espanha da época. Livros que,
na maioria dos casos, a julgar pelas datas de publicagao, nio foram fruto da
heranga paterna, mas aquisi¢des do filésofo apds sua ruptura com a comu-
nidade judaica em 1656'. O que coloca a questao de buscar os vinculos
filoséficos de Espinosa com a cultura ibérica, extrapolando a dimensio
puramente biogréfica, por si s6 estéril de contetido filoséfico.

Os autores do Siglo de Oro da Espanha dos séculos XVI e XVII, que
figuravam na biblioteca de Espinosa produziram, além de criagdes poéticas
e literdrias, diversos textos efetivamente filoséficos (de contedido moral,
metafisico, politico, etc), cujos vestigios podem ser encontrados no corpus
spinozanum. E muito significativo que Espinosa se refira diretamente a
Antodnio Pérez (TP, VII, 14), e transcreva um trecho inteiro da obra mo-
numental do Secretdrio de Felipe II, Las obras y Relaciones, no Tratado
Politico (TP, VII, 30). Mas se TP representa um local privilegiado para se
observar «pontos de contato» do pensamento de Espinosa com Pérez e a
cultura filoséfica da Espanha barroca, nem por isso eles estdo ausentes das
outras obras.

A rigor, até mesmo obras que nio figuravam na lista de livros da bi-
blioteca de Espinosa foram seguramente lidas e podem ter deixado seus
rastros nos textos do fildsofo, como a elabora¢io da nogao de morte como
transformagao advinda de Don Quijote (Mligliari, 2012). Do mesmo modo
nio é possivel ignorar a presenca do aforismo 253"*? do Ordculo Manual e

153 O que ¢ atestado, por exemplo, pela aquisi¢ao das obras de Quevedo em 2 volu-
mes publicadas em Bruxelas em 1660 ¢ os Poemas de Quevedo, também publicados em
Bruxelas em 1651; E, por fim, pela aquisicao de um dos maiores textos da politica da
Espanha da época barroca, La Corona Gética, castellana y austriaca, politicamente ilustrada
de Saavedra Fajardo publicado na Antuérpia em 1658.

154 «No allanarse sobrado en el concepto. Los mds no estiman lo que entienden, y lo

201



Arte da Prudéncia de Baltasar Gracidn (20006), - que afirma que os homens
nao estimam o que entendem e reverenciam o que nao entendem -, como
um dos argumentos basilares do 7ratado Teoldgico-Politico. Argumento que
¢ continuamente reiterado enfatizando o desprezo do vulgo pelo conheci-
mento natural e a admiracio pelo que ultrapassa sua compreensao. O uso
que Gracidn faz desse argumento envolve o jogo das aparéncias, a malicia
e a destreza das agdes nos ambientes das cortes. Jd Espinosa o utiliza para
atacar a concepgao vulgar dos milagres, a suposta superioridade do con-
hecimento profético e o fantasioso cardter sobrenatural de que o poder
politico, por vezes, se reveste. O argumento, contudo, é o mesmo em suas
diversas formulacoes.

A agudeza paradoxal como estilo barroco

Naio se trata aqui de oferecer uma catalogacao dos possiveis «pontos de
contato», entre o pensamento de Espinosa e aquele dos autores de sua
predilecao. Mais que uma tese isolada, chama a atenco o eszilo empregado
por Gracidn e por diversos autores da Espanha barroca do Siglo de Oro, na
medida em que langam mao do chamado discurso agudo. O Tesoro de la
lengua castellana, o mais precioso diciondrio que Espinosa possuia, explica
o termo «Agudo» da seguinte maneira:

Agudo. Lat. Acutus. Digese principalmente del hierro coonq
cortamos o pungamos, y de qualquier otra cosa que corte e fiera
lalma (...) dezimos agudo al que tiene iingenio sutil y penetran-
te. (...) Aguda vista la que alcanca a ver muy de lexos, como la
del Aquila. Tambpen las palabras que penetran hasta el coracon;
como el que iere de punta. (Covarrubias, 1611, p. 22)

que no perciben lo veneran. Las cosas, para que se estimen, han de costar. Serd celebrado
quando no fuere entendido. Siempre se ha de mostrar uno mds sabio y prudente de lo que
requiere aquel con quien trata, para el concepto, pero con proporcién, mds que excesso.
Y si bien con los entendidos vale mucho el seso en todo, para los mds es necessario el
remonte. No se les ha de dar lugar a la censura, ocupdndolos en el entender. Alaban mu-
chos lo que, preguntados, no saben dar razén. ;Por qué? Todo lo recéndito veneran por
misterio y lo celebran porque oyen celebrarlo». Gracidn, Baltasar, Oraculo Manual y Arte
de la prudencia, Biblioteca Virtual Universal, Editorial del Cardo, 2006, p. 51

202



Nas retéricas barrocas do século XVII, a agudeza é comumente enten-
dida como uma metdfora prépria da faculdade intelectual do engenho, que
a produz como «belo eficaz» (Hansen, 2000, p. 319) ou como «efeito
inesperado» capaz de produzir espanto e admiragio para que o discurso
realize sua finalidade de persuasdo. Tais formulacées tipicas do Siglo de Oro
se apoiam na tradigao aristotélica' da leitura do De Anima, que estabelece
no Livro III, «que a alma jamais pensa sem uma imagem», (810 o0dénote
VOel Gvev poavtdopatog 1 yoyn)» (Aristdteles, 2006, 111, p.431). Susten-
ta-se assim que o discurso possui uma natureza metaférica, na medida em
que os conceitos (noeta) sdo entendidos como «imagens mentais» uma vez
que substituem (ou carregam consigo) os objetos da percepe¢ao (aistheta).
Os signos, por suas vez, sejam eles verbais, orais ou escritos, ao carregarem
e substituirem os conceitos, sao entendidos, como «imagens das imagens
mentais» (Hansen, 2000, p. 322).

Em um dos maiores tratados de retdrica da época barroca, Agudeza y
Arte de Ingenio, Baltasar Gracidn (2019) estabelece uma tipologia bdsica
das agudezas artificiosas. | - A agudeza da agdo; II - A agudeza da palavra;
III - A agudeza do conceito; Nessa classificacio tripartite, aquela que en-
volve o conceito é sua forma superior. Trata-se de uma agudeza propria-
mente intelectual. «Lo que es para los ojos la hermosura y para los oidos la
consonancia, eso es para el entendimiento del concepto». (Gracidn, 2019, p.
7). E dentre as muitas agudezas conceituais a mais filoséfica, diz Gracidn,
sa0 as paradoxais, dado seu enorme poder retérico/cognitivo. Razao pela
qual elas sao também chamadas de «monstros de la verdady e «trofeos de la
sutileza» (2019, p.63) Gracidn apresenta a seguinte definicio da agudeza.

Consiste, pues, este artificio conceptuoso en una primorosa concor-
dancia, en una arménica correlacion entre los cognoscibles extre-
mos, expresa por un acto de entendimiento. (Gracian, 2019, p.7)

A agudeza envolve entao um efeito inesperado obtido pela condensagao
metafdrica de cognosciveis extremos e afeta a mente do leitor/ouvinte, in-
clinando-a a uma subita intelecgao. Termos e ideias distantes que, adequa-
damente postos juntos, fazem irromper a percep¢ao num dtimo, tornando
plausivel a possibilidade de junti-los e produzindo um sentido capaz de
maravilhar e persuadir, a sutileza. Efeito lancinante que reconduz ao sen-

155 Aristotelismo especialmente reforcado pelos sucessivos incrementos da Ratio Stu-
diorum no sul europeu impulsionado pela Contra-Reforma.

203



timento da experiéncia origindria da filosofia como Bawpdalev. Enquanto
juncao de extremos, a agudeza tem como expressao mdxima os oximoros, a
figura de linguagem que, escapando da dimensio puramente imaginativa,
funde numa mesma expressao palavras e ideias de sentidos opostos.

Os oximoros sio de diversas naturezas e foram usados em larguissi-
ma escala no barroco, em especial no mundo catélico marcado pela Con-
tra-Reforma. Eles foram empregados a exaustio nos textos e muitas vezes
nos titulos de diversas obras, como na comédia de Lope de Vega «E/ Cuerdo
Loco» (o louco sio) ou como no tratado de Emanuele Tesauro, «// cannoc-
chiale aristotelicor. Um agudo oximoro metaférico que assimila o telescé-
pio (cannocchiale), o principal instrumento da «nova ciéncia» galilaica, e a
referéncia a Aristételes no campo da retérica. A semelhanca do telescépio,
a retérica teria suas lentes préprias e seria capaz de tornar visivel o invisivel,
enxergar conexodes insuspeitas na realidade e maravilhar as almas guian-
do-as ao que ¢ superior & demonstragio, ou seja, a revelacio. As metdforas
e demais figuras de linguagem, longe de constituirem ornamentos vazios,
s30, assim como em Gracidn, instrumentos légicos de conhecimento. A
argutezza é il ultimo sforzo dell’intelletto; vestigio della divinita nell’animo
umano (Tesauro: 1960, p.4).

Os oximoros nas pequenas letras do sistema e o estilo da
filosofia como agudeza légica e retérica.

A Etica Demonstrada em Ordem Geométrica é justamente considerada
como exemplo emblemdtico do «racionalismo», exprimindo a perfeigao a
construgao sistemdtica prépria do espirito matematizante da época. Uma
filosofia estruturada organicamente por ideias adequadas e definigoes gené-
ticas com causas eficientes imanentes. Como se a obra magna de Espinosa
fosse a mais genuina realizacio do «Ayewpérpnrog pndeig eicitwr, gra-
vado por Platdo no pértico da academia. De onde a forma da filosofia ser
adequada e necessdria a seu contetido e a ordem do filosofar exprimir ade-
quadamente o dinamismo ¢ o sentido da progressao efetiva da realidade.
Uma obra que revela a inteligibilidade absoluta da realidade provocando
um sentimento de absoluta evidéncia, o que fez com que Jarig Jelles, no
prefécio dos Nagelate Schriften, relativizasse a importincia da histdria pes-
soal do filésofo para a compreensao de sua filosofia. E o préprio Espinosa
teria pedido a seus amigos que seu nome nao figurasse no frontispicio da
Etica querendo que suas ideias fossem consideradas por elas mesmas. No

204



por acaso, na carta 76, ele afirma ter encontrado nio a melhor filosofia,
mas a verdadeira.

A filosofia envolveria assim um estilo impessoal, nunca adaptado a ima-
ginacio do leitor e conforme a certeza intrinseca. Ela se resumiria num
conhecimento da ordem comum da natureza, que coincide com uma con-
catenagao das idéias que se faz segundo a ordem do intelecto, como em EII
prop. 18 esc., «<ordem que é a mesma em todos os homens e pela qual a
mente percebe as coisas por suas causas primeiras» (Espinosa, 2009, p.35).
Um saber claro e distinto e, portanto, comunicdvel a todos. Dai a escolha
de uma linguagem isenta de ambiguidades, neologismos ou translacoes
dos significados, tipicas das metdforas. Nesse sentido, a ordem geométrica
atua também como uma selegao de leitores. Por isso E II prop. 40 esc. 1
afirma que os principios da filosofia nio sio compreendidos por todos e
que as nogdes comuns sio claras e distintas «apenas para os que nao so-
frem de preconceitos» (Espinosa, 2009, p.41). O que explica a necessidade
de falar ao alcance do vulgo, adaptando o discurso a sua capacidade de
compreensio. (Espinosa, 2004) A filosofia, portanto, também se constitui
como discurso capaz de promover a cooperagio entre imaginacio e razao,
visando a comunicac¢io com diferentes leitores.

E notével, nesse sentido, que o préprio titulo Etica demonstrada em
ordem geométrica, exprima uma agudeza paradoxal, cujo efeito é exata-
mente o de um oximoro, nao para todos, mas para os que, por preconceito,
concebem o homem na natureza como um «império num império». Ou
seja, para os que entendem os afetos como distor¢oes da ordem da natu-
reza e que rejeitam a compreensio das agoes e os apetites humanos com
a mesma exatidao com que os gedmetras compreendem as figuras e suas

propriedades.

Do mesmo modo, Espinosa utiliza uma clarissima agudeza paradoxal,
em um ponto nevralgico, quando meticulosamente constréi a expressio e
o conceito de «livre necessidade de Deus» presente em EI Def 7. O mesmo
ocorre em EI prop. 17 cor2, em que a jungao dos extremos ¢ enfatizada,
ganhando destaque retdrico e conceitual. Agudeza paradoxal presente na
nog¢ao de «causa livre» identificada como «livre necessidade». Expressao
que configura um oximoro, cujo efeito é tanto mais desconcertante quanto
mais o leitor se encontra arraigado a0S preconceitos.

Certamente a filosofia de Espinosa ¢é estruturada por ideias adequadas
que em hipétese alguma podem ser confundidas com figuras de linguagem

205



ou como simples produtos resultantes da manipulagao de signos linguisti-
cos, frutos da atividade corporal e imaginativa. As palavras, como estabe-
lece TIE §89, sao parte da imaginagao e sao signos arbitrdrios das coisas
tal como se encontram na imaginagdo e nao no intelecto. Contudo, a ma-
nipulacio dos signos imaginativos e a utilizagao dos oximoros da agudeza
paradoxal, longe de restringir a experiéncia filos6fica e negar a adequagao e
necessidade entre forma geométrica e contetido da doutrina, permite justa-
mente um incremento da colaboragao entre os géneros de conhecimento.
O uso dos oximoros nao indica, portanto, uma insuficiéncia da ordem
geométrica, mas um meio de acesso aos diversos leitores-fildsofos em seus
diversos graus de compreensio, desde os menos habituados a contemplar
as coisas por suas causas, como os que tém dificuldade de compreender
uma nogao comum. Trata-se de uma operagdo que, explorando as possi-
bilidades da linguagem e do pensamento e levando-os ao paradoxo, acaba
por inclinar a mente de modo a promover a dissolugao dos preconceitos e,
simultdineamente, estimular o pensamento. A agudeza paradoxal aparece,
entdo, como possuidora de uma poténcia légica e cognitiva, responsével
pelas primeiras tor¢oes internas realizadas pelo sistema que tem por prética
inverter as teses consagradas na tradigao e combater os adversdrios com
suas proprias armas.

Um brevissimo mapeamento dos oximoros no Corpus Spinozanum re-
vela sua utilizagdo em diversos contextos, como no terceiro capitulo do
Tratado Teoldgico-Politico, na expressao «governo de Deus ou fortuna» (Di-
rectio dei sive fortuna), em meio a reelaborac¢io da nogio de eleigao divina.
Também se observa uma agudeza na expressao «naturae virtus» (virtudes
da natureza) utilizada para falar de afetos contrdrios & concepgiao comum
de virtude, como o édio, a ira ou a inveja, no Preficio de Etica II1'*. Do
mesmo modo, ¢ possivel observar um oximoro cuidadosamente posiciona-
do na quinta parte da Etica prop. 23 esc, na férmula «entimos e experi-
mentamos que SOmos eternosy», «(sentimus experimurque nos aeternos esse)».
Férmula que associa elementos excludentes e extremos, como a sensagao e
experiéncia, da ordem da duragio e a eternidade, que nao pode ser definida
pelo tempo e nio possui com ele nenhuma relagao.

Estd fora dos limites deste artigo oferecer uma catalogagao minimamen-
te detalhada dos oximoros cuidadosamente construidos e posicionados ao

156 «E por isso que os afetos do 4dio, da ira, da inveja, etc., considerados em si mesmos,
seguem-se da mesma necessidade e da mesma virtude da natureza das quais se seguem as
outras coisas singulares» .(EIIIPref.); (Espinosa, 2009, p. 50).

206



longo da obra e discuti-los no pormenor. Vale notar, contudo, que eles
operam em diferentes niveis de sentido, utilizando diferentes elementos do
discurso retérico, consagrados desde a antiguidade, como a dispositio ou a
elocutio, a depender do tépico em questao’”’.

Vale dizer que Espinosa, ao construir sua filosofia, demonstra conhecer
muito bem uma caracteristica fundamental da agudeza paradoxal. A suti-
leza é, em boa medida, impulsionada pela escassez. A agudeza paradoxal
deve ser usada como o sal, com «extrema raridade». (Gracidn, 2019, p.64).
Dai o efeito de que as palavras e conceitos sao investidos tornando-os ca-
pazes de penetrar o coragao ferindo-o com pontadas.

A utilizagao decididamente regrada, mas reiterada, dos oximoros em
momentos chave da obra, sugere que Espinosa opere seguindo, nao neces-
sariamente a Agudeza y Arte de Ingenio de Gracidn, mas o espirito retdrico
do Siglo de Oro e da cultura barroca com a qual teve contato em sua for-
magio e continuou a se instruir na sua vida holandesa, como sabemos por
sua biblioteca.

O que emerge dessas andlises, contudo, nao é a presenca dos oximoros e
da agudeza usados, como sal, nas «pequenas letras do sistemar. Trata-se de
perguntar se estamos diante de uma filosofia que ¢, essencialmente aguda e
engenhosa e, portanto, oximdrica em suas grandes letras e em suas princi-
pais teses. O que permitiria uma interpretagao mais adequada da filosofia
e, a0 mesmo tempo, tornaria mais compreensivel a enorme variedade de
interpretagoes, por vezes opostas, a que a obra esteve sujeita nos tltimos
séculos.

157 Nas retéricas antigas, também presentes na formagio dos modernos, e em parti-
cular na concepgio do Institutionis Oratoriae de Quintilhano (35-95 a.c.) o discurso é
comumente dividido em cinco elementos, onde se destacam: primeiramente a inventio,
ou seja, a circunscri¢do do assunto que serd abordado e a selecio dos argumentos que
defenderio uma tese. Num segundo momento, a chamada dispositio, isto é, a organizagio
dos argumentos, sua ordenacio na estrutura do discurso. O terceiro elemento do discurso
¢ a elocutio, correspondente da lexis grega. E em quarto e quinto lugar, a memoria e a
pronuntiatio sio elencadas como as fases finais do discurso (sobretudo no caso deste ser
oral) e colaborando com as partes anteriores. Esses s3o os elementos basicos de como um
discurso ¢ considerado em sua dimensao retérica geral.

207



Referéncias bibliogrdficas
Aristételes, Trad Maria Cecilia (2006). De Anima, Sao Paulo, Editora 34

Bayle, Pierre. Introduction and notes by Richard Popkin (1965). Historical
and Critical Dictionary, San Diego, University of California

Covarrubias, Sebastian (1611) Zesoro de la lengva Castellana, o Espanola.
Por Luis Sanchez, Madrid.

Espinosa, Baruch, Tradugao, introducio e notas de Livio Teixeira. (2004).
Tratado da reforma da inteligéncia, Sio Paulo, Martins, Fontes.

Espinosa, Baruch, Tradu¢io de Tomaz Tadeu (2009). Etica Demonstrada
Segundo a Ordem Geométrica, Belo Horizonte: Editora Auténtica.

Espinosa, Baruch, Tradugio, introdug¢io e notas de Diogo Pires Aurélio,
(2003). Tratado Teoldgico-Politico, Sao Paulo: Martins Fontes.

Gracidn, Baltasar, (2019), Agudeza y Arte de Ingenio, Discurso II, Esen-
cia de la Agudeza, version eBook kindle Spanish Edition ampliada

de 1648,. https://ler.amazon.com.br/?asin=BO7TFVWQC7 &re-
f =kwl kr iv rec 1

Gracidn, Baltasar, (2006) Oraculo Manual y Arte de la prudencia, Biblioteca
Virtual Universal, Editorial del Cardo, 2006

Hansen, Joao Adolfo, (2000), Retdrica da Agudeza, Faculdade de Filosofia,
Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sao Paulo, Letras
Clissicas, n. 4.

Mechoulam, Henry, (1984) Spinoza et LEspagne: Ediciones, Cuadernos
Salmantinos de Filosofia, Universidad de Salamanca.

Migliari. G. (2012), A morte como transformagio: Uma aproximagio entre
Dom Quixote e a Etica de Espinosa, Cadernos Espinosos, n.26.

Oldenburg, Henry, Edited by A. Rupert Hall & Marie Boas Hall, (1966),
The Correspondence, Volume 11, 1663-1665, Wisconsin University
Press Madison, Milwaukee.

Révah 1. S. (1959) Spinoza et le Dr. Juan de Prado, Paris, La Haya, Mouton.

Vulliaud, Paul. (1934) Spinoza d'aprés les livres de as bibliothéque. Edition
des Equateurs, Malassis, Paris, Bibliotheque Chacornac.

208


https://ler.amazon.com.br/?asin=B07TFVWQC7&ref_=kwl_kr_iv_rec_1
https://ler.amazon.com.br/?asin=B07TFVWQC7&ref_=kwl_kr_iv_rec_1

Tesauro, Emanuele, a cura di Ezio Raimondi, (1960), 1/ cannocchiale aris-
totelico, in Trattatisti e narratori del Seicento, Milano-Napoli, Ric-
ciardi, Einaudi.

209



A%

Ftica y Ontologia

210



La contingencia y lo politico

Natalia Sabater (UBA)

El universo spinoziano se ve atravesado, como sabemos, por un determi-
nismo inexorable que constituye lo real de acuerdo a las leyes mismas del
ser absoluto. En funcién de esta tesis es que Spinoza afirma que en la
naturaleza no hay nada contingente'® y que «las cosas no han podido ser
producidas por Dios de ninguna otra manera y en ningn otro orden que
como lo han sido» (Spinoza, 2009, p. 89)."? Asi, la contingencia se define
necesariamente como una forma de concebir y acceder a las cosas, como
una perspectiva vinculada al conocimiento imaginativo que no tiene un
estatuto ontoldgico sino que es producto de nuestra naturaleza finita, de
nuestra parcialidad, desde la cual nos relacionamos necesariamente con el
mundo que nos rodea y con los demds seres.

Spinoza aborda este concepto a partir de la idea de aquello que es 7e-
cesario y de aquello que es imposible. «Se llama “necesaria” a una cosa, ya
en razén de su esencia, ya en razén de su causa» (Spinoza, 2009, p. 89)'¢
—explica el fildsofo— demostrando que lo necesario es aquello cuya esencia

158 EIP29.
159 EIP33.
160 EIP33Escl.

211



y definicién implica su existencia, aquello que es causa de si o, también,
todas las cosas que son causadas por algo necesario, por esa causa eficiente
dada. Lo imposible, en cambio, es lo que implica contradiccién en su esen-
cia, lo que es esencialmente contradictorio, o aquello de lo que no existe
causa externa dada alguna determinada a producirlo. Y, en funcién de ello,
afirma:

Pero una cosa se llama «contingente» sélo con respecto a una
deficiencia de nuestro conocimiento. En efecto, una cosa de
cuya esencia ignoramos si implica contradiccién, o de la que
sabemos bien que no implica contradiccién alguna, pero sin
poder afirmar nada cierto de su existencia, porque se nos ocul-
ta el orden de las causas; tal cosa —digo— nunca puede apa-
recérsenos como necesaria, ni como imposible, y por eso la
llamamos contingente o posible (Spinoza, 2009, p. 90).'!

Asi, la contingencia emerge como una expresion de la parcialidad, de la
inadecuacidén inherente a la consideracién de las cosas particulares desde
nuestras ideas de afecciones.'® Cuando imaginamos el mundo lo concebi-
mos como contingente y corruptible, sin poder comprender aquello que
de necesario y eterno posee, y llamamos «contingentes» a las cosas porque,
en funcién de esta forma de conocimiento, no accedemos al entramado
causal necesario que las determina y constituye. En su contribucién del
Octavo Coloquio, Vittorio Morfino (2012) abordé el concepto spinoziano
de contingencia centrindose en su cardcter epistémico o gnoseoldgico y
diferencidndolo de consideraciones como la leibniziana, que define lo con-
tingente como aquello cuya esencia no implica la existencia, otorgindole
una dimensién metafisica. Alli, Morfino define a la contingencia como
un “efecto” (2012, p. 34) en el sentido de una “sensacién” que atraviesa y
determina nuestra forma de considerar las cosas.

161 Ibidem.

162 Acerca de esto mismo Cf. Henry, 2008, p. 92, donde el autor dice: “Las ideas de la
imaginacién deben entonces lo que son a la disposicién de los cuerpos exteriores respecto
del nuestro, disposicién esencialmente contingente y que no depende de nosotros. El es-
tado de la conciencia es entonces el de una sumision absoluta a causas externas que tienen
bajo su dependencia nuestra vida afectiva, nuestros placeres y nuestros dolores”.

212



Aqui comparto esa tesis y entenderé a la contingencia como la forma de
habitar y considerar el mundo asociada a las ideas de la imaginacién, como
la perspectiva a partir de la cual interpretamos a las cosas exteriores que nos
rodean y desde la que construimos una proyeccién humana y recortada de
todo lo que dura (Garcia Ruzo y Sabater, 2024). Esta no remite entonces
—como si lo hace la imaginacién— a un conjunto de ideas sino a una din4-
mica de consideracién de lo real y de existencia ez lo real, a una manera
de comprender lo que nos rodea, que inaugura un orden diferente al de la
Naturaleza, un orden propiamente humano y modal. En tanto perspectiva
humana que se traslada a las cosas, la contingencia asociada a la imagina-
cidn se vuelve un prisma desde el cual nos vinculamos con lo real, consti-
tuyendo un rasgo propio de la existencia y de la naturaleza humana y, asi,
una pregunta que nos resulta inescindible de lo ético y lo politico. En este
trabajo me interesa pensar el lugar de la contingencia, de esta éptica sobre
el mundo, en el 4mbito de la politica, en la construccién de una comuni-
dad y de un proyecto politico. Porque es desde la perspectiva de la contin-
gencia que tememos y esperamos, que concebimos nuestra existencia en la
duracién. Por eso, los distintos actores politicos disputan la interpretacién
de lo que se concibe como posible, del presente y el futuro, utilizando la
perspectiva de la contingencia para afirmarse, para legitimarse.

Creo que es necesario combatir, desarmar y cuestionar muchas de esas
interpretaciones y usos de la contingencia en la arena de la politica para
instalar otro horizonte de futuro posible, resultado de una forma de ima-
ginar el mundo diferente, que pueda dialogar de otra manera con el cono-
cimiento adecuado del mismo y nos permita construir una duracién mds
plena y potente. Si bien la filosofia spinoziana nos insta constantemente a
comprender el mundo e imaginarlo menos, a conocer las verdaderas causas
y ejercitar nuestra razén, también resulta fundamental reflexionar sobre
dichos usos de la imaginacién vy, especificamente, de la perspectiva de la
contingencia, de la composicién de una realidad y de una forma de ha-
bitarla en funcién de las ideas de afecciones.'® Porque esta dimensién es

163 Respecto de la dimensién imaginativa de la gnoseologfa spinoziana, muchos intér-
pretes la han reivindicado como fundamental para nuestro despliegue en la existencia. A
fin de mencionar algunos ejemplos de relevancia pueden considerarse los siguientes: Ma-
rilena Chaui sostiene que la imaginacién es una potencia de la mente y no un vicio de ella,
y que las imdgenes en cuanto imdgenes no contienen error alguno ya que son representa-
ciones de afecciones reales del cuerpo propio (Chaui, 1999, p. 109). Lorenzo Vinciguerra
realiza un estudio pormenorizado para defender que la imaginacidn, lejos de tratarse de
una facultad «<menor» del alma, condenada exclusivamente al error y al desvarfo, posibilita

213



inescindible de nuestro ser humanos y, en ese sentido, se pone en juego
necesariamente en el devenir de nuestra duracion, en nuestras relaciones y
en el despliegue de nuestra potencia.

La interpretacién que se realice de la contingencia —de aquello que de-
viene pero de lo cual desconocemos sus causas, su necesidad o imposibi-
lidad— establecerd necesariamente un #po de mundo en el que vivimos;
serd aquella lectura desde la cual concebimos lo real y en funcién de la
cual establecemos con todo lo demds ciertas relaciones especificas. Entre
estas interpretaciones, la religién atribuye lo que ocurre, lo que se desen-
vuelve en la duracién y se manifiesta como posible, como expresién de la
voluntad de Dios, como efecto del poder de un ser personal. Asi, las cosas
se nos presentan como contingentes porque dependen de la decision de la
voluntad divina. Esto nos exhorta a esperar premios y castigos, proyectan-
do un mundo en el que la obediencia es el objetivo fundamental porque
se dibuja como el camino hacia la salvacién, que serd concedida por aquel
Creador, Soberano en el cielo. La utilizacién que hace la religién de este
conjunto de ideas inadecuadas, del conocimiento imaginativo y de la pers-
pectiva de la contingencia a él asociada, puede tener una funcién positiva,
convirtiéndose en un elemento cohesivo que, en sus maximas del amor al
préjimo y obediencia ciudadana, contribuya a la paz de los Estados (Spi-
noza, 1997).1%4

Sin embargo, el gran problema de esta interpretacién —como Spinoza
enfatiza ya en su Apéndice a la primera parte de la Etica y sobre todo en
su Tratado teoldgico-politico— es que nos vuelve proclives a la supersticién,
nos conduce a tratar de rendirle culto a esa divinidad personal para ser
beneficiarios de los premios y escapar de los castigos, buscando la aproba-
cién de aquellos que se proclaman depositarios de la autoridad de Dios e
intérpretes de sus designios, convirtiéndose en una herramienta politica de
sometimiento (Spinoza, 1997).'® La teologia y sus referentes fundamen-
tales, los tedlogos, se afirman conocedores de aquello que experimentamos

el pensamiento del cuerpo (Vinciguerra, 2020). Louis Althusser despliega una lectura
en clave materialista del pensamiento spinoziano que reivindica la dimensién del cuerpo
como un componente fundamental de él y, por consiguiente, a la imaginacién como su
conocimiento correlativo (Althusser, 2007). Por su parte, Martial Gueroult senala que la
funcién de este género es la traduccién de la afeccién del cuerpo en imaginacién mental
y que esta tarea, necesaria y fundamental, no puede sino hacerla bien (Gueroult, 1974).

164 TTP cap. XIV.
165 TTB Pref., caps. XIV, XV, XVI, XIX, XX.

214



como contingente, se atribuyen la interpretacién del porvenir, imponién-
dose como la tnica autoridad para desentrafiar los sucesos que nos rodean.

Asi lo expresa Marilena Chaui (2003):

La teologia es la teorfa imaginaria de la contingencia. Centrada
en la imagen de una voluntad omnipotente y trascendente que
crea y gobierna al mundo, la imaginacién teolégica propone
explicaciones que mantienen el miedo y la esperanza, pues de-
jan a cada uno de los humanos suspendidos de los designios
imprevisibles de un poder altisimo, y propone cédigos de con-
ducta a través de los cuales la voluntad humana se somete a la
divinidad por medio de aquél que afirma saber interpretarla:
el tedlogo (p. 22).

Esta interpretacién y utilizacién de la contingencia en manos de la teo-
logia nos arroja a una realidad en la que somos siervos, en la que acatamos
aquello que otro nos ordena, en la que nos dejamos enganar décilmente
para luchar por nuestra propia esclavitud, en la que nos entregamos a mer-
ced de quienes detentan el poder, relegando incluso nuestra propia capaci-
dad de imaginar un mundo.

A veces en alianza con los tedlogos, a veces en oposicién a ellos, también
los Estados desde sus instituciones y a través de sus gobernantes se han
propuesto controlar aquellas profecias politicas o religiosas de cualquier
tipo que pretendian anticipar el devenir de la duracién, «revelar» el futu-
ro. Reinhart Koselleck (1993) en su libro Futuro pasado habla del pasaje
del medioevo a la modernidad como un momento histérico en el que los
Estados se convierten en los nuevos rectores de la vida humana, en los en-
cargados de legislar sobre los individuos y salvaguardar la paz, para lo cual
disputan la interpretacién de la contingencia, el sentido de aquello que se
nos aparece como posible. Dice Koselleck sobre esta coyuntura:

El Estado consigue, a la fuerza, convertirse en monopolio del
dominio del futuro reprimiendo las interpretaciones apoca-
lipticas y astrolégicas. [...] Enrique VIII, Eduardo VI e Isabel

de Inglaterra promulgaron prohibiciones estrictas contra cual-

215



quier tipo de estos vaticinios. A los profetas reincidentes les

esperaba cadena perpetua (1993, p. 29).

Ello muestra que el sentido que proyectamos de la duracién, la lec-
tura que hacemos de la contingencia que inevitablemente emerge como
perspectiva a partir del conocimiento imaginativo, es fundamental como
elemento politico, como principio rector en base al cual nos agrupamos,
construimos comunidad, nos componemos o vinculamos con lo demis.
Se convierte en la éptica desde la cual percibimos el mundo y a partir de
la cual le otorgamos un sentido, ddndole significado a nuestros encuentros
modales (Vinciguerra, 2012). En tanto la imaginacién es aquella forma
de conocimiento mds inmediata, legitima y necesaria, que se vincula con
nuestro ser en el mundo, con nuestra esencia actual, con las interacciones
que nos constituyen y, en fin, con nuestro ser humanos, la contingencia
como aquella forma de percibir y concebir lo real se vuelve una pieza clave
e ineludible de la vida ética y politica. Cémo nos aproximamos a aquello
que no conocemos, cémo decidimos entrar en relacién con lo que se nos
presenta abierto o incierto configurard necesariamente formas de existir y,
por eso, el monopolio y control de la interpretacién sobre la contingencia
emerge como un territorio fértil para la construccién de un proyecto poli-
tico, de una forma de asociacién y convivencia.

Pienso que en la actualidad el debate y la pugna por la interpretacién de
la contingencia, por la lectura de un mundo que muchas veces no podemos
descifrar, continda siendo urgente. Los discursos fascistas y negacionistas
cobran un vigor cada vez més preocupante y junto con el resurgimiento de
las iglesias evangélicas y de las nuevas derechas sehalan los acuerdos demo-
craticos, los derechos conquistados y los tltimos resortes de las institucio-
nes como Unicos responsables de una crisis civilizatoria global, prometien-
do un futuro mejor, una salvacién, totalmente ilusoria y profundizando a
su vez el desastre en el presente. Condendndonos aqui y ahora, en base a
esta interpretacién del devenir y de la coyuntura humana, profetizan una
salida, un supuesto mundo feliz que parece, justamente, imposible. Sin
duda, combatir estos discursos desde la razén, desde el conocimiento ade-
cuado y la comprensién de las verdaderas causas, del entramado de enca-
denamientos necesarios que estructuran el devenir de la duracién, resulta
fundamental y es, desde el dmbito de la filosoffa, una batalla indispensable
y un bastién de lucha contra el sinsentido o contra un sentido comun va-
ciado, desfondado y absurdo. Sin embargo, también es importante llevar
esa contienda al terreno de la imaginacién y de la interpretacién de aquello

216



que, a partir de este género de conocimiento, se nos aparece como contin-
gente. Porque no todxs, no todo el tiempo, podemos guiarnos por las ideas
adecuadas, por aquello que nos dicta nuestra razén. Porque la imaginacién
no deja de ser central para la proyeccién de una vida en comun, para la per-
cepcién comin de un mundo. Porque necesariamente consideraremos las
cosas como contingentes y dotaremos de sentido ese hiato, esa privacion,
figurdndonos una historia, un relato de aquello que nos rodea.

Ademds de ser aquel ejercicio de libertad por el cual obramos y conoce-
mos adecuadamente lo real, creo que la filosofia debe ser también la encar-
gada de reflexionar sobre otras formas de imaginar el mundo y de construir
esa proyeccién de sentido, alli donde la contingencia emerge necesaria-
mente como perspectiva humana desde la cual nos vinculamos con lo que
nos rodea. ;Cudl es esa proyeccién? ;Cémo es ese mundo que imaginamos,
aun cuando todo lo que comprendemos adecuadamente indicaria que esta
crisis parece no tener vuelta atrds? ;Cudl es la esperanza que nos mueve,
que nos hace perseverar en la existencia? Aquella lectura de la contingencia
por la que nos preguntamos, que se opone a los discursos de odio y de
destruccién, no es (porque no debe ser) opuesta a la razén, ciega o necia
a aquellas ideas adecuadas que por su certeza se imponen necesariamente
en nosotrxs, sino que hace uso de la imaginacién en su capacidad creativa,
productiva, sin entronizar como verdadero lo inadecuado sino partiendo
de la conciencia de lo que la razén comprende para proyectar, justamente,
un orden de cosas humano, propio, que sea mejor, es decir més beneficioso
para nosotrxs como individuos y como colectivo. Spinoza afirma en el es-
colio de la proposicién 17 de la segunda parte de la Etica:

Pues si el alma, al tiempo que imagina como presentes cosas
q g
que no existen, supiese que realmente no existen, atribuirfa sin
duda esa potencia imaginativa a una virtud, y no a un vicio,
de su naturaleza; sobre todo si esa facultad de imaginar depen-
g
diese de su sola naturaleza, esto es, si esa facultad de imaginar
g
que el alma posee fuese libre (2009, p. 142).1%

El desafio serfa poner en juego aquella potencia imaginativa que no se
ve atravesada por la determinacién exterior y, entonces, por la coaccién,

166 EIP17Esc.

217



sino que depende de nuestra sola naturaleza, siendo, en algtin sentido,
q p g

libre.

El arte es, sin duda, expresién de ese ejercicio virtuoso de la imagina-
cién, que no nos hace caer en el error, que no confunde las ideas inade-
cuadas con las adecuadas imaginando como presente cosas que no existen,
sino que nos propone una consideracién distinta de lo real, que inaugura
sentidos multiples, que crea mundos diversos que nos obligan a poner en
duda el estatus quo y aquel relato imaginativo opresivo bajo el que se dis-
fraza la dominacién. La filosofia, como tarea de cuestionarlo todo, como
ejercicio critico y liberador, también tiene la potencia de disputar la inter-
pretacién de la contingencia, la configuracién de un horizonte proyecta-
do para la propia vida, que nos invite a luchar por nuestra salvacién, por
nuestra libertad. Hoy mds que nunca, no debemos claudicar en la labor de
imaginar una realidad, de hilvanar juntxs, desde la esperanza, desde la ale-
gria y el amor, aquella trama que nos agrupe bajo el signo del respeto, del
cuidado mutuo, de la generosidad. ;Cémo poner en ejercicio esa potencia
imaginativa que Spinoza considera una virtud? ;Sabemos cudl es la nueva
historia, la interpretacién actual del futuro, que puede conducirnos uni-
dxs, contra la violencia, el negacionismo y la devastacién? ;Cémo articular
esa construccién imaginativa con la bisqueda de conocimiento adecuado
al que la filosofia nos exhorta? Son algunos de los interrogantes (no asi de
las dudas) que reverberan en torno a estas reflexiones y de los que quizds ya
conocemos la respuesta.

Referencias bibliogrdficas
Althusser, Louis. (2007). “La Gnica tradicién materialista”. Youkali. Revista

Critica de las Artes y el Pensamiento, 4, 132—-154.

Chaui, Marilena. (1999). A nervura do real. Imanéncia e liberdade em Espi-
nosa. Sao Paulo: Companhia das Letras.

Chaui, Marilena. (2003). Politica en Spinoza. Buenos Aires: Gorla.

Garcia Ruzo, Agustina y Sabater, Nicolds. (2024). “Imaginacién y con-
tingencia. Un estudio de su rol y potencia al interior del sistema
spinoziano”. Anacronismo e Irrupcion, 14(27), 36-62.

218



Gueroult, Martial. (1974). Spinoza. II, “Dieu”. Paris: Aubier.
Henry, Michel. (2008). La felicidad de Spinoza. Buenos Aires: La Cebra.

Koselleck, Reinhart. (1993). Futuro pasado. Para una semdntica de los tiem-
pos historicos. Barcelona: Paidés.

Morfino, Vittorio. (2012). “Spinoza y la contingencia”. En D. Tatidn
(comp.), Spinoza. Octavo coloquio (pp. 23—40). Cérdoba: Editorial
Brujas.

Spinoza, Baruch. (1997). Tratado teolégico-politico (trad. Atilano Domin-
guez). Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2009). Etica demostrada segun el orden geométrico
(trad. Vidal Pefa). Madrid: Alianza Editorial.

Vinciguerra, Lorenzo. (2012). “Mark, Image, Sign: A Semiotic Approach
to Spinoza”. European Journal of Philosophy, 20(1), 130-144.

Vinciguerra, Lorenzo. (2020). La semidtica de Spinoza. Buenos Aires: Cac-
tus.

219



Da ontologia da relagdo a trama politica. A
ontologia politica espinosana

Ricardo Polidoro Mendes'®”

Algumas vertentes do pensamento politico centram suas anélises no que
chamamos de «forma» politica, isto é, o regime politico, as leis e insti-
tuigdes, ou seja, as instncias legais que regulam as relagoes politicas a fim
de produzir a «ordem» e 0 «<bem comump, a «unido» — penso, aqui, sobretu-
do, nas tradigoes republicana e liberal. Essas vertentes, entao, consideram
a politica segundo procedimentos formalistas de regulacao das relagoes so-
ciais e politicas, pois a «forma» politica regularia as relagdes do corpo social
e produziria efeitos benéficos a ele e aos cidadaos. Assim, essas tradigdes
ignoram qualquer reflexao sobre o sujeito politico e a dinAmica que ele
poe em marcha, bem como sobre a temporalidade e a territorialidade da
comunidade politica — ainda que pressuponham esses elementos em suas
reflexdes —, pois essas questoes sao tidas por abstratas, temas metafisicos e
ontoldgicos que nao concernem a politica.

167 Doutorando pela Universidade de Sao Paulo e pela Universita degli Studi di Mi-
lano-Bicocca. O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenagio de Aper-
feicoamento do Pessoal de Ensino Superior (CAPES). Cédigo do financiamento: 001.

220



Entretanto, a ontologia, enquanto investigagao sobre o ser, nao poderia
ser mais fundamental a filosofia politica, sobretudo em nossos dias. Afi-
nal, indagar acerca do ser na politica implica nos questionarmos sobre nds
mesmos, sobre nossa relagio conosco e com os outros, sobre nossas agoes,
sobre nossa relagdo com o tempo em que vivemos € o espago que ocupa-
mos. Logo, longe de se tratar de abstragao ou idealismo, empreender uma
investigagcdo em termos de ontologia politica significa nos questionarmos
a respeito de nossa condi¢do como agentes politicos e, por conseguinte,
significa considerar a politica ndo apenas como administracio dos negdcios
publicos segundo a «forma politica», mas também segundo a dindmica po-
litica prépria a cada comunidade — em outras palavras, é pensar nao apenas
a politica, mas também o politico.

Um dos autores que se voltou a essas questdes e investigou a politica
em termos ontoldgicos foi Espinosa. Com efeito, embora em seu 7rata-
do politico (2009) o filésofo se dedique ao exame de regimes politicos —
monarquia, aristocracia e democracia —, seu discurso nao se limita a uma
andlise da «forma» politica. Antes, a investigacio do filésofo seiscentista se
volta 4 condi¢do ontoldgica dos agentes que os coloca em relagio mdtua e
reciproca, e assim, abre a possibilidade de se pensar uma ontologia politica
e a institui¢do do campo politico.

Espinosa se refere a essa relagao ontoldgica jé nas defini¢ées da primeira
parte da Etica (2015), quando ele distingue duas formas do ser: a substan-
cia e os modos. Segundo a definicdo E1 3, Espinosa entende por substancia
«aquilo que é em si e é concebido por si, isto é, aquilo cujo conceito nao
precisa do conceito de outra coisa a partir do qual deva ser formado», e,
segundo a defini¢ao E1 5, ele entende por modos as «afecgdes da substincia,
ou seja, aquilo que é em outro, pelo qual também ¢é concebido» (Espinosa,
2015, p. 45)."8 A substincia existe por si e é concebida por si, ao passo que
os modos sio afeccoes da substdncia, modificacoes dela e, portanto, eles
sa0 nela e sao concebidos por ela. Assim, desde o inicio da Etica, Espinosa
estabelece uma distingio entre duas formas do ser, mas nio entre dois seres
diversos, pois, na medida em que os modos so afecgdes da substincia, hd
uma relagao entre elas que nio ¢ a de uma exterioridade ou transitividade.
Antes, as afec¢oes s3o imanentes a substincia, pois, como afirma Espinosa
nas proposicoes EI 15 e EI 18, respectivamente, «tudo que é, é em Deus,

168 Quando nos referirmos a Etica, incluiremos a letra e seguida do niimero do livro
em algarismo romano e o nimero da defini¢do, axioma ou proposi¢do em algarismo
indo-ardbico.

221



e nada sem Deus pode ser nem ser concebido» (Espinosa, 2015, p. 67), e
«Deus é causa imanente de todas as coisas, mas nio transitiva» (Espinosa,
2015, p. 81), logo, segundo o coroldrio da proposi¢ao EI 25, «as coisas
particulares nada sao senao afec¢oes dos atributos de Deus, ou seja, modos,
pelos quais os atributos de Deus se exprimem de maneira certa e determi-
nada» (Espinosa, 2015, p. 91). Enquanto afecgoes da substincia, os modos
sao imanentes a ela, s3o nela e sio concebidos por ela. Nesse sentido, ha
uma distingao modal e real entre um modo e outro, porém, enquanto afe-
cgoes que exprimem os atributos de Deus de maneira certa e determinada,
todos eles sdo parte da trama causal eficiente imanente da substincia e, por
conseguinte, inseridos nessa trama, os modos estao ontologicamente em
relacdo entre si.

Entretanto, mesmo falar que os modos estao «em relagao entre si» é
equivocado, pois poderia parecer que hd uma dindmica entre eles, mas que
eles continuam a ser entidades que permanecem fechadas em si mesmos,
sem abertura para o exterior.

A questao é mais complexa, como podemos acompanhar no segundo
livro da Etica, pois, ao se dedicar 2 demonstragio da Mente humana, Es-
pinosa se volta ao exame dos modos singulares ¢ mostra que eles podem
ser complexos, como ele afirma na defini¢ao E1 7: «por coisas singulares,
entendo coisas que sdo finitas e tém existéncia determinada. Se vérios indi-
viduos concorrem para uma tinica a¢ao de maneira que todos sejam simul-
taneamente causa de um tUnico efeito, nesta medida considero-os todos
como uma unica coisa singular» (Espinosa, 2015, p. 127). O que caracte-
riza um singular, portanto, nao ¢ a simplicidade, mas a unidade do efeito,
visto que diversas coisas finitas podem ser consideradas um singular caso
se configurem de tal forma a produzir um tnico efeito. Assim, multiplas
coisas finitas podem se estruturar de forma a compor um singular, como
Espinosa demonstra na «pequena fisica».

Apés demonstrar na proposicao EII 13 que o objeto que constitui a ideia
da Mente é o Corpo (Espinosa, 2015, p. 149), o fil6sofo se dedica, primei-
ro, aos corpos em geral, para se voltar, posteriormente, a0 Corpo humano.
Assim, no axioma 1 da pequena fisica, Espinosa afirma que «todos os cor-
pos se movem ou repousamy, no axioma 11, que «todo corpo se move ora
mais lentamente, ora mais rapidamente», e por isso ele afirma, no lema 1,
que «os corpos se distinguem uns dos outros em razio do movimento e do
epouso, da rapidez e da lentido, e nao em razao da substincia» (Espinosa,
2015, p. 151). Os corpos nio se distinguem em razao da substincia porque

222



ha uma tnica substincia, ou seja, Deus, como indica a proposicao er 14
(Espinosa, 2015, p. 67). Ademais, como todos os corpos saio modificagoes
do atributo extensao, eles nao se distinguem em razao da natureza. Antes,
como eles se movem ou repousam, e se movem ora mais rapidamente ora
mais lentamente, é essa diferenga que os distingue. Os corpos, portanto,
sao dindmicos, e nessa dinimica eles se comunicam entre si, pois, segundo
o lema 111, «um corpo em movimento ou em repouso deve ser determinado
a0 movimento ou ao repouso por outro corpo, que também foi determina-
do a0 movimento ou ao repouso por outro, € este por sua vez por outro, e
assim ao infinito» (Espinosa, 2015, p. 153). Logo, hd uma relacio mutua
entre os corpos pela qual eles se determinam ao movimento e ao repou-
s0, pois, segundo a proposicao E1 28 (Espinosa, 2015, p. p. 93), nenhum
modo finito pode se determinar de maneira independente ou absoluta,
mas um finito é determinado por outro, portanto, hd uma relagao de de-
terminagao mutua entre 0s COrpos.

Essa dinAmica, por sua vez, pode se dar de maneira que corpos simples
se configurem em corpos compostos, como Espinosa havia afirmado na
definigao 11 7. Com efeito, segundo a defini¢io da pequena fisica,

quando alguns corpos de mesma ou diversa grandeza sao constrangidos
por outros de tal maneira que aderem uns aos outros, ou se se movem
com o mesmo ou diverso grau de rapidez, de tal maneira que comunicam
seus movimentos uns aos outros numa proporgdo certa, dizemos que esses
corpos estao unidos uns aos outros ¢ todos em simultineo compoem um sé
corpo ou Individuo, que se distingue dos outros por essa unio de corpos

(Espinosa, 2015, pp. 155-7, grifos nossos).

Na dinimica dos corpos, eles podem aderir uns aos outros e se unir de
forma a comunicar reciprocamente a mesma propor¢ao de movimento e
repouso entre si, isto ¢, eles podem concorrer de forma a ocasionar um
Unico efeito e formar, assim, um singular. Espinosa, entéo, assinala que um
Individuo nao é um corpo simples, mas uma multiplicidade formada por
diversas partes que estabelecem certa propor¢ao de movimento e repouso
entre si e produzem um tnico efeito. Nesse sentido, na medida em que o
Individuo é composto de partes, Espinosa afirma no lema 1v que «se de
um corpo que ¢ composto de vérios corpos, ou seja, de um Individuo,
sao separados alguns corpos, e simultaneamente tantos outros da mesma
natureza ocupam o seu lugar, o Individuo manterd a sua natureza de antes,
sem nenhuma mudanca de sua forma» (Espinosa, 2015, p. 157). Ora, se o
que define o Individuo é certa propor¢ao de movimento e repouso entre as

223



partes que o compdem, se ele perder algumas partes, mas outras o integra-
rem na mesma propor¢ao de sua forma, ou seja, na mesma propor¢ao de
movimento e repouso, ele se manterd.

Nesses termos, a questao nio é que as coisas singulares estao em relagdo
entre si como entidades que interagem exteriormente umas com as outras
mas que permanecem fechadas em si mesmas. Como indica Vittorio Mor-
fino (2022, p. 113), retomando uma ideia de Etienne Balibar, as coisas sin-
gulares sdo relacoes, elas sao singularidades complexas abertas, em constante
troca e comércio umas com as outras. Esse é o sentido de ser modo, de ser
na substincia e de ser concebido por ela, enfim de ser na intrincada trama
causal imanente de relagoes.

Nesse sentido, gostariamos de destacar dois dos postulados que Espi-
nosa enuncia ao final de sua pequena fisica. O primeiro: «o Corpo huma-
no é composto de muitissimo individuos (de natureza diversa), cada um
dos quais ¢ assaz composto»; e o quarto: «o Corpo humano precisa, para
se conservar, de muitissimos outros corpos, pelos quais é continuamente
como que regenerado» (Espinosa, 2015, p. 161). Espinosa, ento, coloca
as pessoas ontologicamente em implicagdo mdtua, em comércio. As pes-
soas precisam de outros, umas das outras, do fora, para viver. E isso se a
distin¢io dentro e fora ainda fizer sentido, como indica Morfino (2022, p.
96) em seu debate acerca dos conceitos de intersubjetividade e transindivi-
dualidade, porque nao hd um espago de interioridade fechado do sujeito,
mas uma trama de relagoes que estrutura o Individuo em uma abertura e
comércio constante com outros.

Ora, ¢ esse caminho ontolégico que Espinosa seguird em sua investi-
gacio politica. No inicio do segundo capitulo de seu Zratado politico, o
filésofo seiscentista deduz a operagao dos individuos da poténcia de Deus,
pois, segundo ele, na medida em que Deus tem direito a tudo, o direito
dele é sua prépria poténcia, e portanto,

qualquer coisa natural tem por natureza tanto direito quanta poténcia
para existir e operar tiver, pois a poténcia de cada coisa natural, pela qual
ela existe e opera, ndo é outra sendo a prépria poténcia de Deus, que é ab-
solutamente livre (Espinosa, 2009, §3 p. 12).

Os agentes sao singulares, modos pelos quais os atributos de Deus se
exprimem de maneira certa e determinada, logo, seu direito é a poténcia
de Deus expressa de forma finita e determinada. O discurso politico es-

224



pinosano, entdo, se estrutura como uma ontologia politica que considera
os individuos em relagio mutua, inseridos na trama causal imanente da
substancia.

Contudo, isso nao significa que as interagoes humanas sejam pacificas.
Com efeito, no neste segundo capitulo do 7ratado politico, Espinosa de-
monstra que alguém pode estar sob a jurisdi¢io de si se puder viver segun-
do seu engenho e repelir qualquer dano que lhe for feito, ou pode estar sob
a jurisdi¢o de outrem, se este o submeter fisicamente ou por meio de um
engano (Espinosa, 2009, §§ 9-11, pp. 16-8). As relagdes humanas, portan-
to, podem acarretar a servidao, pois alguém mais potente pode submeter
o outro seja por meios fisicos, seja por meio de um engano. Assim, em
um primeiro momento, a relagio ontoldgica parece nio assegurar nenhum
vinculo social ou politico, ou mesmo um vinculo benéfico aos individuos.

Entretanto, este é apenas um dos aspectos dessa relagao. Se por um lado
hd a contrariedade e a servidao, por outro hd a conveniéncia, pois, segundo
Espinosa, «se dois se pdem de acordo e juntam forgas, juntos podem mais,
e consequentemente tém mais direito sobre a natureza do que cada um
deles sozinho; e quanto mais assim estreitarem relacoes, mais direito terao
todos juntos» (Espinosa, 2009, p. 18). Se cada individuo é uma poténcia
singular, um modo finito que expressa de maneira singular a poténcia infi-
nita de Deus, se um ou mais se colocarem de acordo, juntos eles se tornam
mais potentes do que seriam se considerados individualmente. Assim, se
por um lado a relacao ontoldgica entre os individuos possibilita a contra-
riedade, ela também possibilita a conveniéncia entre eles, pois eles podem
se juntar e se tornar mais potentes para se conservarem. A contrariedade,
portanto, nao nega a vida social, pois, segundo Espinosa, como o indi-
viduo sozinho pode ser presa de outros, no estado de natureza o direito
natural é nulo, por isso,

os homens sem o auxilio mdtuo, dificilmente podem sustentar a vida
e cultivar a mente. E, assim, concluimos que o direito de natureza, que ¢
préprio do género humano, dificilmente pode conceber-se a nao ser onde
os homens tém direito comuns e podem, juntos reivindicar para si terras que
possam habitar e cultivar, fortificar-se, repelir toda a for¢a e viver segundo
o parecer comum de todos eles (Espinosa, 2009, §15, p. 19, grifos nossos).

A vida social, portanto, ¢ necessdria porque as pessoas precisam umas
das outras para se manter. Logo, a relagao ontoldgica nio é moralmente
boa, mas é util e imprescindivel, pois ninguém se basta por si s6, visto que,

225



para se conservar, o Corpo humano precisa de outros corpos para se rege-
nerar, e, para se conservar, o individuo precisa de outros.

Nesse contexto, resta saber como promover a conveniéncia e evitar a
contrariedade, afinal, esse tltimo tipo de relagio é uma possibilidade aber-
ta pela relagao ontoldgica e pode prejudicar os individuos. Entra em cena,
entdo, a instituigao politica, pois, segundo Espinosa,

onde os homens tém direitos comuns e todos sio conduzidos como que por
uma sé mente, é certo que cada um deles tem tanto menos direito quanto
0s restantes juntos sao mais potentes que ele, ou seja, nao tem realmente
sobre a natureza nenhum direito para além daquele que o direito comum
lhe concede. Quanto ao mais, tem de executar aquilo que por consenso
comum lhe é ordenado, ou é coagido a isso pelo direito. Este direito que se
define pela poténcia da multitudo costuma chamar-se imperium (Espinosa,

2009, §§ 16-17, pp. 19-20, tradugio modificada, grifos nossos).

A institui¢do do politico, entdo, ordena as relagdes humanas em um
sentido comum, pois ela é a instituicao da multitudo enquanto agente poli-
tico, isto é, como Individuo que se forma pela uniao dos atores que, juntos,
se tornam mais potentes do que se considerados por si sés. H4, portanto,
uma passagem do estado natural ao civil que é a instituigao do estado civil
e do direito da multitudo como direito comum dos individuos pelo qual
todos passam a se guiar como que por uma Unica mente. A multitudo,
entdo, nio ¢ uma massa homogénea e indiscernivel, mas uma composicao
dinidmica de poténcias que se configuram como um unico efeito, isto ¢,
um agente politico. A institui¢do da multitudo, portanto, é a ordenagio
da experiéncia dos agentes em um sentido comum, é a ordenagio de
suas relagoes ontoldgicas segundo a concordéncia para que a vida social e
politica possa se manter e conservar.

Assim, ao demonstrar que os individuos ontologicamente sao relacoes
na trama causal imanente da substincia, Espinosa abre a possibilidade de
pensarmos uma ontologia politica que questione certos pressupostos a res-
peito da politica e de nés mesmos. O humano nao ¢ um sujeito isolado
da Natureza e dos outros, restrito a seu proprio espaco invioldvel de inte-
rioridade — nd3o é um império em um império (Espinosa, 2015, p. 233).
Somos relagoes, estamos em comércio mutuo e intimo uns com os ou-
tros. Como, entdo, pensar a politica sendo em termos de uma convivéncia?
Afinal, como afirma a proposi¢io El 14 — a proposicio imediatamente
seguinte a «pequena fisica» — : «<a Mente humana é apta a perceber muitis-

226



simas coisas, e ¢ tao mais apta quanto mais pode ser disposto o seu Corpo
de multiplas maneiras» (Espinosa, 2015, p. 163). Em relagao, afetamos e
somos afetados, e a Mente percebe o que se passa no objeto de sua ideia,
ou seja, no Corpo, por isso a Mente ¢ tao mais apta a perceber as coisas
quanto mais apto o Corpo ¢é apto a afetar e ser afetado. Logo, para além da
procedimentalidade da administragao dos negdcios publicos, a politica é
contato conosco e com os outros, ¢ ordenagao das relagdes entre agentes, é
institui¢ao de um sentido comum da experiéncia.

Pensar em uma ontologia politica segundo Espinosa é nos colocarmos
em questdo, ¢ repensar nossa relacio com nés mesmos e com os outros, é
repensar que tipo de agio é necessdria para estabelecer um sentido comum
da experiéncia. Somos relagoes, nao estamos apartados uns dos outros, ou
mesmo da Natureza, nao somos um império dentro de um império. Como
nos foi indicado por Ericka Itokazu, a finitude ¢ uma condigao de coope-
ragdo, de concorréncia, de convivéncia. A questao que se coloca, entio,
e que nos mobiliza é: qual tipo de agao ¢ capaz de reordenar as relagdes
humanas conforme a liberdade?

Referéncias bibliogrdficas
Espinosa, Baruch. (2009). Tratado politico (trad. Diogo Pires Aurélio).

Sao Paulo: Martins Fontes.

Espinosa, Baruch. (2015). Etica (trad. Grupo de Estudos Espinosanos).
Sao Paulo: Edusp.

Morfino, Vittorio. (2022). Intersoggettivita o transindividualitd. Milano:
Manifestolibri.

227



Responsabilidad ético-politica en el
derecho argentino: un anilisis de la AUH
en clave spinoziana

Alex Lib (UBA)

En este ultimo tiempo, con el ascenso de las derechas a nivel mundial,
encontramos que se impulsa a cada persona a responsabilizarse individual-
mente de todo aspecto de su vida y, por tanto, a responsabilizarse de qué
tan vivible sea esa vida. Es por ello que el centro de este andlisis radica en
desarmar la nocién de que las personas podemos pensarnos como indivi-
duos plenamente auténomos y ajenos a su contexto, asi como la idea de
que lo que logramos (o0 no) en nuestras vidas depende tinicamente de las
decisiones y acciones individuales. Sostenemos que la filosofia spinoziana
posee un amplio sistema desarrollado en funcién de concebir una comuni-
dad no individualista, ademds de la capacidad de enfrentarse con las ideas
precedentes. Por ello, creemos necesario un estudio del concepto de res-
ponsabilidad dentro del sistema spinoziano a los efectos de rastrear cémo
esta podria operar en politicas pablicas argentinas. Para realizar esto, toma-
remos como ejemplo paradigmatico el programa Asignacion Universal por
Hijo (AUH) dado que refleja la forma en que el Estado argentino es capaz
de asumir y distribuir responsabilidades en un marco de justicia social.

Pues bien, a pesar de que observamos que Spinoza no se dedica ex-
clusivamente a la cuestién de la responsabilidad, afirmamos, no obstante,
que es posible rastrear ciertas bases con las cuales elaborar lineamientos en
torno a la misma. Al comenzar con la lectura de la Ftica, encontramos un
planteo que se corre de las nociones semejantes al sujeto tinico moderno,
donde una perspectiva atomista o individualista nos predispone al enten-
dimiento de la responsabilidad individual o personal que ha primado en
las derechas. Por el contrario, Spinoza nos plantea una visién ampliamente
relacional, donde cada individuo se encuentra necesariamente dentro de
otro mds grande y compuesto de otros mds pequefios. Asi, estos mantienen
una dependencia y una vulnerabilidad respecto tanto de las partes que lo
componen como del individuo que este conforma con otros.

228



Entonces, podemos sostener, desde un primer momento, que a los
efectos de replantearnos qué es la responsabilidad, debemos, en principio,
enfocarnos en determinar con qué nocién de sujeto estamos tratando y
cudl es su potencialidad respecto de ella. Para ello, deberemos reparar en el
influjo de los tipos de conocimiento y en la agencia de los sujetos.

En primer lugar, en funcién de esta nocién de un sujeto relacional, in-
terdependiente y vulnerable —por necesidad, es decir, sin lugar a eleccién o
suspensién de dicha vulnerabilidad—, una estudiosa del sistema spinoziano
como J. Butler, al preguntarse por nuestro presente politico, sugiere que:

[...] nuestra responsabilidad politica y ética se afirma en el re-
conocimiento de que cualquier forma radical de autosuficien-
ciay soberania irrestricta queda por definicién desbaratada por
procesos globales mds amplios de los cuales forma parte, que
ningtn control total puede ser asegurado, y que un control
final no es ni puede ser un valor dltimo (Bulter, 2009, p. 15).

Lo primero queda claro en tanto nos contraponemos a la consideracién
de los actos de un individuo como punto de partida de un razonamiento
ético, pero también politico. Respecto a lo segundo, en la filosofia spi-
noziana no hay causas finales ni mandatos regulatorios trascendentes y,
por tanto, no hay responsabilidad ideal estricta con la cual cumplir; no
encontramos en este sistema un SuperYo que regule a través de la censura o
la critica constante. Aqui no se propone como objetivo plantear un deber
ser o una mdxima universal, sino que encontramos en Spinoza, mds bien,
una ética en el sentido aristotélico de ezhos, una forma o un modo de vida
que, segun su planteo, entra en concordancia con la naturaleza (Cerezo

Galdn, 2016, p. 15).

Ahora bien, que no podamos obtener ni deseemos un control ético-po-
litico absoluto del sujeto no quiere decir que no podamos encontrar cri-
terios que puedan sernos utiles o beneficiosos en el desarrollo de nuestras
vidas. Segtin Cerezo Galdn: «No hay, pues, en Spinoza una norma de la
razén, capaz por si misma de regular las pasiones, sino una estrategia vital
y pragmatica de canalizarlas en el orden civil» (2016, p. 26). Esto supone
que, en cuanto nos acerquemos a tratar cuestiones como la responsabilidad
o incluso plantear ciertas leyes, deberemos tener en cuenta que

229



[...] la razén préctico/utilitaria, en conjuncién con el juego
simpatético de los afectos, nos abre asi a un nuevo estado y
horizonte: el espacio de la vida civil. [...] No se da, por tan-
to, una génesis puramente racional del estado civil, como un
constructo de mera razén, sino, inversamente, una madura-
cién intersubjetiva de la razén en el elemento de la vida social

(Cerezo Galdn, 2016, p. 26).

De esta forma, Cerezo Galdn (2016) nos indica que, si bien hay un
componente racional, el orden civil no equivale a una comunidad racional
en sentido normativo sino en un sentido genético/posibilitante. Con la
critica realizada en E4, P18, Esc. al racionalismo, Spinoza nos muestra que
no es posible siquiera regular los afectos con la razén puesto que esta no in-
habilita ni modifica los primeros. Lo que, en efecto, posibilita la razén aqui
es que «[...] los hombres gobernados por la razén, es decir, los hombres que
buscan su utilidad bajo la direccién de la razén, no apetecen para si nada
que no deseen para los demds hombres [...]» (Spinoza, 2022, p. 248). Es
decir que la razén habilita un orden civil basado en la utilidad para cada
individuo y en el despliegue de sus potencias. Asi, el Estado surge como un
mecanismo necesario para regular las interacciones humanas —y, por tanto,
la responsabilidad— a través de normas que pretenden buscar el bienestar
del individuo colectivo en su conjunto, pero también de cada una de sus
partes.

No obstante, el primer problema que nos encontramos es que los indi-
viduos no nacen determinados a obrar segtin la razén necesariamente todo
el tiempo, sino que gran parte de sus vidas estdn guiados por afectos e ideas

inadecuadas. Asi lo dice Spinoza en el TTP XVI, § 1:

No todos, en efecto, estin naturalmente determinados a obrar
segun las leyes y las reglas de la razén, sino que, por el contra-
rio, todos nacen ignorantes de todas las cosas, y antes de que
puedan conocer la verdadera norma de vida y adquirir el hébi-
to de la virtud, transcurre gran parte de su vida, aun en el caso
de que reciban una buena educacién (Spinoza, 1986, p. 333).

En este planteo filoséfico se reconocen diferentes grados de conoci-
miento que van en concordancia con los grados de libertad; es decir que,

230



a mayor conocimiento, mayor libertad. Asi, cuanto mds libres seamos,
también mayores responsabilidades tendremos, puesto que al conocer las
causas que nos determinan, aumenta nuestro conatusy, con ello, la capa-
cidad de poder responder ante esas determinaciones, es decir, de poder ser
causa, de ser responsables. De esta forma, nos convertimos en agentes con
capacidades tan dindmicas como los grados de conocimiento lo permitan.

Entonces, el problema central que se abre aqui —y que fue ya formulado
por Cristina Abogado Compean-— se plantea de la siguiente forma: «;Es el
sujeto de la imaginacién un sujeto que, a pesar del desconocimiento de las
causas de su accién, puede responsabilizarse por completo de las causas de
su actividad en el mundo?, es decir, ;podemos reconocer ese sujeto como
un agente moral?» (2018, p. 7). Para esta autora, aquel que denomina
“sujeto de la imaginacién”, esto es, quien se rige primordialmente por este
grado de conocimiento, es consciente de las acciones que realiza; es decir,
no postula que este sujeto acttie inconscientemente sino solo de manera
inadecuada.

Al respecto, Abogado Compean realiza una divisién analitica entre “su-
jetos de la imaginacién” y “sujetos del entendimiento” que no es muy acer-
tada, puesto que termina por establecer dos tipos de sujetos que, a nuestro
entender, no pueden ser tales. Estos sujetos parecieran estar determinados
a un cierto grado de conocimiento en especifico, sin posibilidad de cambio
al ser y estar —precisamente— sujetos a dichos grados.

Nos centraremos por un momento en el “sujeto de la imaginacién” que
postula esta autora: aquel que se desarrolla en todo momento en aquel
sentido de la imaginacién (Abogado Compean, 2018, p. 4). Debido a esta
condicidn, a estos sujetos no les es posible ser causa adecuada, ser libres y,
por tanto, —lo que aqui nos interesa— ser agentes responsables. Asimismo,
sostiene que

[...] es también evidente que la totalidad en la que este suje-
to actia no le brinda, al menos necesariamente [...] las con-
diciones materiales a partir de las cuales pueda abandonar
la imaginacién misma y asi realizar sus acciones a través del
entendimiento, logrando entonces darse el cardcter de lo ver-
daderamente activo, es decir, convirtiéndose en un verdadero

agente moral (Abogado Compean, 2018, p. 6).

231



Esto dltimo parece asemejarse a lo que sostiene Atilano Dominguez en
su Introduccién al TP cuando nos dice que «[...]la masa es temible por ser
ignorante, pero no es responsable de su ignorancia, sino quienes le ocultan
la verdad» (1986, p. 39). De esta forma, para ambxs autores, pareciera que
la responsabilidad de que estos sujetos conozcan ain més —y, con ello, que
puedan llegar a ser agentes reponsables— caeria en manos del Estado o del
individuo colectivo que los contenga.

Para situar esta problemadtica en un Estado y acciones concretas, toma-
remos como ejemplo paradigmitico la politica de transferencia monetaria
condicionada (TMC) mds conocida en la Argentina: la AUH. «Durante
las Gltimas dos décadas, las TMC se convirtieron en una herramienta ma-
siva y de rdpida implementacién que los estados utilizan para perseguir
ciertos objetivos de politica social como combatir la indigencia, aliviar
la pobreza y quebrar su transmision intergeneracional» (Garcia Valverde,
2016, p. 121). Con este tipo de politicas se proporcionan recursos mo-
netarios a miembros vulnerables de la poblacién con la condicién de que
estos cumplan ciertos requisitos. En el caso de la AUH, tales requisitos son
la continuidad de las trayectorias educativas, el control de salud anual y el
cumplimiento con el calendario obligatorio de vacunacién de Ixs menores

de edad.

Pues bien, el conflicto surge aqui precisamente dado que «Estas condi-
cionalidades introducen juicios de responsabilidad y desconfianza a los po-
tenciales beneficiarios. [...] De esta manera, las TMC creen que las familias
pobres tienen una fuerte responsabilidad por su propia situacién» (Garcia
Valverde, 2016, p. 122). En este sentido, la TMC parece postular como
principio que Ixs destinatarixs de este beneficio no son, como diria Aboga-
do Compean, “sujetos del entendimiento” capaces de ser responsables por
la salud y educacién de sus hijxs, ya que, de otra forma, no se considerarfa
necesario implementar este tipo de politica. Esto genera ciertas estigmati-
zaciones sobre Ixs beneficiarxs, por lo que su implementacién es atin més
compleja que la mencionada aqui. Pero lo que nos interesa en este trabajo
es la nocién de responsabilidad y de agencia que se les atribuye con estas
politicas. En este sentido, encontramos que el Estado parece implementar
las mismas en una légica similar a la que plantea esta autora cuando afirma
que:

[...] asumimos siempre al sujeto de la imaginacién como un
agente moral, aunque en estricto sentido, el supuesto agente

232



moral de la imaginacién no deberfa asumir la responsabilidad
que la totalidad le impone, al menos no si pensamos que no
tiene atin el grado de libertad que le permita conocer entera-
mente los méviles de la accién que realiza. En este sentido,
tendriamos que distinguir primero entre dos tipos de respon-
sabilidades que derivan de las dos supuestas libertades —la de
la imaginacién y la del entendimiento. La primera es una res-
ponsabilidad Gnicamente imaginaria, es decir, si bien el sujeto
es consciente de la accién efectiva que realiza en caricter fe-
noménico, no es consciente de la razén y las causas a través de
las cuales realiza la accién. La segunda es una responsabilidad
ligada al entendimiento, es decir, es una responsabilidad con-
secuente con la accién verdaderamente libre del sujeto (Abo-

gado Compean, 2018, p. 9).

Con esta caracterizacién de los dos tipos de responsabilidad, pareciera
darse lugar a la concepcién de dos sujetos estdticos unicamente capaces de
un solo tipo de conocimiento y, con ello, un solo tipo de responsabilidad
y de libertad. Esta concepcién puede dar lugar a una postura “paternalista”
o de “tutelaje” de parte del Estado para con estos sujetos “inadecuados”.
Es a este respecto que la autora se pregunta: «;Es valido derivar del obrar
del sujeto de la imaginacién un sentido de responsabilidad que le rebasa
y que corresponde, mds bien, a un sujeto del entendimiento?» (Abogado
Compean, 2018, p. 12). Se presenta aqui, entonces, un gran problema.
Problema que, segin entendemos, no estd planteado de la forma mds ade-
cuada posible.

Contrariamente a la distincién establecida por Abogado Compean,
sostenemos que los sujetos no estdn determinados exclusivamente por un
grado especifico de conocimiento. Desde una perspectiva spinoziana, es-
tos grados —imaginacién, razén e intuicién— son dindmicos incluso en el
transcurso vital de un mismo individuo. Como sefiala Spinoza (E2P35),
por mds que comprendamos racionalmente las causas de los fenémenos,
por mds que seamos “sujetos del entendimiento”, nunca dejamos comple-
tamente de imaginar, como cuando insistimos en ver el sol cercano pese a
conocer su verdadera distancia astronémica. Esta inevitable persistencia de
lo imaginativo, incluso en sujetos que han desarrollado la razén y la intui-
cidn, revela la coexistencia dialéctica de los tres géneros de conocimiento.
Entonces, partiendo de la premisa de un sujeto con distintos grados de

233



conocimiento en diferentes momentos —pero con la capacidad de asequir-
los todos— sostenemos que, al eliminar esta divisién analitica, se obtendria
una comprensién distinta de su responsabilidad. Dado que dichos grados
de conocimiento son dindmicos, es posible concebir también una respon-
sabilidad dindmica en un mismo individuo, asi como respecto de otros
— la responsabilidad de uno no puede ser igual a la de otro cuando estos
individuos se encuentran en diferentes posiciones de poder. Aqui no en-
tendemos a la responsabilidad como un valor moral o una verificacién de
haber cometido una violacién a las normas, sino como aquella contribu-
cién —incluso de manera indirecta— a mantener o modificar las condiciones
estructurales de la existencia; esto es, consideramos que la responsabilidad
es politica y prospectiva'®’. En este sentido, habrd ciertas variables a tener
en cuenta que determinan el dinamismo de la responsabilidad, a saber:

a. el lugar del individuo en relacién con Ixs otrxs con quienes compo-
ne un individuo colectivo;

b. el grado de conocimiento que pueda estar utilizando en determina-
do momento;

c. qué tanta agencia y qué tanta libertad posea ese individuo;

d. el influjo de los afectos en funcién de la posibilidad de considerar
algo como deseable en un tiempo no inmediato;

e. qué tanta participacién democrdtica sea posible.

En una postura un tanto semejante, Ramos Alarcén propone que inclu-
so «la responsabilidad moral del agente posee grados en la medida en que
participa mds o menos en la cadena causal del acto y de sus consecuencias
y, en funcién de esos grados, el agente puede responder por (hacerse cargo
de) los efectos positivos y negativos de sus decisiones» (2015, p. 21). Esta
responsabilidad moral con grados en funcién de la agencia se distingue,
para este autor, de la responsabilidad civil, siendo esta tltima legitimamen-
te fortalecida a través de la utilizacién de premios y castigos por parte de Ixs
legisladores en funcién de la obediencia hacia la ley civil. Ademds, nos in-
dica que «[...] la ley civil buscard la seguridad de la vida y del Estado, pero
bien puede excluir el desarrollo moral de los agentes» (Ramos Alarcén,
2015, p. 17), lo que entendemos que entra en consonancia con la l6gica

169 Ver Young, I. M. (2011). Responsabilidad por la justicia. Madrid, Ediciones Mo-

rata.

234



con cual se implementa la AUH. Sin embargo, mds adelante afirma que
precisamente “la vida civil abre la puerta a la vida ética” (Ramos Alarcén,
2015, p. 21). Cabe preguntarnos aqui cémo la ley civil, utilizando premios
y castigos adaptados a las creencias del pueblo, puede ser capaz de fomen-
tar la responsabilidad y, con ello, una mayor libertad de sus integrantes.

Si bien concordamos en el establecimiento de grados en la responsa-
bilidad, creemos necesario que la ley civil —en tanto debe garantizar la
convivencia humana— busque promover la responsabilidad y, con ello, la
libertad de Ixs integrantes del individuo colectivo que es el Estado. Pero,
como miembros de este individuo colectivo, entendemos que es necesario
no establecer l6gicas de contraprestaciones que fomenten responsabilida-
des meramente individuales y basadas en creencias, puesto que ello va en
detrimento del desarrollo del conocimiento, asi como de la libertad. Por
el contrario, el desarrollo del conocimiento, de la libertad y la responsa-
bilidad de Ixs integrantes del Estado se nos presenta como acuciante en
tanto entendemos que ello aumentard el conarus no sélo de Ixs integrantes
sino también del propio Estado. Esto es algo que deberia contemplarse
en el marco tedrico de las politicas publicas y ponerse de manifiesto en su
implementacién.

Un ejemplo que puede iluminarnos es la TMC chilena Ingreso Etico
Familiar, la cual «adopt6 un marco tedrico multidimensional que permitia
abrigar esperanzas con respecto a la promocién de la agencia. Tal marco
estuvo formado por dos premisas bésicas: que la pobreza no es unidimen-
sional, sino que hay distintas causas que la producen y que, en segundo
lugar, el combate a la pobreza extrema y a la indigencia exige una aplica-
cién drdsticamente focalizada» (Garcia Valverde, 2016, pp. 127-8). Esta
politica ofrece entre sus acompanamientos asistencia psicosocial, acceso
preferente a servicios publicos, participacién en talleres de capacitacién
laboral, de finalizacién de estudios formales, «<mayor y mejor informacién
sobre las redes de proteccién y de servicios del estado, que experimenten
una inclusién minima en el funcionamiento del Estado y que ejerciten he-
rramientas cognitivas bésicas (autodiagnéstico, evaluacién de alternativas,
etc.) para lograr ciertos objetivos minimos. Sus condicionalidades no se
establecieron unilateralmente desde el Estado sino que fueron consensua-
das parcialmente con el ntcleo familiar: éste se comprometia, a través de
un contrato familiar, a mejorar en algunas de las 53 dimensiones relevantes
de la calidad de vida» (Garcia Valverde, 2016, p. 128). De todos modos, si

bien hubo un marco tedrico —a nuestro parecer— un tanto mds adecuado

235



que el de la AUH, no se lograron los objetivos propuestos dada la duracién
restringida del acompanamiento a dos afios y a las dificultades en su apli-
cacién, concluyendo en un pobre desarrollo de la agencia.

Sin embargo, entendemos que es posible aprender de experiencias de
otras TMC, como la chilena, y revisar la propia con la aplicacién de la
AUH a los efectos de repensar los mecanismos utilizados en bisqueda de
una mayor eficiencia que contemple la dimensién de agencia y de respon-
sabilidad de Ixs beneficiarixs. Cabe destacar que, en los 16 afos transcu-
rridos desde su implementacién (2009-2025), la AUH no ha sufrido casi
modificacién alguna'”®. Acordamos con Garcia Valverde al sefalar que,
«En la medida en que algunas politicas fomenten controles y castigos ar-
bitrarios o que los “beneficiarios” sean objeto de desconfianza, la satisfac-
cién de objetivos de desarrollo humano se alejard ya que el individuo serd
considerado mds como un medio operativo y eficiente que como un fin en
si mismo, mds como un medio para el desarrollo que como un fin en si
mismo al que se le deben politicas de desarrollo humano» (2016, p. 120).
Por lo tanto, resulta necesario implementar un planeamiento integral en
materia de politicas ptblicas que no solo aborde objetivos urgentes, como
el cuidado de la salud y la reduccién de la desercién escolar, sino que tam-
bién contemplen objetivos de desarrollo humano integral. Este enfoque
deberia fomentar en los individuos mayores niveles de conocimiento, res-
ponsabilidad y libertad, al mismo tiempo que proyecte un horizonte en el
que dichas politicas ya no sean necesarias. No obstante, también entende-
mos que lo planteado aqui no es tarea fécil, asi como tampoco lo es utilizar
otros grados de conocimiento. Surge, entonces, el interrogante acerca de la
posibilidad de que sea el propio Estado quien se encuentre en un grado de
conocimiento imaginativo.

Referencias bibliogrdficas

Abogado Compean, C. (2018). «Imaginacién y sujeto moral: El problema
de la responsabilidad en Spinoza», Circulo Spinoziano. Revista de
Filosofia, no. 1, abril-agosto 2018, pp. 3-12.

170 La tnica modificacién ha sido la incorporacién al programa de nifixs que asisten a
escuelas de gestién privada. Pero, respecto de las cuestiones aqui tratadas —y de otras criti-
cas y aportes a lo largo de estos afos—, el programa de la AUH continta siendo el mismo.

236



Butler, J. (2009). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos
Aires, Paidés.

Cerezo Galdn, P (2016). Razén, ciudad y democracia en Benito Spino-
za. Revista de Estudios Politicos, 172, 13-45. doi: http://dx.doi.
org/10.18042/cepc/rep.172.01

Dominguez, A. (1986). “Introduccién” en Spinoza, B. (1986), Tratado
politico, Alianza Editorial, Madrid.

Garcia Valverde, E. (2016). ;Se promueve el desarrollo humano transfirien-
do recursos a los pobres?. Revista Ciéncia & Trépico, 40(2). Recu-
perado de https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/1607

Ramos Alarcdn, L. (2015). Dos conceptos de libertad y dos conceptos de
responsabilidad en Spinoza. Revista Didnoia, vol. 60, no.75. Ciu-
dad de México.

Spinoza, B. (2022). Etica demostrada segun el orden geométrico. Colihue,
Buenos Aires.

Spinoza, B. (1986). Tratado Teoldgico Politico. Alianza Editorial, Madrid.

237


http://dx.doi.org/10.18042/cepc/rep.172.01
http://dx.doi.org/10.18042/cepc/rep.172.01
https://periodicos.fundaj.gov.br/CIC/article/view/1607

Ignorancia, educacién y democracia
(libertad) en Spinoza

Antonio Miguel (Universidad Siglo 21)

[...] mientras unos pocos lo deciden todo segiin su propio
gusto, perece la libertad y el bien comun. Los talentos hu-
manos son demasiado cortos para poder comprenderlo todo
al instante. Por el contrario, se agudizan consultando, escu-
chando y discutiendo y, a fuerza de ensayar todos los medios,
dan, finalmente, con lo que buscan y todos aprueban aquello

en que nadie habia pensado antes. [...] (Spinoza, 2004, cap.
IX, §14).

La tesis de este trabajo, si la brevedad permite la palabra tesis, se con-
centra en la relacién que podemos establecer entre las tres palabras del titu-
lo: educacién, ignorancia y democracia. Encontraremos en Spinoza como
punto de partida una defensa o apologia —dice Atilano Dominguez— del
vulgo ignorante. Hay al menos dos causas manifiestas de la defensa: la
igualdad natural (nos referimos a la naturaleza naturada, como cosas que son
en Dios) entre los hombres y los demds seres, y entre los sabios y los igno-
rantes; y el ocultamiento de la verdad por parte de los gobernantes bajo el
argumento de la necesidad de que el Estado (imperium) guarde determi-
nados secretos. Finalmente, por oposicién a este tltimo argumento —el
ocultamiento de la verdad—, indagaremos lo que sucede si se le acerca el
conocimiento al vulgo, se le da lugar al entendimiento y a una multitud
libre. Intentaremos en esta dltima instancia alumbrar sobre los beneficios
que le puede reportar al Estado no ocultar, sino impulsar el conocimiento.

Veamos en principio de qué se trata esta «defensa» o «justificacién» del
vulgo ignorante de la que hablamos. Para tales efectos, recurrimos al m4s
conocido pasaje del Tratado Politico (TP) donde el filésofo intenta des-
articular y rebatir acusaciones que normalmente se hacen contra la plebe
ignorante, a saber: «que no tiene moderacién alguna; que causa pavor si no
lo tiene; que o sirve con humildad o domina con soberbia; que no tiene
verdad ni juicio» (Spinoza, 2004, cap. VII, §27). De manera sistemdtica y

238



ordenada, podemos encontrar renglones mds abajo los argumentos presen-
tados por Spinoza a cada una de estas descalificaciones.

Encontramos dos razonamientos principales, uno mds general es que se
le imputan al vulgo afectos tristes que todos poseemos y no sdlo una parte
de la sociedad, pues son naturales al hombre (soberbia en quienes mandan,
por ejemplo). En este punto Spinoza sefiala lo que hoy llamamos colo-
quialmente «doble moral», y se expresa respecto a cémo actuar regido por
las pasiones es bien visto en algunos y repudiado en otros, incluso cuando
se trata de actos similares o al menos bajo los mismos afectos —algo muy
vigente en la actualidad—. El segundo razonamiento va dirigido especial-
mente a desmontar la acusacién de que la plebe carece en absoluto de ver-
dad y de juicio, afirmacién con la cual —en principio— Spinoza estd de
acuerdo. ;Por qué? Porque de hecho la plebe carece de estos atributos, pero
el punto a esclarecer segtin su declarado propésito de estudiar los afectos
tal como se estudian las matemdticas, es cudl es la causa de la ignorancia.
La plebe es victima de los ocultamientos de quienes gobiernan.

Desglosemos entonces, someramente y con ayuda de otros pasajes del
TP y del Tratado Teolégico Politico (T'TP), estos dos argumentos que nom-
bramos en los pdrrafos precedentes. No nos explayaremos demasiado de-
bido a que la brevedad del articulo nos obliga a establecer un orden de
prioridades, y esto es simple de entender, quizd por la reiteracién a través
de toda la obra spinoziana, quizd por la elocuencia del escritor.

«Que la naturaleza es una y la misma en todos [...]» (Spinoza,

2004, cap. VII, §27).

En el TTP queda clarisimo que no sélo no todos estdn por naturaleza
determinados a obrar segtin reglas de la razén, sino que esa serfa la excep-
cién, la ley es que todos nacen ignorantes, todos nacen desprovistos de
razén. Asi, el hombre crece hasta conocer la verdad y adquirir el hdbito
de la virtud. En este sentido, Spinoza afirma que transcurre gran parte
de la vida del ser humano antes de adquirir estos conocimientos y poder
practicar la virtud, incluso —advierte— en la de quienes reciben la mejor
educacién (Spinoza, 2003)."" Aqui, no sélo descubrimos una concepcién
de igualdad natural (en cuanto a ignorancia se refiere) sino que sirve a los

171 Se observa aqui con especial atencién el cap. XVI.

239



fines de este trabajo anticipar un limite a la educacién que no ofrece garan-
tias incluso siendo la de mds alto nivel.

Estos preceptos pueden ser refrendados bajo el siguiente razonamiento
al que el filésofo nos conduce en su TP: si en la naturaleza humana exis-
tiese la misma posibilidad de elegir entre guiarse por la razén en lugar del
ciego deseo, todos nos guiariamos desde un principio por ella en procura
de conservar nuestro ser y ordenariamos sabiamente nuestros asuntos. Em-
pero, esto no sucede.'”?

Que la plebe carece en absoluto de verdad y de juicio, no es
nada extrafo, cuando los principales asuntos del Estado se tra-

tan a sus espaldas [...] (Spinoza, 2004, cap. VII, §27).

No se puede pedir a alguien que llegue a la verdad a la vez que se la
oculta, ni se le puede pedir a alguien que eleve su juicio mds alld de lo que
las posibilidades de conocer le permiten. Pues con la escasa y, en ocasiones,
deliberadamente tergiversada informacién sobre los asuntos putblicos que
le llega a la plebe le serfa imposible lograr un juicio correcto, no basado
mds que en conjeturas. Desde luego que, sostiene Spinoza, si el vulgo con-
tara con estos atributos a pesar de sus impedimentos, entonces serfa mds
bien digno de gobernar que de ser gobernado.

Como hemos llamado la atencién antes, la argucia de los gobernantes
es que conducir determinados asuntos de manera secreta es Gtil para la so-
ciedad y de hecho la beneficia. Lo cierto es que se trata de un sofisma que
busca engafar bajo pretexto de la utilidad. La falta de transparencia en el
gobierno sobre los asuntos comunes favorece el beneficio y privilegio de
unos pocos. Por lo que entregar a algunos o a uno solo la administracién
del Estado sin condicién alguna constituye una verdadera incoherencia,

como sefala Spinoza (2004), si pretendemos a la vez conseguir la liber-
tad'”>.

Quien tuviese la posibilidad de llevar de esa forma los asuntos del Esta-
do, se preocuparia mds por sus riquezas que por el bienestar general de los
subditos, la paz y la seguridad que, es el fin dltimo de los Estados (Spinoza,

172 En este punto es util aclarar que se verd que la razén se corresponde con la natura-
leza segtin lo expresado en TP, cap. 111, §6.

173 El cap. VII, §29, es util para los dos pdrrafos anteriores.

240



. os secretos v los enganos, por el contrario, desvirtiian ese fin
2004)."74 L tos y | g | cont desvirt fi
propiciando el despotismo mediante la concentracién del poder en pocas
manos.

Spinoza por su parte, indaga por los fundamentos del mejor Estado,
aquel en el que la obediencia se presenta como el deseo constante de res-
petar el comdn decreto de la sociedad y el vulgo deviene en una multitud
libre (Spinoza, 2004).

Teniendo esto en consideracién, en el mismo pardgrafo del TP en el
que habla de por qué los gobernantes llevan en secreto algunos asuntos,
deja abierta la pregunta de qué pasaria si no lo hicieran asi. Intentaremos
mediante una lectura particular, aunque sin dudas no tan original, argiiir
algunas razones por las que pareciera conveniente no ocultar los asuntos
publicos al vulgo y, de hecho, seria deseable acercarlo al conocimiento del
verdadero bien.

Advertimos inicialmente, que se ha de tomar presente en todo momen-
to, como sefiala Spinoza, tanto los limites de la educacién —que ya hemos
resaltado— como los limites de la razén que son por todos conocidos pero
que vale la pena recordar. La razén es deseable en cuanto a que como de-
muestra en la Ftica, tiene gran poder para moderar los afectos tristes, las
pasiones, pues estas dejan de serlo cuando formamos de ellas una idea clara
y distinta (Spinoza, 1983). A pesar de esto, debemos remarcar la evidente
diferencia entre el dominio absoluto del alma por la razén (como sosten-
drian los ilustrados) o del dominio total de los afectos (al modo de los
estoicos), con la moderacién de estos a través de su conocimiento. Ademds,
a pesar de ser posible el camino de la razén y la moderacién de los afectos,
este resulta ser arduo, dificultoso incluso para los més dispuestos. Por eso,
es inimaginable lograr persuadir a toda la multitud a que se rija exclusiva-
mente por la razén (Spinoza, 2004).'”

Luego de estas advertencias, deberia quedar claro que lo deseable no
es esto tltimo, pues en palabras de Spinoza, resulta tan ficil de decir como
dificil de realizar,"’® sino solamente acercar al vulgo al conocimiento.

174 Podemos tener en cuenta el cap. V, §2.Y ver también el cap. VII §3.
175 Cap. 1, §5.

176 TP cap. IX, §3. No se refiere al tema que aqui tratamos, sélo es ttil y coherente en
este texto el uso de la expresion.

241



Teniendo en cuenta que la suprema potestad yace no en cada uno sino
en la multitud y que consecuentemente no se puede vivir segtin el pro-
pio sentir sino segun el de esta tltima, surge un interrogante que Spinoza
(2004)""7 recoge y es sobre la racionalidad del Estado. Es decir, ;se corres-
ponde con la razén actuar no segtin el propio juicio sino el de otro? La
respuesta yace en la imposibilidad de la autonomia sin ayuda mutua, sin
sociedad (civitas). Esto se resume en que sin derecho comun el ser huma-
no no podria ser autbnomo, puesto que en soledad no lograria evitar la
opresién de otros ya que es imposible que uno solo evite a muchos o a to-
dos de manera permanente, como ya lo habia sefialado Hobbes (Spinoza,

2004).'7®

Spinoza nos habla en toda su obra de la necesidad de la ayuda mutua,
y no s6lo lo hace en pos de la seguridad colectiva como mencionamos. Lo
hace también en el sentido de condicién de posibilidad para el desarrollo y
el beneficio del conjunto de la sociedad. Nos invita, por ejemplo, a pensar
en la posibilidad de arar, sembrar y cosechar sin ayuda, como simples in-
dividuos. Sin dudas, no estamos capacitados para ello (Spinoza, 2003)."”
Pensemos un segundo en otras actividades que la sociedad contempordnea
realiza: una empresa llevada adelante con el trabajo de un solo individuo;
una pelicula realizada por una sola persona; una educacién sin escuelas, o
peor aun, sin maestros. La naturaleza, la perseverancia en nuestro ser, ine-
vitablemente desemboca en el establecimiento de acuerdos, de relaciones
de ayuda mutua.

Acercar el conocimiento y la razén a la plebe —con las limitaciones
naturales de esta y aquella— es una posibilidad que le permitiria llegar a
este razonamiento. Entonces no tratarfamos con el vulgo ignorante (sobre
el cudl es necesario recordar las razones para no subestimarlo), sino con
una multitud libre. «Por eso mismo, llamo libre, sin restriccién alguna,
al hombre cuanto se guia por la razén» dice Spinoza (2004, cap. II, §11).
Y nos queda a nosotros por extraer de estos textos lo que el hombre libre
puede hacer y cémo puede redundar eso en la sociedad.'®

177 TP, cap. 111, §6
178 TP cap. II, §15.
179 TTP, cap. V.

180 Sobre el comitn decreto de la sociedad y la multitud libre que se trabajan en este
parrafo y el anterior, es especialmente ilustrativo el texto de Rosales, M. (2020). La idiotez
de la politica. Sobre el comtn decreto de igualdad. En Rosales, M. Spinoza-Hobbes. Entre
retdrica y necroscopia. Bs. As.: RAGIE, p. 63.

242



En principio, el hombre libre serfa capaz de comprender las causas de su
obrar reduciendo su sujecién a los afectos, asi como también entendera la
importancia de respetar los derechos comunes. Incluso, cuando el hombre
se encontrase en el dilema de hacer algo por orden de la sociedad que no le
reporta un beneficio exclusivo obedeceria sin temor, sabiendo que el bien
comun es también el suyo (Spinoza, 2004).'™!

Un Estado en el que los hombres se guian bajo este entendimiento, se
acercarfa bastante al mejor Estado. Primero, porque seria el mds natural
al hombre, Spinoza nos dice que este es el Estado democratico. Segundo,
y donde nos interesa hacer hincapié, porque todos los hombres libres es-
tarfan llevados a velar por la concordia y los derechos comunes. No velar
por estos dos valores sociales conduce a los diversos males que provocan el
debilitamiento del cuerpo politico en su conjunto, como es propio de un
Estado que no se ha constituido bien (Spinoza, 2004).'%

Para finalizar, brevemente, hablaré en clave personal y contempordnea.
La educacién se descubre en el mundo actual no como remedio a todos los
males, pero si como elemento fundamental de la democracia y el desarro-
llo. No digo esto desde una perspectiva critica, sino desde el mds sincero
pragmatismo, como recordatorio de que todo es perfectible (incluso aque-
llo aparentemente perfecto): abrir las puertas del conocimiento a toda la
sociedad es sembrar libertad, sembrar desarrollo.

Si a algin distraido le pareciese anacrénico o demasiado romdntico
llegar a esta reivindicacién mediante la lectura de Spinoza, nos es dado
recordar que investigaciones de la mds rabiosa actualidad versan sobre la
importancia que en estos tiempos guarda la educacion para el crecimiento
de los paises y del ser humano, como colectivo y como individuo.

He comenzado con una cita y terminaré con otra:

[...] hay que poner tales fundamentos al Estado, que de ahi se
siga, no que la mayorifa procuren vivir sabiamente (pues esto
es imposible), sino que se guien por aquellos sentimientos que

181 TP cap. III.

182 TP cap. V §1 para este apartado en general. TD, cap. V, §2 para este pdrrafo en
particular.

243



llevan consigo la mayor utilidad del Estado. (Spinoza, 2004,
cap. X, §0).

Esto me he dispuesto comprender mediante la iniciacién en la lectura
de Spinoza, y espero haber entendido bien. Sé, que adolezco de lo mismo
que Casearius: soy atin «mds amante de la novedad que de la verdad».'®
Estos conocimientos son para mi novedades, espero algtin dia poder dis-
cutir sobre la verdad.

Referencias bibliogrdficas

Del Canto Nieto, José Ramén. (2010). “Natura naturans y natura naturata
en Spinoza y en David Nieto, haham de la comunidad sefardita de
Londres a principios del siglo XVIII”. Anales del Seminario de His-
toria de la Filosofia, 27, 165-188.

Rosales, Martin. (2020). “La idiotez de la politica. Sobre el comtin decreto
de igualdad”. En M. Rosales, Spinoza—Hobbes. Entre retérica y ne-
croscopia. Buenos Aires: RAGIE

Spinoza, Baruch. (1983). Etica demostrada segiin el orden geométrico.
Buenos Aires: Orbis.

Spinoza, Baruch. (1988). Correspondencia. Madrid: Alianza Editorial.
Spinoza, Baruch. (2003). Tratado teolégico-politico. Madrid: Alianza Edi-

torial.

Spinoza, Baruch. (2004). Tratado politico. Madrid: Alianza Editorial.

183 Expresion de la correspondencia.

244



Spinozay el siglo XXI. Las nuevas

supersticiones de una sociedad en ruinas

Dana Ibarrola Colman (UBA)

Introduccién

Tal como permite sospechar el titulo elegido, lo que motiva este trabajo es
la incidencia que puede tener Spinoza en tiempos actuales, y cémo sus re-
flexiones acerca de las supersticiones contintan hoy vigentes, atravesando
nuestra realidad politica. En lo que sigue, se realizardn algunas considera-
ciones acerca de la relacién entre las supersticiones, la politica argentina, y
la deliberada manipulacién de las creencias para ejercer la dominacién de
los individuos, produciendo pasiones tristes y despotenciadoras.

En Argentina, la religién oficial que conté con mds porcentaje de fieles
ha sido la Iglesia Catélica, que para 1960 era aproximadamente el 90% de
la poblacién. Este dato es extraido del censo realizado en el aflo menciona-
do, en el cual, como ha ocurrido pocas veces, se incluyé la pregunta acerca
de la religién (Gimenez Beliveau ez a/, 2008, p. 79). Tiempo después, en
2001 un grupo de investigacién de la UBA recolect6 datos en la ciudad de
Quilmes, y extrajo la conclusién de que alli «por primera vez, en nuestro

245



pais [...] se quiebra el monopolio catélico de los bienes de salvacién, y se
vive en una situacién de pluralidad religiosa» (Esquivel ez a/, 2001). Més
alld de este dato y de nuestro pais, podemos afirmar, sin demasiado con-
flicto, que la Iglesia ha perdido la fuerza que tenfa hace unos siglos, y que
desde la Ilustracién en adelante, se ha ponderado la razén por encima de
la fé. Sin embargo, como sociedad -y como humanos- necesitamos tener
fé en algo. La pregunta es ;en qué?. Walter Benjamin ya advirtié en 1921
que la estructura del capitalismo se comportaba como una religién (Ben-
jamin, 2012), y la situacién global actual pareciera mostrar que el nuevo
dios erigido es el mercado o el dinero. No obstante, hay otros dioses de los
que quiero hablar y que me preocupan por su naturaleza despotenciadora
y anti comunitaria. Me refiero a las creencias pseudocientificas o las nuevas
supersticiones, como las he denominado, que hoy en dia hallamos ficilmen-
te abriendo alguna aplicacién de red social sea Tik Tok, Facebook, X, etc.
Lo cierto es que de «nuevas» no tienen nada, puesto que siempre hemos
convivido con ellas. Aunque también es cierto que hubo un reciente re-
surgimiento, comprobable bajo observaciones del sentido comun: todxs
tenemos alguna persona conocida que se guia por los «signos del zodiaco»
0 que «tira las cartas», o por lo menos, tenemos conocimiento de que la ac-
tual secretaria general de la Presidencia es tarotista, con la influencia social
que ello acarrea. En particular, algunas de las creencias sobre las que me
interesa reflexionar son el terraplanismo, el movimiento antivacunas y la
negacion del cambio climdtico, como formas de negacionismo cientifico,
que considero mds politicamente nocivas y menos inocentes.

A los fines de hacer mds claro el objetivo de este trabajo, presentaré
brevemente el recorrido que seguird. Primero abordaremos la cuestién de
las pseudociencias y de su resurgimiento. Luego, desde el lente spinoziano,
buscaremos las implicancias ético-politicas que tiene este nuevo auge y
analizaremos su estrecha relacién con las politicas neoliberales. Allf habla-
remos de las pasiones tristes que construyen los discursos pseudocientifi-
cos mencionados, que disgregan al individuo de su comunidad, atentan-
do contra su potencia y la de los otros, al mismo tiempo que desvian su
atencion de las verdaderas causas de su despotenciacién. Finalmente, en la
misma linea, intentaremos pensar una salida colectiva, que reafirme nues-
tra libertad de expresidn, sin cooptar la libertad de los otros, ni poner en
peligro a la comunidad.

246



De las pseudociencias o «nuevas supersticiones»

Comencemos entonces por definir lo que es una pseudociencia. La Asocia-
cién Médica Mundial (WMA en inglés), en su Declaracion sobre las pseudo-
ciencias y pseudoterapias en el campo de la salud la define como «el conjunto
de declaraciones, supuestos, métodos, creencias o pricticas que, sin seguir
un método cientifico reconocido y validado, se presentan falsamente como
cientificas o basadas en evidencia»'%‘. El componente nocivo es justamente,
disfrazarse de cientificas para lograr credibilidad. Pero al mismo tiempo,
algunas de las creencias pseudocientificas atentan directamente contra la
ciencia, poniendo en duda sus afirmaciones y su legitimidad. Un ejemplo
de ello es el terraplanismo, cuyas tesis principales son que la Tierra es pla-
na, que hay una conspiracién mundial que oculta el mencionado secreto
y que los terraplanistas poseen los «verdaderos» conocimientos cientificos.
Todo esto lo podemos encontrar en la web de la Flatr Earth Society'®, la
cual cuenta con un apartado informativo para los «nuevos integrantes». A
su vez, los movimientos antivacunas proponen que las vacunas constitu-
yen un riesgo para la salud, debido a que hay informacién oculta acerca
de las mismas, y que ello es un motivo para negarse a su aplicacién. Al
respecto, la Organizacién Mundial de la Salud (2018) estima que el 30%
del incremento en los brotes de sarampidn a nivel mundial, se debe a estos
movimientos antivacunas. Por tltimo, el negacionismo del cambio climd-
tico -contra toda evidencia cientifica-, niega que existan cambios climad-
ticos provocados por las acciones de los seres humanos en la naturaleza,
y afirma, entre otras cosas, que el calentamiento global es una mentira.
Como sea, no hace falta ir tan lejos para encontrarnos con este tipo de
creencias: algunos personajes politicos de nuestro pais lo han defendido
fervientemente por redes sociales. Mds adelante, abordaremos con mayor
profundidad estas cuestiones.

Ahora bien, la pregunta que me interesa abordar es ;por qué estos ul-
timos afios se han viralizado las pseudociencias? En primer lugar, he de
sefalar que entiendo a las creencias pseudocientificas como aquello que
Spinoza llamé supersticién, que podria definirse como «una disposicién
a creer cualquier cosa» (Corona Cadena, 2011, p. 6). En el prefacio del
Tratado Teoldgico Politico (T'TP), Spinoza afirma que «la causa que hace
surgir, que conserva y que fomenta la supersticién es, pues, el miedo» y

184 Recuperado de: https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-so-

bre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/.

185 Véase: https://wiki.tfes.org/Flat Earth - Frequently Asked Questions.

247


https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-sobre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/
https://www.wma.net/es/policies-post/declaracion-de-la-amm-sobre-pseudociencias-y-pseudoterapias-en-el-campo-de-la-salud/
https://wiki.tfes.org/Flat_Earth_-_Frequently_Asked_Questions

mids adelante agrega que el ansia desmedida de los bienes inciertos de la
fortuna hace a las personas «(...) fluctuar, de forma lamentable y casi sin
cesar, entre la esperanza y el miedo, mostrindose propensos a creer cual-
quier cosa» (Spinoza, 1986, pp. 61-63). Con lo cual, la supersticién seria la
fluctuacién entre la esperanza y el miedo, que nos lleva a ser poco rigurosos
sobre nuestras creencias.

Recordemos ahora las definiciones de estos términos que ofrece el au-
tor: «Def. XII: La esperanza es una alegria inconstante, que brota de la
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algin
modo». Mientras que en la Definicién XIII afirma que «el miedo es una
tristeza inconstante... etc» (Spinoza, 2011, p. 289). Dadas ambas defini-
ciones, Spinoza concluye que «no hay esperanza sin miedo, ni miedo sin
esperanzar, puesto que quien tiene esperanza, duda de la realizacién de una
cosa, y en tanto imagina algo que excluye la existencia de la cosa futura, se
entristece, en esa medida. Es decir, quien tiene esperanza, tiene miedo de
que una cosa no suceda. Y quien tiene miedo, tiene la esperanza de que esa
cosa que odia, no suceda.

Entonces, si la supersticién es causada por el miedo, el cual se funda en
la incertidumbre, ;cémo no iban a resurgir estas creencias en la era de la
post-verdad, donde predomina lo incierto, y donde todo parece en ruinas?.
Una sociedad que se ha desligado de la religién y de las verdades dltimas,
necesita un punto de apoyo, un horizonte que la guie, y muchas veces, ese
horizonte aparece en movimientos que prometen verdadero conocimien-
to, o verdadera salvacién, como si la sombra de aquel Dios Padre todavia
estuviese presente.

Dada la amplitud del tema que se propone, considero mds util reducir
ahora el radio de andlisis, limitdndolo al contexto politico argentino, y al
uso que se hace de las pasiones tristes en nuestro pais para la manipulacién
de las opiniones.

Supersticién y pasiones tristes en la politica

Para poder pensar esto, es interesante el concepto «cdmaras de eco» del fil6-
sofo Nguyen (2018), que es definido como «[...] estructuras sociales epis-
témicas en la que se han desacreditado activamente otras voces relevantes».
Es decir, las camaras de eco describen comunidades con ciertas creencias
compartidas, que intencionalmente refuerzan la credibilidad sélo entre sus

248



miembros, mientras que excluyen las voces disidentes de quienes no per-
tenecen. No es una simple omisién de evidencia refutatoria, sino activa
desacreditacién de la misma. Retomando el ejemplo del terraplanismo, un
miembro de esa comunidad epistémica tenderd a desacreditar la evidencia,
ofrecida por cientificos, de que la tierra es esférica. O un defensor del mo-
vimiento antivacunas, afirmarfa que quien promueve las vacunas, estd en
contra de la salud de las personas. Esto convierte a las cdmaras de eco en
poderosas herramientas de manipulacién de la informacién, que disgregan
a los individuos en comunidades epistémicas cerradas. Hacer esto es aislar-
los, impidiendo asi que puedan formar individuos colectivos mds potentes,
que puedan vivir, desear, y pensar mejor.

En este sentido, las cdmaras de eco operan ejerciendo una especie de
dominacién al igual que la supersticién. Recordemos cuando Spinoza nos
dice que Quinto Curcio ha sefialado con acierto que «no hay medio mds
eficaz para gobernar a la masa que la supersticién” (Spinoza, 1986, p.64).
No obstante, no se debe pasar por alto que en este pasaje Spinoza estd ha-
ciendo alusién a la religién, la cual si bien opera de manera similar, no es
lo mismo que una creencia pseudocientifica. Revisemos. Anteriormente he
equiparado las creencias pseudocientificas a la supersticién, luego sefalé
cémo operan las cdmaras de eco en las mismas para promover la desinfor-
macioén, y asi ejercer la dominacién que impide el aumento de la potencia
de los individuos. De esta manera, ahora queda por responder: ;cudl es la
relacién directa entre una creencia pseudocientifica y la politica? Para ello
quisiera traer a colacién un texto del antropdlogo Alejandro M. Lépez
(2020), donde aborda el debate entre la comunidad cientifica argentina
y el terraplanismo. Alli, Lopez menciona el recorte presupuestario que se
llevé a cabo en 2018-2019 bajo el gobierno neoliberal -tal como ocurre
ahora-, como parte de su politica para, supuestamente, «construir un es-
tado eficiente» con criticas a la gestién previa de la ciencia acusdndola de
«poco realista, productora de investigaciones de poca calidad y sin impacto
en el desarrollo del pais». Esto repercutié en las redes sociales, asi como lo
hace ahora, creando una visién deslegitimada de la produccién cientifica
de nuestro pais. Al mismo tiempo, en agosto de 2018, se confirma me-
diante medios periodisticos que la jefatura de Gabinete de Ministros del
Gobierno de la Ciudad de Buenos Aires, habia contratado a una “coach
astroldgica” para entrenar funcionarios.”®® Y, en 2019, aparece la noticia

186 Recuperado de: https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciu-
dad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml.

249


https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciudad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml
https://www.perfil.com/noticias/politica/el-gobierno-de-la-ciudad-contrato-una-coach-astrologica-para-entrenar-funcionarios.phtml

de que el Consulado General y Centro de Promocién de la Reptblica Ar-
gentina en Nueva York iba a auspiciar una presentacién del libro sobre
el «hordscopo chino 2019» de la astréloga argentina Ludovica Squirru.'?
Nos encontramos entonces con decisiones politicas orientadas a fomentar
las creencias pseudocientificas, mientras que el conocimiento cientifico se
ve abandonado y aplastado de distintas maneras. En los términos de este
trabajo, estas acciones pueden describirse como el hacer uso del poder po-
litico para encerrar, deliberadamente, a las personas en cdmaras de eco;
cdmaras que las mantienen atadas a pasiones tristes, y que no les permiten
pensar colectivamente en cémo podrian ser mds libres. Dicho de otra ma-
nera, hacer eso es ejercer una tirania epistémica.

Entonces ;es que debemos ponerle un freno a este tipo de creencias a
fin de salvaguardar el bienestar de la comunidad? ;De qué forma podemos
evitar esta tiranfa?

Una salida colectiva

Estas preguntas pueden responderse desde el TTD, puesto que alli Spinoza
sostiene que en un Estado libre o democritico, «[...] es totalmente contra-
rio a la libertad de todos aduefarse del libre juicio de cada cual mediante
prejuicios o coaccionarlo de cualquier forma.» Al mismo tiempo, afirma
que «[...] es imposible que la propia alma esté rotalmente sometida a otro,
ya que nadie puede transferir a otro su derecho natural o su facultad de
razonar libremente y de opinar sobre cualquier cosa, ni ser forzado a ha-
cerlo.» (Spinoza 1986, pp. 64-65). Es decir, para volver un poco al tema
anterior, yo podria haberme criado en una cdmara de eco y no saberlo.
Nguyen se hace también esta pregunta. Nosotros, desde Spinoza, podemos
apelar a nuestra racionalidad, que es un derecho «[...] al que nadie, aunque
quiera, puede renunciar.» (Spinoza, 1986, p. 409). Es decir, debo razonar,
y debo preguntarme ciertas cosas en determinado momento. ;Y si estoy,
ahora mismo, en una cdmara de eco que s6lo amplifica las ideas con las que
ya simpatizo? Los algoritmos de Youtube son un claro ejemplo de ello: sélo
me aparecen videos afines a los que suelo ver, y se evitan aquellos que sean
radicalmente diferentes. Ademds de que con un simple dislike, puedo des-
hacerme de aquella informacién que no me agrada recibir. Las consecuen-

187 Recuperado de: https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludo-
vica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/.

250


https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludovica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/
https://www.lanacion.com.ar/lifestyle/la-presentacion-libro-ludovica-squirru-consulado-argentino-nid2212178/

cias sociales operan de manera similar, puesto que resulta mds ficil evitar
a aquellos que opinan diferente, que sentarnos a discutir durante horas.

La salida posible que encuentro, es pensar en una suerte de democracia
epistémica, por oposicion a la tirania de la que he hablado anteriormente.
Esto puede clarificarse si pensamos en el Estado democrdtico de Spinoza,
en el cual:

«Todos han hecho el pacto de actuar de comtn acuerdo, pero no de
juzgar y razonar. Es decir, como todos los hombres no pueden pensar
exactamente igual, han convenido en que tuviera fuerza de decreto aquello
que recibiera mds votos, reservindose siempre la autoridad de abrogarlos,
tan pronto descubrieran algo mejor» (Spinoza, 1986, p. 417).

Con las creencias podemos realizar algo andlogo: podemos adherir ra-
cionalmente a cierto conjunto de creencias que poseen «mds votos» o que
consideremos con mayores «credenciales epistémicas» (es decir, mds crei-
bles), pero siempre debemos reservarnos el poder de juzgarlas y de aban-
donarlas en el caso de que hallemos algo mejor. Esto implica reflexionar
criticamente acerca de aquello en lo que creemos, e intentar identificar las
cdmaras de eco que nos aislan de otros. Asi, estaremos un paso mds cerca
de desarticularlas, y un paso mds cerca de la construccién de conocimiento
que signifique un aumento de la potencia para todos.

Por tanto, la salida tiene que ver con una apertura a la discusién con el
otro, tomdndolo como sujeto racional, e intentando comprender sus ar-
gumentos y esclareciendo los propios; mostrando y hurgando también en
los motivos que subyacen a ciertas creencias. Con ésto dltimo, me refiero
a preguntarse ;por qué creen en esto o aquello? ;qué buscan ahi? ;es esta o
aquella creencia una consecuencia de heridas sociales? ;es consecuencia de
la incertidumbre econémica, quizds?

Quedan pendientes también las preguntas: ;cudles son las pseudocien-
cias «nocivas»? jes lo mismo creer en el tarot, que en el terraplanismo? ;y
qué lugar ocupa el psicoandlisis? Considero que pueden esbozarse algunas
respuestas apelando a sus consecuencias pricticas: en una democracia epis-
témica, cada uno puede adherir a las creencias que quiera, en tanto ello sea
inofensivo para los demds. Es decir, puedo creer que las estrellas me ayudan
a cumplir mis deseos porque eso me hace feliz, pero se vuelve un problema
si ello hace que yo prejuzgue y maltrate a los demds por tener tal signo
zodiacal. Spinoza captura muy bien este propédsito cuando afirma que en el

251



Estado ideal sélo se perseguirian los actos, y las palabras quedarfan impu-
nes (Spinoza, 1986, p. 65), defendiendo asi la libertad de expresion, mds
no la libertad de atentar contra los derechos de otros. Es decir, no se trata
de prohibir a las pseudociencias, sino de diferenciar cuales son aquellas
que despotencian a la comunidad, por la naturaleza de sus afirmaciones.
En dltima instancia, se trata de construir una trama de creencias utiles para
todos, en la que puedan convivir las diferencias, siempre bajo el paraguas
de lo comun.

A modo de conclusién, quisiera agregar que lo dicho hasta ahora pre-
tende ser un pequefo puntapié, una vaga indicacién del camino que consi-
dero viable. Tampoco esto significa que, a partir de una discusién racional
podremos convencer, sin mds, a un terraplanista de que estd equivocado;
sabemos que a veces la légica no es suficiente. Sin embargo, en tanto aca-
démicos, cargamos con la responsabilidad de buscar esos otros caminos
que si puedan lograr un efecto. Es necesario reflexionar sobre nosotros
mismos, pero también hacer reflexionar a los demis, disputando de distin-
tas maneras aquellos «sentidos comunes» que se instauran como formas de
dominacién de las masas, y como formas de despotenciacién colectiva. En
este sentido, la lectura de Spinoza ofrece valiosas herramientas para pensar
nuestra época actual, y para intervenir activamente en ella.

Referencias bibliogrdficas

Benjamin, W. (2012). E/ capitalismo como religion. En Angelus Novus (H.
A. Murena, Trad., pp. 128-132). Granada: Editorial Comares.
(Trabajo original publicado en 1921).

Corona Cadena, R. 1. (2011). La supersticién como perversién de la religién
y de la politica: una lectura de Baruch de Spinoza. Intersticios Socia-
les, (2). Recuperado de: http://www.scielo.org.mx/scielo.php?scrip-

t=sci_arttext&pid=52007-49642011000200003&Ing=es8tlng=es
Esquivel, J., Garcia, E, Hadida, M. E., & Houdin, V. (2001). Creencias y

religiones en el Gran Buenos Aires: El caso de Quilmes. Buenos Aires:
Universidad Nacional de Quilmes.

252


http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-49642011000200003&lng=es&tlng=es

Giménez Beliveau, V., Esquivel, ]. C., & Mallimaci, E H. (2008). Creen-
cias religiosas y estructura social en Argentina en el siglo XXI. Bole-
tin de la Biblioteca del Congreso de la Nacion, 124, 75-100.

Lépez, A. M. (2020). La batalla por el cielo: Reacciones publicas con-
tempordneas de la comunidad cientifica argentina al terraplanismo.
Cosmovisiones/Cosmovisées, 1(2), 93—127.

Nguyen, C. T. (2018). Echo chambers and epistemic bubbles. Episteme,
17(2), 141-161. https://doi.org/10.1017/epi.2018.32

Spinoza, B. (1986). Tratado teolégico-politico (A. Dominguez, Trad.).
Alianza Editorial. (Trabajo original publicado en 1670).

Spinoza, B. (2011). Etica demostrada segtin el orden geométrico (V. Pefia,
Trad., introd. y notas). Alianza Editorial. (Obra original publicada
en 1677).

World Health Organization. (2018). Measles cases spike globally due to
gaps in vaccination coverage. Recuperado de: https://www.who.int/
news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-
in-vaccination-coverage

253


https://doi.org/10.1017/epi.2018.32
https://doi.org/10.1017/epi.2018.32
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage
https://www.who.int/news/item/29-11-2018-measles-cases-spike-globally-due-to-gaps-in-vaccination-coverage

Sobre la teoria de la accién en la ciencia
social spinozista

Boris Papez (UNSAM)

Las actuales tentativas de conectar la obra de Spinoza con las ciencias socia-
les se sostienen en la renovacién de los estudios spinozianos que tuvo lugar
en Francia en la década de 1960. En este contexto, la prosperidad de las
economias occidentales y la ampliacién de las clases medias hacia cada vez
mds problemdtico el sostenimiento de posiciones basadas en el materialis-
mo dialéctico, segtin las cuales el desarrollo de las fuerzas productivas gene-
rarfa necesariamente las condiciones objetivas para la emancipacién social
y la abolicién de las clases sociales. Frente a estas concepciones, la obra de
Spinoza propiciaba una mirada de la historia sin fines trascendentes y sin
un sujeto aprioristicamente definido; a la vez que enfatizaba el rol de los
afectos en la vida social y politica desde una perspectiva antimoralista. Lue-
go de esta nueva serie de abordajes innovadores de la obra de Spinoza (Al-
thusser et al, 1965; Gueroult, 1968; Deleuze, Guattari, 1972), se desarro-
llaron otros que encontraron en la teorfa social un punto de apoyo para el
pensamiento politico. Entre ellos se destacan el andlisis del reconocimiento
en Spinoza a la luz de la sociologia econémica del don de Marcel Mauss
(Matheron, 1969); la exposicién de una teoria spinozista de la sociabilidad

254



(Balibar, 1985); o el estudio del conatus como el habitus cuya tendencia a
la imitacién afectiva es constitutiva de un cuerpo social (Bove, 1996).

A comienzos del siglo XXI, diversos investigadores franceses —entre
quienes se destaca Frédéric Lordon como la figura mds influyente— se apo-
yaron en estos antecedentes para definir el programa de una «ciencia social
filoséfica» spinozista. Para estos autores, la articulacién de los estudios en
teorfa social con la teorfa de los afectos de Spinoza posibilitaba la explica-
cién del rol de los afectos en las estructuras sociales contempordneas, con-
tribuyendo asi a reconsiderar las causas del cambio social, ya no a partir del
pasaje de una sociedad histérica a otra, sino en razén de la sucesion de los
modos de existencia que les son propios (Citton y Lordon, 2008; Lordon,
2013; Debray, Lordon, Ong-Van-Cung, 2019).

En un trabajo preliminar a la formulacién de este programa, Lordon
propone una explicacién del cambio social a partir de una lectura de la
fuerza conativa en Spinoza a la luz de la tendencia reproductiva del habirus
bourdieusiano. Esta «teorfa energética de la accién» (como Lordon la de-
nomina), subraya que son el conjunto de disposiciones estructuralmente
definidas (reflejadas en el habitus) las que inducen al conatus —el esfuerzo
por perseverar en el ser— a adoptar un deseo concreto, independiente de
la «voluntad» de quien lleva adelante la accién. Con dicho despliegue, el
conatus no deja de expresar una potencia que varia en funcién de cada en-
cuentro particular, lo que supone a su vez la expresién de una singularidad
que al no seguirse de las estructuras, puede alterarlas en mayor o menor

medida (Lordon, 2003a:127—133) 88,

188 En el campo de la teoria social, la critica a la presunta debilidad de los estructura-
lismos para explicar el cambio social se remonta a mediados del siglo XX. La btsqueda
de una salida a este problema por medio de la conexién de una teoria de la accién con
condiciones sociales de cardcter mds amplio ya se encuentra presente en autores como A.
Touraine, P. Bourdieu, A. Giddens, ]. Habermas o H. Joas, entre otros. Sin embargo, tras
los afios 90 la progresiva separacién del saber utilitario del saber tedrico llevé a la hege-
monizacién de la sociologia empirica, lo cual desplazé en gran medida los estudios de la
accién por estudios de casos (en la sociologfa argentina pueden encontrarse excepciones
a este movimiento, por ejemplo, en la teoria gonzaliana de la accién expuesta en La pi-
caresca en las ciencias sociales, en el trabajo de E. Funes, o en los estudios sobre la accién
moral de E. Dipaola). Ahora bien, la originalidad de la propuesta de F. Lordon consiste
en retomar el problema cldsico de la relacidn entre la accidn y la estructura recurriendo a
la teoria de la accién de Spinoza, la cual se despliega en una ontologia de la necesidad, y
por tanto, mds alld de las contingencias empiricas. En tal sentido, la teoria spinoziana de
la accién no puede sino ser actual.

255



En la mirada de Lordon, este «estructuralismo energético» (Lordon,
2003a; 2003b) remarca la desproporcién entre el esfuerzo conativo y sus
efectos: un gran esfuerzo puede no ser suficiente para alcanzar las conse-
cuencias deseadas, mientras que un acto insignificante puede ocasionar
efectos que desbordan toda intencién. De tal modo, cuando la accién par-
te de una posicién social desfavorecida, el esfuerzo nunca es proporcional
al mérito, mientras que en el plano contrario el exceso de poder posibilita
que un acto cualquiera devenga un acontecimiento. Ello hace de todo re-
conocimiento un desconocimiento (como sefiala Pierre Bourdieu), ya que
las instituciones s6lo reconocen (reconocer: dar trabajo) por el efecto del
esfuerzo conativo, pero ignoran la linea que une este punto con el punto
social de partida, que es lo que da valor real a las trayectorias individuales.

Las condiciones sociales de la potencia producen diferentes imaginarios.
El conatus cuya potencia es estructuralmente negada causa un imaginario de
la impotencia. En términos de Spinoza, esto es una «abyeccién» [abjectio]
o una tendencia a estimarse en menos de lo justo (Etica, I1I, definiciones
de los afectos, 29, explicacién). En cambio, cuando el conazus se despliega
en un plano social que ofrece las condiciones para el incremento de la po-
tencia individual, el desconocimiento de estas condiciones puede generar
un afecto que es denominado por Spinoza «vanagloria» [gloria vanal, esto
es, un contento de si sustentado por el reconocimiento del vulgo (Etica,
IV, 58, escolio). De tal manera, en ambos estados hay un imaginario social
que estd dado por el hecho de que los efectos del esfuerzo conativo tienden
a hacer olvidar la relacién entre estos y sus causas sociales'®.

La desproporcién [disproportion] entre el esfuerzo conativo y sus efectos
sefialada por Lordon encuentra un punto de contacto, en nuestra opinién,
en el desajuste [décalage] sefialado por Bourdieu (2016[1979]) entre las
aspiraciones producidas por el sistema de ensenanza, y las oportunidades
efectivas que este sistema ofrece. Al igual que otros autores franceses en los
anos 70 (como R. Castel o R. Boudon), Bourdieu llamé la atencién sobre
una serie de cambios en la estructura del sistema laboral que sucedieron

189 La imaginacién que produce la ausencia de un conocimiento que ligue los efectos
de la accién con sus causas sociales, sea por abyeccién o por vanagloria, ya era conocida
por E. Durkheim. En sus palabras: «Limpuissance, en nous astreignant a la modération,
nous y habitue, outre que, 1 ot1 la médiocrité est générale, rien ne vient exciter 'envie. La
richesse, au contraire, par les pouvoirs qu’elle confere, nous donne lillusion que nous ne
relevons que de nous-mémes. En diminuant la résistance que nous opposent les choses,
elle nous induit a croire qU’elles peuvent étre indéfiniment vaincues» (Le suicide, 11, 5, 2).

256



tras la democratizacién y masificacién del acceso a la educacién formal.
Lejos de realizar la promesa de movilidad social ascendente, se presentaba
una inflacién de las titulaciones y una incapacidad sistémica para absorber
la nueva oferta de trabajo, por lo que el desajuste entre la oferta y la de-
manda de trabajadores calificados devenia en una competencia indirecta
mds intensa, y por tanto, en una creciente contrataciéon de personal sobre-
calificado (poblacién que desarrollaba un tipo de abjectio singular, conside-
randose a si mismos como fracasados [ra#és], es decir, sujetos cuyo trabajo
no guarda relacién con sus estudios).

En este escenario, las disposiciones del habitus que definen el deseo
del conatus ya no se diferencian estrictamente por el nivel de estudios (ge-
neralmente considerada la variable mds importante en la definicién de la
posicién social). El capital cultural, de comin acceso, requiere cada vez
mids para su reconocimiento del capital social, cuyo cardcter muchas veces
heredado contribuye al bloqueo de la democratizacién de las oportunida-
des efectivas del sistema de trabajo. Asi, el esfuerzo conativo no serd reco-
nocido (reconocido: valorado en el mercado de trabajo) porque el habitus
estd determinado por lo que Bourdieu llama un acto de tirania [tyrannie],
esto es: por la valoracién de un capital cultural especifico a partir de su
contaminacién con capitales que nada tienen que ver con él. De tal modo,
el estudiante de derecho que, falto de capital social, deviene animador cul-
tural; o el intelectual mediocre que es reconocido por sus apariciones en
programas de television (tales son los ejemplos dados por Bourdieu) refle-
jan una «potencialidad objetiva imposible» o, como explicé Lordon, una
desproporcién entre el esfuerzo conativo y sus efectos'™.

190 El desajuste entre las aspiraciones promovidas y las oportunidades que el sistema
efectivamente ofrece no reflejan un estado fijo del sistema social. Al contrario, las deci-
siones politicas tienen un impacto directo sobre este desajuste, al punto de que pueden
llegar a destruir tanto las oportunidades de acceso al sistema como asi también las propias
aspiraciones al conocimiento comun. Ello no necesariamente destruye la potencia del
conocimiento (como si sucedia en la imagen del «ingeniero taxista», popularizada en los
afios 80 en Argentina). Lo que hay, mds bien, es la banalizacién de toda potencia. Des-
proporcién absurda entre el esfuerzo conativo y sus efectos: el fisico aplicard la fisica en
su trabajo como mozo de un restaurante; la filésofa aplicard la filosoffa a la venta de golo-
sinas. Estas imdgenes forman parte de la campana Cuidemos lo que funciona, lanzada por
la UBA en 2024, en un contexto de fuerte desfinanciamiento de la universidad ptblica

en Argentina. Véase: https://www.youtube.com/shorts/K46wiUmmHaA; https://www.
youtube.com/shorts/dON8RnoNEgc.

257


https://www.youtube.com/shorts/K46wiUmmHaA
https://www.youtube.com/shorts/d0N8RnoNEgc
https://www.youtube.com/shorts/d0N8RnoNEgc

Esta desproporcién era de gran interés para el pragmatismo spinozista,
dado que permitia explicar los actos como efectos de las posiciones previa-
mente ocupadas en el espacio social®'. Ahora bien, la «teoria energética
de la accién» se reduce a un texto breve, siendo interrumpida por Lor-
don al considerarla, dentro del desarrollo de la ciencia social spinozista,
«nada mds que un punto de partida» para el desarrollo de una teoria de
las instituciones (Lordon, 2003a:138). En sus trabajos posteriores Lordon
no volveria a retomar esta teorfa de la accién, pero si articularia sus ideas
principales con la teoria spinoziana de los afectos, poniendo el acento en
las variaciones de la potencia que dan al conatus sus orientaciones determi-

nadas (Lordon, 2013:98—104).

Dicho punto de partida, a menudo olvidado, sent6 las bases para el
desarrollo posterior de la ciencia social spinozista. Sin embargo, dar a esta
teorfa de la accién el valor que realmente tiene implica a su vez considerar
los distintos caminos que abre para el pensamiento social contemporédneo.
En nuestra opinidn, la teoria spinoziana de los afectos es uno de los cami-
nos que se sigue del estudio de la accién como conatus. Pero su desarrollo
es indisociable de los postulados spinozianos que afirman que la mente y el
cuerpo forman parte de una misma sustancia (Etica, II, 7, escolio). Razén
por la que tampoco hay diferencia alguna entre conocer y actuar, entre lo
teérico y lo practico (Etica, III, definiciones I-I11). De tal manera, el cona-
tus, ademds de implicar una accién, supone un esfuerzo de la razén. Spi-
noza llama a este esfuerzo mentis conatus (Etica, IV, 26, demostracién)'*2.

191 La teorfa spinoziana de la accién ha sido relativamente poco estudiada. En parte,
esto se debe a que aristotélicamente la accidon supone deliberacién y eleccién; mientras
que para Spinoza, en cambio, la accién se despliega en una ontologia de la necesidad. En
este marco, algunos estudios contempordneos han buscado desarrollar un pragmatismo
spinozista partiendo de la reconstruccién de un principio de contingencia (Levy, 2000;
Koistinen, 2010). Para un andlisis critico de estos trabajos, puede consultarse un texto de
M.]. Solé (2019a). Por su parte, la propuesta de Lordon (2003) se aleja de estos trabajos,
dado que su lectura de la accién en Spinoza no deja de considerar su potencia en el marco
de las condiciones que la determinan.

192 En la Etica, la nocién de «accién» antecede a la de «afecto» (Etica, III, definiciones
I-III). M.J. Solé (2019a; 2019b) remarca este orden conceptual para advertir sobre la
tendencia de algunos estudios a desplazar la primera nocién por la segunda. Frente a ello,
la autora propone una demora en los términos spinozianos de «accién« y «conocimiento».
Para nosotros esto es importante, dado que los afectos provocan afecciones o variaciones
de la potencia que en el marco de la ciencia social spinozista expresan un modo del cam-
bio social. Pero con las nociones de «accién» y «conocimiento» ello atin debe explicarse.

258



Por lo antedicho, entendemos que la teorfa de la accién de Lordon
presupone una teorfa spinozista del conocimiento social: la mentis cona-
tus implica igualmente una desproporcién entre el esfuerzo conativo y sus
efectos, dado que el esfuerzo natural por entender las cosas por medio de
la razén no deja de estar afectado por pasiones y condiciones histéricas
particulares que determinan la accién y el conocimiento posibles.

En las sociedades que se organizan en torno a valores utilitarios, estas
condiciones estdn definidas por una tendencia a la separacién del saber
tedrico y el saber prictico. El segundo gana predominancia frente al pri-
mero a través de la formacién breve y permanente, adaptindose asi a los
cambios de mercado y las innovaciones tecnoldgicas. Estas innovaciones
trastocan drdsticamente el modo en que se manifiesta la desproporcién
entre el conatus y sus efectos. A diferencia de los postulados de la teoria
marxista, el trabajo (esfuerzo) ya no garantiza el valor: en el plano eco-
némico, el capital financiero, para reproducirse, lo que menos necesita
es trabajo. En el plano cultural, el valor de los productos del capitalismo
de plataformas no sigue la légica del esfuerzo, sino del deseo. Pero no del
deseo singular andrquico, sino de aquel que es orientado por el marketing
y las preselecciones algoritmicas comunes'”.

Ahora bien, la valorizacién de saberes pricticos y utilitarios puede lle-
var a una depreciacién progresiva del saber tedrico, que en determinadas
condiciones puede traducirse en politicas orientadas a su erradicacién. Ello
impacta directamente en la capacidad de la ciudadania para el desarrollo
del pensamiento critico, base de toda estabilidad en las sociedades demo-
crticas y de todo ejercicio adecuado de los derechos civiles, politicos y
sociales'.

En este escenario, la mentis conatus expresa justamente el esfuerzo por
ligar el saber préctico y el saber teérico. El conocimiento que Spinoza lla-
ma de segundo género, referido a lo que «es comin a todas las cosas, y que
estd igualmente en la parte y en el todo» (Etica, II, 39), se alcanza a partir
de la relacién entre algunas de sus partes, razén por la que Gilles Deleuze
lo entiende como un sawvoir faire’”. Saber hacer que se complementa con

193 Puede encontrarse una critica a la teorfa marxista de valor en La condition anarchi-

que [2018] de Lordon.

194 Para un andlisis sobre el valor del saber teérico en las sociedades democriticas puede
consultarse el trabajo Noz for profit [2010] de Martha Nussbaum.

195 Mencidn realizada por G. Deleuze en el seminario Sur Spinoza, en la clase corres-

259



un saber de tipo singular, propio de la absoluta diferencia de los modos
de efectuacién de la potencia. Ahora, la mentis conatus tiende a ligar estos
saberes practicos con un saber tedrico, con una idea ideae que da al co-
nocimiento una certeza de su adecuacién (Etica, I1, 43, escolio). Es este
esfuerzo lo que permite evitar la confusién de lo comin con lo singular.
Pero la potencia de este esfuerzo depende de condiciones que lo exceden,
ya que una sociedad que elimina el saber teérico en detrimento del saber
préctico y del saber utilitario siempre puede confundir lo comin con lo
singular, produciendo asi la imagen de una potencia singular que carece de
condicionamientos comunes. Ello no puede sino poner en peligro la con-
servacién de aquello que es propio de la sociedad y cada una de sus partes.

El valor social del saber es histérico, y su variacién refleja el ritmo del
cambio social. La explicacién adecuada de este movimiento —que excede
las posibilidades de este texto— es una tarea que resultard fundamental para
desplegar las consecuencias de la ligazén entre la teoria de la accién de
Lordon y la teoria spinozista del conocimiento que se sigue necesariamente

de ella.

Referencias bibliogrdficas
Althusser, Louis et al. (1965). Lire Le Capital. Paris: Maspero.

Balibar, Etienne. (1985). Spinoza et la politique. Paris: Presses Universitai-
res de France.

Bourdieu, Pierre. (2016 [1979]). La distinction. Critique sociale du juge-
ment. Paris: Les Editions de Minuit.

Bove, Laurent. (1996). La stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez
Spinoza. Paris: Vrin.

Citton, Yves y Lordon, Frédéric (eds.). (2008). Spinoza et les sciences so-
ciales. De la puissance de la multitude & [économie des affects. Paris:
Editions Amsterdam.

pondiente al 17 de marzo de 1981. La grabacién de la clase estd disponible en: hetps://
www.webdeleuze.com/textes/43.

260


https://www.webdeleuze.com/textes/43
https://www.webdeleuze.com/textes/43

Debray, Emmanuel, Lordon, Frédéric y Ong-Van-Cung, Kim (eds.).
(2019). Spinoza et les passions du social. Paris: Editions Amsterdam.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. (1972). LAnti-(Edipe. Paris: Les Editions
de Minuit.

Durkheim, Emile. (1897). Le suicide. Paris: Félix Alcan.
Gueroult, Martial. (1968). Spinoza I. Dieu (Ethique 1). Paris: Aubier-Mon-

taigne.

Koistinen, Olli. (2010). “Spinoza on Action”. En O. Koistinen (ed.), 7he
Cambridge Companion to Spinoza’s Ethics. Cambridge: Cambridge
University Press.

Levy, Lucia. (2000). “Consideragdes preliminares sobre as nogoes de acao
e liberdade em Espinosa: contingéncia e temporalidade”. Revista de

Filosofia Politica. Nova Série, 6, 43—61.

Lordon, Frédéric. (2003a). “Conatus et institutions: pour un structuralis-
me énergétique”. LAnnée de la régulation, 7, 111-146.

Lordon, Frédéric. (2003b). “Revenir a Spinoza dans la conjoncture inte-
llectuelle présente”. L'Année de la régulation, 7, 147-1606.

Lordon, Frédéric. (2013). La société des affects. Paris: Editions du Seuil.

Matheron, Alexandre. (1969). Individu et communauté chez Spinoza. Paris:
Les Editions de Minuit.

Solé, Marfa José. (2019a). “El concepto de accién en Spinoza”. En D.
Cépona Gonzélez y B. Rojas Castro (eds.), Spinoza. XIV Cologuio
(pp. 187-196). Valparaiso: Autoedicién.

Solé, Maria José. (2019b). “El conocimiento como accién. Exploracién
del concepto de filosofia en Spinoza”. Sintesis. Revista de Filosofia,

2(1), 23—-44.
Spinoza, Baruch. (2020). Etica. Madrid: Trotta.

261



El negativo comin de distintos retratos

Ericka Marie Itokazu (Universidad de Brasilia)

En «Por todas partes y en ninguna parte», Merleau-Ponty hace una intri-
gante descripcién del siglo XVII, como si fotografiara a varios filésofos
(Descartes, Spinoza, Leibniz y Malebranche) reuniéndolos en un tnico
retrato en el que se revelaria el secreto del Gran Racionalismo: el infinito
positivo. Un nuevo fundamento es el centro del Ser que proporciona la
armonia entre el interior de la filosofia y su exterior, entre la ciencia y el
mundo, proporciondndole una base comun para el encadenamiento de
relaciones causales y de tal manera que lo que es parcial estaria parcial
o eminentemente contenido en el infinito positivo, sin permitir ningin
germen de negacién.

Ahora bien, tomando el infinito como el polo positivo de uno de los
lados de la cuestidn, sseria el polo opuesto, la finitud, su negacién? Si en-
tendemos la relacién entre infinito y finito bajo el aspecto de la negacién
reciproca, podriamos incurrir en un gran problema, pues harfa imposible
la relacién causal entre infinito y finito, ya que la infinitud no solo se opo-
ne a la finitud, sino que la vaciaria de realidad ontoldgica positiva, como
expulsdndola del centro del Ser, despojdndola asi de toda densidad onto-
légica al quitarle todas las propiedades que caracterizarian positivamente
su esencia y su existencia, propiedades estas restringidas al polo opuesto.

262



Asi, no habria una equivalencia posible entre términos que se niegan re-
ciprocamente, es decir, no hay «comensurabilidad» entre la negatividad de
la finitud y la infinitud positiva, no hay pasaje causal entre el no ser y el ser,
no hay grados entre la nada y el ser, no hay posibilidad de pensar en una
«proporcién comun». Cualquier pensamiento que intente servir de medio
entre ambos supondria un salto metafisico entre la nada y el Ser, y todo
principio de causalidad eficiente seria inaplicable, con lo que volverfamos
a la inexplicable accién ex nihilo.

Por eso es completamente refutada por Descartes: lo que no es nada no
puede ser el origen causal de lo que pueda llegar a ser. Si hay una causa
primera, el origen de toda realidad, tendrd que tener la realidad maxima
en la que estarfan contenidas todas las realidades, en el caso cartesiano,
eminentemente, pues ;de dénde sacarian su realidad si no es de su causa?
La causa debe tener tanta o mds realidad que su efecto, por lo que la causa
primera tendrd que ser del Ser Perfectisimo, el infinito en acto y al que no
se le atribuye ninguna negacién. Por eso, del ente infinitamente positivo,
Descartes afirmard que ni siquiera Dios puede ser «sin causa», lo que exige
que sea causa de si mismo.

Desde el cogito somos una realidad existente, finita y tenemos la idea de
infinito, la mds clara y distinta de todas nuestras ideas, etc. Lo importante
no son los pasos de la demostracién, sino su fundamento: una cosa real-
mente existente, finita y perfecta, y otra cosa realmente existente, infinita
y perfectisima, resolviendo asi el problema del pasaje de lo infinito a lo
finito. La diferencia del «guantum de perfeccién» establece la conmensu-
rabilidad entre los términos, porque es la cantidad de ser o realidad que
sirve de término comdn para la demostracién cartesiana. Desaparece el
salto creacionista, pues siendo la causa primera infinitamente perfecta, sus
efectos llevardn, a partir de ella, la realidad que alli estaba contenida, aun-
que en menor cantidad. Por eso el infinito positivo puede dar origen a la
realidad creada por él, es decir, la finitud también serd positiva.

Sin embargo, la finitud de la cosa pensante conlleva una ambigiiedad
importante: como Entendimiento, es una realidad finita positiva y en acto:
el cogito es probatorio de ser una esencia pensante existente o una realidad
objetiva dotada de realidad formal. Por otro lado, su principio de accién
se encuentra en otra facultad, la Voluntad. Lo interesante es que la Volun-
tad como principio de accién libre adquirird aires de «accién potencial»,
pudiendo actuar o no, es decir, podemos emitir juicios o suspenderlos, po-
demos actuar sobre el cuerpo o padecer de él. De este modo, si la relacién

263



entre Dios y el yo pensante es de infinito positivo para la finitud positiva, la
relacién del yo pensante consigo mismo y con el mundo no se presenta de
esta manera. Aqui es donde encontramos cierto grado de negacién del ser,
negacién de actuar: la Voluntad es infinita, pero potencialmente, introdu-
ciendo ahora un principio de negacién en el interior de la finitud positiva.
El esquema es intrigante, porque la negatividad estd en ambas facultades:
finitud positiva del Entendimiento, pero sin principio de accién: una fini-
tud positiva pero pasiva; in-finitud negativa de la Voluntad, su principio
de accién, pero potencial.

De la relacién entre estas dos facultades dependen nuestros aciertos y
errores, nuestras acciones y nuestras pasiones que se hacen realidad en el
interior de la finitud. Descartes dira, en la Cuarta Meditacion, que nuestros
errores dan testimonio de lo que puede haber de imperfeccién en nosotros:
la concurrencia de dos causas, el poder de conocer y el poder de elegir, es
decir, el libre albedrio, es decir, nuestro Entendimiento junto con nuestra
Voluntad.

Es a partir de este entrelazamiento que comprendemos lo que es la pri-
vacién: lo negativo estd dentro de la relacién de la finitud consigo misma,
se realiza en el mundo, determinando nuestras acciones concretas en el
mundo histérico: entramos en el baile de los buenos y malos juicios y nos
entrelazamos en nuestros multiples pecados, errores y pasiones [este mun-
do que amo vivir]. En el concurso divino (entre Dios y nosotros) no existe
relacién causal entre la nada y el ser, sin embargo, es en el concurso de lo fi-
nito (en nosotros y entre nosotros) que podemos afirmar que «la nada pasa
al ser» y precisamente porque alli encontramos los signos de la negacién,
las acciones humanas lo producen en el devenir como hechos humanos.
La genialidad cartesiana se encuentra en esta negatividad creadora, ya que
introduce una fisura ontoldgica en el fulcro de la unidad entre el pensar y
el actuar. Salimos de la necesidad de las verdades de la ciencia y reencon-
tramos lo posible y lo contingente en el dmbito de la ética, la politica y,
sobre todo, la historia.

La finitud es capaz de perfeccionamiento, de aumento de la realidad en
un crescendo de ideas claras y distintas, y de contener las determinacio-
nes de la Voluntad dentro de los limites de la razén. Con ello, Descartes
garantiza tanto la posibilidad de ampliacién sin fin del conocimiento (el
progreso de las ciencias), como la posibilidad de intervencién sin fin de
las acciones de la res cogitans sobre si misma, sobre su cuerpo y sobre el
mundo, dando fundamento a tantos proyectos de la modernidad, pues

264



alli mismo, en el centro de su existencia, atin persiste un ingrediente de la
negacion, la apertura histdrica que se realiza a partir de los infinitos grados
de no ser que ella lleva consigo.

Sin embargo, hay que senalar que el ingrediente negativo en el inte-
rior de la finitud permite que su similitud (comensurabilidad) también se
constituya como diferencia fundamental: la realidad finita nunca alcanzard
la realidad infinita, distancia inconmensurable dada la preservacion de la
negacion, ahora como privacién, en el interior de la finitud positiva. Po-
demos entender a Dios, pero nunca podremos comprenderlo. No importa
cudnto avancen las ciencias, un progressum ad infinitum, jamds sera la om-
niscientia. Asi, el Dios veraz cartesiano permite el avance de las ciencias y,
sin embargo, no es responsable de la historicidad de las acciones humanas
sobre el mundo. Nos corresponde a nosotros la accién creadora histérica,
casi toda ella entre ideas confusas y oscuras, restituyendo la importancia
histérico-politica de la sensibilidad y la imaginacién. Sin embargo, aqui
estd la gran diferencia: el infinito positivo preservado en la omnisciencia,
en nuestro mundo, se convierte en el aspecto teleoldgico de toda accién
posible, imponiéndose como un horizonte nunca realizable en el que las
verdades de la ciencia avanzan como luz guia de nuestras oscuras cons-
trucciones histéricas. De accién creadora, nuestras experiencias errantes
en el mundo histérico se subordinan ahora a las certezas del progreso de
la ciencia...

sQué ocurre en el caso de Spinoza? Una inversién ontoldgica del
concepto fundador. Spinoza no parte del infinito positivo cuya definicién
exige ser causa de si mismo, como en Descartes, sino precisamente lo
contrario: es de la realidad de la causa sui de donde se deduce el infinito
positivo. Una causa sui no puede dejar de causarse a si misma, pues si de-
jara de hacerlo, dejarfa de ser y de existir. Asi, es de la realidad de la causa
de si que comprendemos que ella nunca podrd ser idéntica a si misma,
porque si dejara de modificarse, dejaria de ser lo que esencialmente es: una
potencia infinita de produccién de una cadena causal infinita, en todos los
géneros de realidad (sus atributos), de infinitas maneras (sus modos) en
una produccién incesante de diferenciaciones de si.

Spinoza radicaliza el concepto de infinito positivo. Si lo absolutamente
infinito es algo ya completo, dado y acabado (como la plenitud del ente
infinito cartesiano, siempre idéntico a si mismo en la omniscientia y por
eso garantia del progressum ad infinitum de la ciencia), eso significa que la
causalidad ha terminado su proceso, es decir, que el proceso de causalidad

265



infinita ha terminado, lo que serfa una contradiccién. Por eso, la esen-
cia del infinito es potencia infinita y actuosa y no in actu, determinando
continuamente una cadena infinita de produccién que se sigue hasta su
extremo «finx: las cosas finitas. ;Por qué las comillas? Pues bien, no puede
existir el «fin» (término, limite) de la cadena, pues, si asf fuera, la infinitud
de la cadena causal seria finita, terminarfa. Por eso Espinosa nos ofrece una
definicién innovadora de lo que es ser cosa finita: son «finitas las cosas que
son limitadas [terminadas] por otras del mismo género» (EI, def.2) ;Qué
podemos pensar a partir de esta definicién? La finitud es una condicién
existencial de las cosas como interaccién, coexistencia, determinacién re-
ciproca porque son del mismo género y, por eso mismo, pueden co-operar
com-poniendo, con-curriendo, con-vergiendo... Las cosas finitas no son
su «punto final» porque realizan lo naturante en lo naturado por la inte-
raccién que son entre si, de parte a parte y en todas partes. En resumen: él
modo como «terminan» la causa sui se encuentra en la manera continua en
que se «de-terminan» reciprocamente.

No hay nada indeterminado y todo es determinado hasta el infinito,
por eso no existen facultades (Voluntad y Entendimiento), sino voliciones
que son ellas mismas la afirmacién de pensamientos y modos de pensar
singulares, existencias finitas que, por definicién, interactiian y se determi-
nan reciprocamente, sin cesar, modificindose unas a otras. Asi, ni Dios (el
absolutamente infinito), ni las cosas finitas jamds son idénticas a si mismas
y se diferencian constantemente. Precisamente porque no niegan lo infini-
to, sino que, por el contrario, lo realizan, la finitud se da como un proceso
incesante de cambio, no del devenir de Descartes, sino de la condicién
inter-existencial de potencias inter-actuantes. De eso resultan los movi-
mientos del conatus, nuestra potencia de existir.

Spinoza afirma que la continuacién de la existencia del conarus es «in-
definida»: una afirmacién (y no negacién) continua del modo de las cosas
finitas, es decir, la no-definicién es una manera finita de afirmar positiva-
mente su infinitud. Aclaro: en la carta 12, entendemos que podemos lla-
mar «infinito o mejor dicho indefinido» a aquello que, «aunque no puede
equipararse a ningin nimero, atn asi puede decirse que es mayor o me-
nor, como los movimientos de aumento o disminucién de esas potencias
de existir y actuar entrelazadas, y que, en continuas y reciprocas interac-
ciones, favorecen o inhiben el conatus unas de otras, modificindose conti-
nuamente unas a otras, produciendo entre si afecciones, rastros y vestigios
corporales, ideas y afectos, determinando sus deseos. La definicién de la

266



finitud es, por lo tanto, un proceso incesante y continuo de de-finir (de-ter-
minar) en un complejo tejido entretejido de vivencias, entre acciones y
pasiones, entre ideas claras y distintas y muchas ideas confusas y oscuras en
un movimiento perpetuo de determinaciones histéricas.

Asi, a diferencia de Descartes, se trata de una positividad plena: una in-
finitud positiva de interaccién entre finitudes en el interior de la actividad
del infinito positivo. Ahora bien, al final, no parece haber un retrato co-
mun de los infinitos positivos en Descartes y Spinoza, el retrato del infinito
positivo en uno y otro es tan distante como distintos son los retratos de
Parménides y Herdclito. La positividad ontoldgica en Spinoza atraviesa de
punta a punta su filosofia sin que por ello haya ninguna identidad del ser
con el ser, al contrario, porque no hay ninguna negacién es que el infinito
positivo nunca es idéntico a si mismo. ;Serfa esta una filosofia en la que la
negacion no tendria lugar?

Spinoza cambia el status de los entes de razén cartesianos. El tiempo, el
namero y la medida dejan de ser entes de razén explicativos (herramientas
intelectuales que utilizamos para la produccién cientifica de ideas claras y
distintas) y se convierten, sin vuelta atrds, en auxiliares de la imaginacién
(las herramientas propias de la sensibilidad y de la imaginacién corporal-
mental). Spinoza dird que el término «entes» no es adecuado, porque no
son ni esencias objetivas (no son ideas verdaderas, ni falsas o ficticias), ni
tampoco son esencias formales (no son cosas, no tienen existencia). Des-
pojados de toda realidad, sin esencia y sin existencia, sin ninguna densidad
ontoldgica y en los bordes del no-ser, entre todos los auxiliares de la ima-
ginacion, solo uno de ellos, a saber, el tiempo, recibe en la Etica una parte
entera dedicada a demostrar sus operaciones.

sPor qué el tiempo es el unico auxiliar de la imaginacién que introduce
la negatividad en el interior de una filosofia del infinito positivo? El niumero
y la medida, aunque destruyen el concepto de cantidad continua (partes
intra partes) fragmentdndola en unidades discretas (partes extra partes) por
lo que no se comprende cémo el movimiento puede resultar de la suma
de reposos, sin embargo, solo el tiempo es capaz de destruir un concepto
existencialmente fundamental: la duracién.

Es absurdamente diferente decir que somos incapaces de producir cien-
cia fisica con el ndmero y la medida, y comprender que somos comple-
tamente incapaces de concebir nuestra duracién. Spinoza afirma que el
conocimiento de la duracién de nuestro cuerpo, tanto como el conoci-

267



miento de la duracién de las cosas singulares fuera de nosotros, es «extre-
madamente inadecuado». El énfasis en «extremadamente» es sintomdtico:
confundimos la duracién con el tiempo, desconfigurando la continuidad
de nuestra existencia, nuestra infinitud positiva. El movimiento continuo
de la potencia de vivir en el flujo de sus tantos y expresivos movimientos
existenciales (nuestras alegrl’as, tristezas y deseos) se convierten en partes ex-
tra partes, fragmentacion del continuo en cantidades discretas temporales.
El antes, el ahora y el después de nuestras vidas han perdido su conexién
interna de partes intra partes. Como si, al tratar de entender cémo se da
la continuidad de la vida por una suma de ceros, fuéramos incapaces de
comprender cémo puede pasar una hora.

sQué es confundir la duracién continua con el imagen de cantidad
discreta del tiempo? En términos metafisicos: la potencia de existir y actuar
se transforma en «poder para» actuar en el futuro, la potentia se convier-
te en potestas, una «facultad». La unidad inalienable entre la esencia y la
existencia de la esencia actual (el conatus) se ha convertido en una relacién
partes extra partes: la identidad entre la potencia de existir y actuar se ha
convertido en una impotencia para perseverar porque separada de la ca-
pacidad de actuar. Nos hemos convertido en una existencia posible, y las
causas que la hacen actuar no son necesarias, sino contingentes.

Ya no existe un vinculo necesario entre todo lo que determina nuestros
deseos, ni entre lo que nuestros deseos determinan de nuestras acciones, ya
que, debido a esta divisién introducida por el tiempo, ahora imaginamos
el pasado sin conexién con la accién presente, y esa sin conexiéon con el
futuro. El ahora es la «<nada» que separa el antes y el después. La causalidad
necesaria se ha vuelto contingente y accidental. Nuestra esencia actual,
el deseo como causalidad eficiente, se convierte en «capacidad potencial
para» actuar, conviertendo la identidad de nuestras voliciones (acciones) y
pensamientos (ideas) en la distincién entre la capacidad para actuar, que
depende de la capacidad de pensar... Es la nada que introduce la escisién
entre el Intelecto y la Voluntad. El Intelecto se imagina a si mismo como
la capacidad de determinacién posible de las acciones futuras cuyo resulta-
do es completamente contingente. Asi comprendemos cémo la privacién
condiciona nuestras acciones y creaciones en el mundo: la negatividad del
tiempo puede traer fisuras en el interior de nuestra infinitud positiva. A
partir de este conocimiento extremadamente inadecuado, la percepcién
de la existencia de uno mismo y de la existencia del mundo es la privacién

268



como actividad creadora de nuestros hechos y construcciones histéricas.
Una privacién praxi-poética, por asi decirlo.

Para concluir

En Descartes, lo negativo fundamenta la distincién entre Entendimiento y
Voluntad, y explica cémo juntos son la causa del libre albedrio. En Spino-
za, la operacién de la negacién explica por qué imaginamos la distincién
entre nuestras ideas y acciones, y de esta manera, explica cémo imagina-
mos que el pensamiento precede a la accién y, por lo tanto, por qué ima-
ginamos que las ideas preceden a los hechos, es decir, Spinoza nos explica
cémo el trabajo de lo negativo produce la imagen del libre albedrio y del
finalismo. En ambos casos, es el trabajo de la privacion lo que permite la
apertura a la accién histérica como creacién humana: la nada se realiza con
el devenir en todas partes y no existe en ninguna parte.

Consideremos, sin embargo, una gran diferencia: en Descartes, las ac-
ciones histéricas anhelan el mismo progreso que las verdades de la ciencia
porque son acciones libres, mientras que en Spinoza es porque se imaginan
como acciones libres que subordinan el proceso histérico al progreso cien-
tifico, y por eso mismo permanecen en la esclavitud. En todas partes los
hombres se imaginan libres y, sin embargo, en ninguna parte comprenden
lo que es la libertad.

Lo interesante es que, tanto en Descartes como en Spinoza, hay una
apertura de la accién humana a la temporalidad histdrica, pero si en Des-
cartes lo negativo devuelve el finalismo al mundo de los hombres y define
la libertad como poder para actuar, en Spinoza lo negativo explica por qué
nuestra potencia de actuar se convierte en impotencia al ser pensada asf,
y asi nos explica, pari passu, por qué luchamos con todas nuestras fuerzas
por nuestra esclavitud como si fuera nuestra libertad. Un negativo comtn
de distintos retratos.

Referencias bibliogrdficas

Descartes, René. (2004). Meditacoes sobre Filosofia Primeira. Campi-
nas: Editora Unicamp.

269



Merleau-Ponty, Maurice. (2001). Signos. Sao Paulo: Martins Fontes.
Spinoza, Baruch. (2024). Etica. Sdo Paulo: Edusp.

270



Estética, Religion, Afectos

271



Spinoza intimo. Una experiencia de
escritura teatral

Diego lTatidn (UNSAM-CLES-CONICET)

Uno. Antes de referir la experiencia a la que se alude en el titulo, me pro-
pongo un breve circunloquio en torno al vinculo que Spinoza mantuvo
con el teatro y con importantes protagonistas del campo teatral de su tiem-
po, algunos de los cuales fueron sus amigos -o dejaron en su formacién
filosé6fica una marca decisiva, como es el caso de Francis van den Enden.
El primer indicio del interés de Spinoza por el teatro lo encontramos en su
biblioteca, donde constan las tragedias de Séneca, las comedias de Plauto,
el teatro de Géngora, las comedias de Juan Pérez de Montalvin. Maxime
Rovere registra la existencia -y la autocensura- de un teatro judio en la
comunidad sefaradita de Amsterdam, que seguramente atrajo también su
atencién (Moreau-Vinciguerra, 2020, p77-78)". No sorprende pues la
inclusién del teatro entre las costumbres «propias del hombre sabio» en el

escolio de Etica IV, 45.

;Cudles son los fines de la dramaturgia y cémo es el trabajo actoral en
una republica libre? En tanto potencia republicana anti-teoldgica orientada

196 Maxime Rovére, “Spinoza au théatre”, en Pierre-Francois Moreau et Lorenzo Vin-
ciguerra, Spinoza et les arss, L’Harmattan, Paris, 2020, pp. 77-78.

272



a una enmienda de las pasiones, el teatro era una prictica fundamental
durante la politica de Jan de Witt. Se trata de una institucién republicana
que disputaba la opinién publica, desarrollaba la imaginacién colectiva,
buscaba producir un gusto por la politica activa y un deseo de libertad”.
Por ello era considerado por los te6logos como un peligro para la ortodoxia
-al igual que lo era la filosoffa.

Entre 1642 y 1652 -unos afios antes de su vinculo con Spinoza-, Van
den Enden habia abierto una galeria de arte-libreria llamada /n de Kons-
twinkel («En la tienda de arte»), donde comerciaba cuadros, estatuas,
objetos raros, ldminas, ademds de libros e impresiones. Que se trataba no
s6lo de una tienda de comercio de libros sino sobre todo de una galerfa
de arte es corroborado por el inventario de objetos y piezas realizado con
motivo de la liquidacién en 1652, conservado en el Archivo de Amsterdam
(Meinsma, Spinoza et son cercle, Vrin, Paris, 2006, p. 136).

Fue tras quebrar con su negocio de arte que Van den Enden establecié
en su casa sobre el Singel -uno de los principales canales del centro de
Amsterdam-, la escuela de latin donde frecuentaban jévenes provenientes
de familias liberales que se negaban a educar a sus hijos en las escuelas pa-
blicas, fuertemente controladas por el calvinismo ortodoxo.

Spinoza tuvo desde joven un vinculo estrecho con el mundo de las artes
escénicas. Practicé el teatro en el taller de Van den Enden (quien confor-
me la ratio studiorum jesuitica recurria al teatro pedagdgico, en este caso
como método de ensefianza de la lengua latina); segtin la investigacién de
Omero Proietti, en los afios 1657-1658 el joven Baruch actué en un con-
junto de puestas dirigidas por Van den Enden en el Teatro Municipal de
Amsterdam (que habia sido fundado en 1638): en las 7roades de Séneca;
en el Philedonius del propio Van den Enden; en Andria (donde representd
al viejo Simén) y Eunnuchus (como Parmendn) de Terencio'”®. De hecho,
fue en la puerta de ese mismo teatro -segtin transmite Pierre Bayle (Bayle,

197 Como ejemplo de ello, baste mencionar la repetida representacién de una obra de
Thomas Asselyn (tintorero y dramaturgo francés exiliado en Amsterdam) sobre la revuelta
napolitana de Masaniello. Segtin informa Pina Totaro, su pieza -un abierto elogio de la
insurreccién contra los opresores- llamada Ascenso y caida de Masaniello o la revuelta de
Npoles fue representada quince veces en el Teatro de Amsterdam entre 1650 y 1669 (Pina
Tottaro, “Masaniello, la Hollande est un autoportrait de Spinoza?”, en Pierre-Francois
Moreau et Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et les arss, cit., p. 29).

198 Cfr Omero Proietti, Philedonius 1657. Spinoza, Van den Enden e I classici latini,
Universita di Macerata, 2010.

273



P, 2010, p36)'*°- (quizd tras haber concurrido a la representacién de una
obra) donde Spinoza, atin antes de haber escrito ninguno de sus libros,
pudo haber muerto apunalado («atacado a traicién por un judio»), de no
haber sido por la proteccién de su capa.

Meinsma por su parte informa que en 1664 Rembrandt asistié a la
puesta en escena por Van den Enden de una pieza teatral de Lodowijk Me-
yer (buen amigo de Spinoza), y que se inspiré en ella para la composicién
de Lucrecia®® —pintura de 1664 cuya atribucién al pintor del Rin ha sido
no obstante recientemente puesta en duda.

En la escuela de Van den Enden y por mediacién de Meyer, Spinoza ha-
bia trabado amistad con el Dr. Johannes Bouwmeester —médico, latinista
y filésofo—con quien el autor de la Etica mantuvo una amistad epistolar
y personal. Habia sido fundador del Teatro de la ciudad de Amsterdam.
Junto a Lodewijk Meyer y otros conocidos de Spinoza —como Andries Pels
o Antonides van den Goes, con quien habia sido asimismo condiscipulo
la escuela de Van den Enden--, Bouwmeester credé en 1669 la academia
de estudios teatrales Vil volentibus arduum: «Nada es arduo para el volun-
tarioso»--expresién de inspiracién horaciana levemente modificada aqui,
una asociacién enigmdtica que ha sido estudiada, entre otros, por Roberto
Bordoli*'--, a cuyas reuniones no es imposible que Spinoza concurriera
en algunas ocasiones. Se trataba de un grupo cuyos integrantes provenian
del circulo spinozista, cuyo propésito era introducir en los Paises Bajos el
modelo del teatro neocldsico francés y crear las condiciones lingiiistico-tea-
trales para una reforma intelectual y moral. En las actas de las reuniones
conservadas se revela, en efecto, que muchas discusiones que en ellas te-
nian lugar versaban sobre la naturaleza del lenguaje. Una de las tareas que
este colectivo literario se habia propuesto era la redaccién de una gramdtica
general holandesa, y el 19 de mayo de 1671 hubo un encuentro sobre «na-
turaleza y propiedades de la lengua neerlandesa»(Gonzilez Diegues, 2005,

[324) 202

199 Pierre Bayle, “Diccionario histérico y critico. Spinoza”, en Escritos sobre Spinoza y el
spinozismo, edicién y traduccién de Pedro Lomba, Trotta, Madrid, 2010, p. 36.

200 K. O. Meinsma, Spinoza et son cercle, cit., p. 140.

201 Cf. Roberto Bordoli, “Art publique et république & Amsterdam a 1"époque de Spi-
noza’, en Pierre-Frangois Moreau et Lorenzo Vinciguerra, Spinoza et les arts, cit.

202 Cfr. laIntroduccién de G. Gonzélez Diéguez a Baruj Spinoza, Compendio de grama-
tica de la lengua hebrea, Madrid, Trotta, 2005, p. 24.

274



A instancias de Meyer y--seguin una conjetura de Guido van Suchtelen
(Van Suchtelen, 1987)*%- del propio Spinoza, Bouwmeester realizé una
traduccién al holandés del cldsico relato panteista del filésofo hispanodrabe
Ibn Tofail o Abentofail, llamado originalmente Risala Hayy ibn Yagzan fi
asrar albikma al-musrigiya (Epistola de Hayy ibn Yaqzan acerca de los secretos
de la filosofia iluminativa)®*, mas conocido como E! fildsofo autodidacto
(Philosophus autodidactus...), segin el titulo de la edicién moderna -que
incluye el original drabe y una versién latina- publicada en Oxford por el
arabista inglés Edward Pococke en 1671°. La traduccién de Bouwmeester

203 Guido van Suchtelen, “Nil volentibus arduum: Les amis de Spinoza au travail”, en
Studia Spinosana, n°3, 1987.

204 Juan Domingo Sdnchez Estop sugiere que Spinoza pudo haber conocido un co-
mentario al relato de Ibn Tofail por Moisés de Narbona -y eventualmente también una
traduccidn del cuento al hebreo que se le atrbuye-, importante comentarista de Maimé-
nides y de Averroes que circulaba en medios intelectuales judios desde el siglo XIV (Juan
Domingo Sdnchez Estop, “Ibn Tufayl et Spinoza. Une rencontré en exil”, en Lécho de
la prise de Grenade dans la culture européenne aux XVI et XII siécles, Actes du colloque de
Tunis (1992), publicadas por Fatma Haddad-Chamakh y Alia Baccar-Boumaz, Tinez,
Céres-Editions, 1994, p. 280.

205 Unica obra conocida de Abentofail, E/ filésofo autodidacto relata la vida de Hayy ibn
Yaqzan, nacido en una isla desierta de la India bajo el ecuador. El nifio habrfa sido criado
por una gacela y, como Robinson, Hayy se viste con pieles de las bestias, construye una
choza, cultiva alimentos y cria animales, pero antes, por espontdnea inteligencia y curiosi-
dad de las cosas del mundo, aprende la ciencia y descifra filoséficamente el universo hasta
llegar a la visién intuitiva de Dios.

Un dia llega a la isla un anacoreta llamado Asal con el propésito de apartarse de la socie-
dad humana, en busca del retiro y la soledad. Cuando Hayy ibn Yaqgzan lo vio, “le pasé la
mano por la cabeza y por los costados, lo acaricié y le mostré un rostro alegre y contento,
hasta que Asal perdié el miedo y vio que no intentaba nada contra él”. Aqui, la curiosidad
del solitario no es sélo intelectual sino fisica: vivo deseo de lo desconocido, atraccién por
él. El peregrino ensena al nativo el lenguaje y, cuando lo logra, se maravilla de que Hayy
haya llegado por medio de la razén natural mds lejos en el camino de la verdad que él por
medio de la religién, y se impone la obligacién de servirlo e imitarlo. A su vez, Asal le
describe el culto externo y los preceptos de la religion, en los que Hayy no encuentra nada
contradictorio con lo experimentado en el éxtasis sublime logrado por la sola inteligencia.
La incursién de ambos amigos por el mundo de los hombres -en efecto, hacia el final del
relato emprenden un viaje a la isla habitada de la que provenia Asal para comunicar a sus
pobladores la verdad tal y como habia sido hallada por el filésofo autodidacta, esto es,
de manera no alegdrica-, acaba en fracaso dado que “los hombres son como las bestias”,
al menos en su mayoria, s6lo capaces de obedecer, de aspirar a premios y temer los casti-
gos. Antes de volver a la soledad de su isla, Hayy comprende la necesidad politica de las

275



fue tomada de alli, y finalmente publicada por Rieuwertsz en 1672 —la se-
gunda edicién de 1701 lleva las iniciales S. d. B. (que invertidas se leen B.
d. S.)%. A su vez, W. Meijer menciona un ejemplar de las Opera posthuma
de Spinoza que consta en la Biblioteca Rosenthaliana de Amsterdam, en-
cuadernado conjuntamente con la versién holandesa de E/ fildsofo autodi-
dacto®®. Segin transmite Renan, Ledn el Africano adjudica a Ibn Tofail ser
el creador de la herejia filos6fica drabe y maestro de impiedad de Averroes,
a quien habria instado a emprender el Comentario de la obra aristotélica®®.

De inspiracién spinozista, Nil volentibus arduum fue un centro de in-
vestigaciones teatrales, estudio sobre la lengua, traducciones y reforma cul-
tural, en el que Spinoza mismo habria tenido una participacién lateral.

Dos. Ademds de puramente artistico, el interés de Spinoza por el teatro
fue filoséfico, lingiiistico y politico. En el Tratado teoldgico-politico hay tres
ocurrencias importantes de la palabra theatrum vinculadas a la religién

alegorias, de los profetas y del culto externo para la “salvacién de los ignorantes” —segin
un tépico cldsico que se extiende desde la historia de la caverna platdnica hasta el Tratado
teoldgico-politico. Hayy ibn Yaqzan advierte pues que la existencia de los muchos se halla
definida por las pasiones y -aunque el texto no lo diga- es precisamente esa condicién la
que abre la vida politica —inexistente en las islas de un solo habitante.

206 Cfr. K. O. Meinsma, Spinoza et son cercle, cit., p. 351.

207 Cfr. R. Ramén Guerrero “Filésofos hispano-musulmanes y Spinoza: Avempace y
Abentofail”, en A. Dominguez (edit.), Spinoza y Espana, Ediciones de la Universidad de
Castilla-La Mancha, 1994, pp. 129-131.

208 La historia narrada por Ledn el Africano, afirma que Averroes habria dicho: “Un
dia, Ibn Tofail me hizo llamar y me dijo: ‘Of hoy al emir de los creyentes quejarse de la
oscuridad de Aristételes y de sus traductores: {Plegue a Dios -decia- que se encuentre alguno
que quiera comentar estos libros y explicar claramente el sentido, para hacerlos accesibles a los
hombres! T4 tienes en abundancia todo lo que es necesario para tal trabajo; empréndelo.
Conociendo tu alta inteligencia, tu penetrante lucidez y tu fuerte aplicacién al estudio,
espero que serd suficiente. La tinica cosa que me impide encargarme es la edad a que ves he
llegado, unido a mis numerosas ocupaciones al servicio del emir’. Desde entonces -afiadia
Averroes- concentré todos mis desvelos en la obra que Ibn Tofail me habfa encomendado,
y he aqui lo que me llevé a escribir los andlisis que he compuesto sobre Aristételes” (citado
por E. Renan, Averroes y el averroismo, Madrid, Hiperién,1992, p. 36).

276



[...] el mismo templo degenerd en teatro, donde no se es-
cucha ya a doctores eclesidsticos, sino a oradores, arrastrados
por el deseo, no ya de ensefar al pueblo, sino de atraerse su
admiracién, de reprender pablicamente a los disidentes y de
ensefar tan sélo cosas nuevas e insélitas, que son las que mds
sorprenden al vulgo. Fue, pues, inevitable que surgieran de
ahi grandes controversias, envidias y odios, que ni el paso del
tiempo ha logrado suavizar (Spinoza, 1986, p66)*”.

A las conjuras (p. 354)*° y a la persecucién de los justos por el despo-
tismo de Estado (imperium violentum):

sQué puede haber, insisto, mds pernicioso que tener por
enemigos y llevar a la muerte a hombres que no han cometido
crimen ni fechoria alguna, simplemente porque son de talante
liberal, y que el cadalso, horror para los malos, se convierta en
el teatro mds hermoso, donde se expone, ante el oprobio més
bochornoso de la majestad, el mejor ejemplo de tolerancia y
de virtud? Pues quienes tienen conciencia de su honradez no
temen a la muerte como los malvados ni suplican el indulto
del suplicio; lejos de estar angustiados por el remordimiento
de una mala obra, consideran honroso, que no un suplicio,
morir por una buena causa y glorioso morir por la libertad”

(pp-416-417) .

Dimensiones del “gran teatro del mundo” que Spinoza interroga en sus
diversas manifestaciones, aunque Calderén no haya sido (como tampoco
consta que lo hubieran sido Lope de Vega, ni Fray Luis de Leén, ni Miguel
de Molinos...) uno de los autores espanoles de su predileccién.

209 (“Spinoza, Tratado teoldgico-politico, versién de Atilano Dominguez, Alianza, Ma-

drid, 1986, p. 66).

210 Cita de Quinto Curcio Rufo en el capitulo XVII: “Filipo estuvo mds seguro en el
campo de batalla que en el teatro; evité muchas veces caer en manos de sus enemigos,
pero no pudo evitar caer en manos de los suyos” (/bid., p. 354)

211 (Ibid., pp. 416-417).

277



Invertir el asunto e indagar el interés de la obra y la figura de Spinoza
en el mundo del teatro nos ofrenda un conjunto de obras recientes entre
las que cabe mencionar las de Juan Pedro Garcia del Campo (Spinoza y
la multitud. El resto falta [2012]); Romeo Castellucci (Ethica 1. Sobre la
naturaleza y el origen del entendimiento [2013] y Ethica I1. Sobre la potencia
del entendimiento o de la libertad del hombre [2016]); Jorge Bilbao (E/ pu-
lidor de lentes [2015]); Denis Guénoun (Aux corps prochaines (sur une idee
de Spinoza) [2015]) o Sergio Santiago Romero (Maldito Espinosa (lo que
puede un cuerpo) [2023]).

Proyecto concebido con Jorge Eines cierta tarde en el bar El Cairo de
Rosario, en tanto, Spinoza. El susurro del marrano se inscribe en esa estela:
se trata de un texto para teatro, escrito a cuatro manos entre Cérdoba y
Madrid durante 1923 y 1924, como ofrenda a la memoria de Gregorio
Kaminsky, amigo comdn que nos presenté en algiin momento de 2012.

La escritura teatral nos permitié practicar lo que Kant llamaba “historia
conjetural™'?, e imaginar episodios posibles de los que sin embargo no
tenemos evidencia, como el presunto vinculo entre Spinoza y Rembrandy,
la misteriosa visita del filésofo, a riesgo de su vida, al campamento francés
en el verano de 1673, o la conversacién que Spinoza y Leibniz mantuvie-
ron en la buhardilla de La Haya el 18 de noviembre de 1676. Ademis de
explorar la potencia de las ideas spinozistas para afrontar los dilemas del
mundo contempordneo, las escenas de E/ susurro del marrano fueron pen-
sadas como una inspeccién de la intimidad. En este caso una intimidad
perdida en el tiempo para siempre, que sin embargo nos concierne como
si Spinoza fuera mds un amigo con quien compartimos el mundo, que un
simple objeto de estudio.

KKk

212 Kant refiere que, derivada de indicios y no de hechos ciertos, una “historia conje-
tural” (o presunta) serfa como “esbozar la trama de una novela” o como un “simple juego
de la imaginacién”. Sin embargo, resulta inevitable realizar conjeturas o presunciones
respecto a las lagunas documentales de una historia cuyos datos empiricos se han perdido
para siempre -por ejemplo, en la especulacién sobre el “comienzo de la historia humana”
(Immanuel Kant, “Comienzo presunto de la historia humana”, en Filosofia de la historia,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1997, p. 67).

278



Propuesta escénica. Spinoza. El susurro del marrano plantea desde un prin-
cipio una secuencia de escenas construidas a partir del texto escrito y un
texto musical. Se apuesta por una escena sobria, en la que los instrumentos
musicales cobran una presencia viva y participan en la historia como un
personaje mediador.

Siete sillas que se distribuyen por el espacio, a diferente distancia pero
con cierto equilibrio, hacen de soportes para cada instrumento, y en ellas
reposan hasta que se les da uso por parte de los actores. Spinoza toca el
acordedn, aludiendo al judio moderno, mientras que los otros instrumen-
tos evocan al barroco. Asi se entrelazan modernidad y antigiiedad en un
espacio sonoro multiple. En cada silla habrd también un recurso de ves-
tuario que serd utilizado en la caracterizacién de los diversos personajes de
la obra. La luz juega un papel fundamental, sostenida por focos a ras del
suelo, entre las sillas y debajo de ellas, para enfatizar los matices de la pre-
sencia tanto de los instrumentos como del vestuario que anticipa el devenir
de los personajes en escena.

Jorge Eines en direccién y dramaturgia. Formador de actores. Catedra-
tico en interpretacion. Director de teatro y tedrico de la técnica interpreta-
tiva. Director y creador de la compania «Tejido Abierto Teatro». En 2001,
fundoé la «Escuela de Interpretacién Jorge Eines», atn activa. Ha dirigido
espectdculos en Argentina, Espana, Colombia, Estados Unidos e Israel.
Fue fundador y director durante quince afos de «Ensayo 100 Teatro». Ha
realizado seminarios para actores y docentes de teatro en Espana, México,
Argentina, Chile, Colombia y Perti entre otros paises. Algunas de sus di-
recciones mds importantes como director son: Zéjido Becketr (2010); Ri-
cardo II1, estrenada en Teatro Espafiol Madrid en abril de 2010, y Bodas de
Sangre, estrenada en el Centro Dramdtico Nacional en Madrid en diciem-
bre de 2013. Es autor de exitosos libros sobre teoria de la interpretacién
teatral, entre los cuales se destacan Repetir para no repetir y Hacer actuar.

Jesiis Noguero es un reconocido actor espafiol que ha dejado una hue-
lla importante en el cine y la televisién de Espana. Su interpretacién del
personaje de Antonio en la pelicula Mar adentro (2004), dirigida por Ale-
jandro Amendbar, le vali6 el reconocimiento internacional y una nomina-
cién al premio Goya como Mejor Actor de Reparto. Noguero ha trabajado

279



junto a reconocidos directores y actores, consolidando su reputacién como
un actor versitil y comprometido con su oficio. Ha participado en pro-
ducciones como Biutiful (2010), dirigida por Alejandro Gonzdlez Iadrritu,
y La isla minima (2014), dirigida por Alberto Rodriguez, entre otras. Su
talento también se ha destacado en el dmbito televisivo. Interpreté al de-
tective Rojas en la serie policial Crematorio (2011), basada en la novela de

Rafael Chirbes.

Jorge de Juan es un actor, productor y director espanol, nacido en Car-
tagena. Titulado como actor por la Escuela Superior de Arte Dramdtico
y por la British Theatre Association en Direccién y Produccién. Como
actor ha trabajado en mds de 20 obras de teatro, 30 peliculas y series de
television. Entre las obras en las que participé pueden mencionarse las si-
guientes. Teatro: Bodas de sangre, Caligula, Edipo Rey, Macbeth, La ciudad y
los perros, Ricardo I1I, Motor, Los 39 escalones, La Mujer de Negroy Hay que
deshacer la casa. Largometrajes: Abre los ojos, La bicicletas son para el verano,
El mejor de los tiempos, Silencio en la nieve, Talk of Angels, Uno de los diez de
Hollywood, Beltenebros, Grimsby, Los constructores de la Alhambra. Como
director y productor ha trabajado en numerosos montajes y como produc-
tor, ademds de producciones realizadas en Espafia, impuls6 el Cervantes
Theatre de Londres, primer teatro de habla hispana en la historia del teatro
britdnico, sede de la Spanish Theatre Company de la cual es fundador.

Luis Alain Basadre es actor, compositor y musico. Estudié interpreta-
cién de guitarra en el Real Conservatorio de Musica de Madrid e interpre-
tacion teatral en la escuela de Jorge Eines. Como musico obtuvo de manera
consecutiva el tercer y segundo premio en la fase regional del concurso
Intercentros Melémanos de los afios 2016 y 2017 respectivamente. Parti-
cip6 en la composicién musical de obras teatrales como Frio Caliente, De
Soledades y Alegriasy La Prudencia. En Frio Calientey La Prudencia trabajé
ademds como actor y director respectivamente, con excelentes criticas tan-
to de critica como de publico.

La puesta de Spinoza. El susurro del marrano estd prevista para 2026 en
Madrid y Buenos Aires.

280



Referencias Bibliogrdficas

Bayle, Pierre. (2010). “Diccionario histérico y critico. Spinoza”. En Escri-
tos sobre Spinoza y el spinozismo. Madrid: Trotta.

Bordoli, Roberto. (2020). “Art publique et république & Amsterdam 2
I'époque de Spinoza”. En Pierre-Francois Moreau y Lorenzo Vinci-
guerra (eds.), Spinoza et les arts. Paris: Vrin.

Gonzélez Diéguez, Gema. (2005). “Introduccién”. En Spinoza. Compen-
dio de gramdtica de la lengua hebrea. Madrid: Trotta.

Guerrero, Ramén. (1994). “Filésofos hispano-musulmanes y Spinoza:
Avempace y Abentofail”. En Atilano Dominguez (ed.), Spinoza y
Espana. Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Man-
cha.

Kant, Immanuel. (1997). “Comienzo presunto de la historia humana”.
En Filosofia de la historia. México: Fondo de Cultura Econémica.

Meinsma, Kuno O. (2006). Spinoza et son cercle. Paris: Vrin.

Proietti, Omero. (2010). Philedonius 1657. Spinoza, Van den Enden e i
classici latini. Macerata: Universita di Macerata.

Renan, Ernest. (1992). Averroes y el averroismo. Madrid: Hiperién.

Rovere, Maxime. (2020). “Spinoza au théitre”. En Pierre-Frangois Moreau
y Lorenzo Vinciguerra (eds.), Spinoza et les arts. Paris: CHarmat-
tan.

Sénchez Estop, Juan Domingo. (1994). “Ibn Tufayl et Spinoza. Une ren-
contre en exil”. En Fatma Haddad-Chamakh y Alia Baccar-Bou-
maz (eds.), Cécho de la prise de Grenade dans la culture européen-
ne aux XVle et XVIle siecles. Actes du colloque de Tunis (1992).
Tunis: Cérés Editions.

Spinoza, Baruch. (1986). Tratado teolégico-politico. Madrid: Alianza Edi-
torial.

Tottaro, Pina. (2020). “Masaniello, la Hollande est un autoportrait de Spi-
noza?”. En Pierre-Frangois Moreau y Lorenzo Vinciguerra (eds.),
Spinoza et les arts. Paris: CHarmattan.

281



Van Suchtelen, Guido. (1987). “Nil volentibus arduum: les amis de Spino-
za au travail”. Studia Spinozana, 3.

282



Teatro, politica, risa y melancolia.

Guillermo Ricca (UNRC-CLES)

Voy a hablar de un tema menor, podria decirse que se trata de una nota al
pie de las cuestiones que venimos conversando en estos dias

Aquello que intento rastrear aqui, en su huella bastante escondida, es la
posibilidad de una risa politica, una risa efecto del humor o, de aquello que
los estudios en torno al humor definen como tal, vecina quizds de la risa
ética que refiere Deleuze, a propésito de Spinoza. Es un esbozo, un ensayo
destinado a pensar formas posibles de resistencia democrdtica que, tal vez,
puedan inscribirse en el marco del capitulo IV del 7Py de otros textos de
Spinoza. De ahi el tono un tanto balbuceante de esta lectura.

En el seminario de 1977-1978, editado bajo el titulo Seguridad, terri-
torio, poblacion Michel Foucault llama la atencién en torno a una muta-
cién que tiene lugar en el paso del siglo XVI al siglo XVII, mutacién que
acontece entre el teatro y la politica. Foucault identifica al drama isabelino
como un teatro del golpe de Estado. Lo dice en estos términos: «Apari-
cidn, por lo tanto, de un teatro politico cuyo reverso es el funcionamiento
del teatro, en el sentido literario del término, como el lugar privilegiado
de la representacién politica y sobre todo de la representacién del golpe
de Estado. Después de todo, en efecto, una parte del teatro histdrico de

283



Shakespeare es teatro del golpe de Estado» (Foucault, 2006, p. 308). Un
poco mids adelante, Foucault completa el concepto: «Digamos en una pa-
labra que en la época en que la unidad imperial del cosmos se disloca, la
época en que la naturaleza se desdramatiza, se libera del acontecimiento,
se deshace de la tragedia, creo que en el orden politico pasa otra cosa, lo
inverso» (p. 309). En el mismo curso, Foucault traslada esta teatralizacién
de la politica a Maquiavelo que es el primero en entender que gobernar es
gobernar al pueblo, puesto que a los grandes que conspiran, en algiin mo-
mento se los puede decapitar; en cambio el pueblo representa un peligro
siempre latente porque es como la cuarta pared en el convivio teatral: a la
vez cercano y distante. Ciertamente, la duracién indefinida del gobierno
sujeta a los avatares de la fortuna, al tiempo y a la ocasién, como dice Vi-
ttorio Morfino, implican cuanto menos cierta condicién dramdtica de la
politica moderna (Foucault no duda en llamarla #rdgica). Pero mds adn si
se considera que, en Spinoza, la institucién del campo politico es absolu-
tamente desacralizada y desinvestida de cualquier legitimacién que no sea
el conjunto de afectos o de pasiones capaces de imponerse unas sobre otras
para instituirlo.

La biblioteca dramattrgica de Spinoza es escueta: una edicién del Sa-
tiricén de Petronio, dos volimenes de la obra de Quevedo, La Comedia
famosa de Pérez de Montalvan, una edicidn de las Tragedias de Séneca y
una edicién en castellano de Zodas las obras de Géngora. Es escueta, pero
admite agrupamientos: el barroco espafiol, un cldsico latino y otro cldsico
que, a juzgar por la critica pertenece a la sdtira menipea, no latina. Sabemos
también, por Steven Nadler que Spinoza formé parte de cierta sociedad de
amigos del teatro, en Amsterdam, sociedad que dirigia su amigo Ludwig
Meyer.

Por su parte, Deleuze, en las dos Gnicas intervenciones en que se ocupa
del poeta satirico, dice lo siguiente:

llamamos satirico al proceso por el que la regresion regresa ella
misma, es decir, no es nunca una regresién sexual en superficie
sin ser también una regresién alimenticia digestiva en profun-
didad [...] Haciendo él mismo mil ruidos y retirando su propia
voz, el poeta satirico, el gran Presocrético en un solo y mismo
movimiento del mundo, persigue a Dios con sus injurias y lo

284



hunde en el excremento. La sitira es un arte prodigioso de las

regresiones (Deleuze, 1994, p. 249)

y, en Diferencia y repeticion:

Por eso el tirano—para el poeta satirico—no sélo tiene cabeza
de buey, sino de pera, de repollo o de papa. Nunca nadie es
superior ni exterior a aquello de lo que se aprovecha: el tirano
institucionaliza la necedad, pero es el primer servidor de su sis-
tema y la primera victima instituida (Deleuze, 1998, p. 231).

Es decir, el tirano es su propia regresién desde la mirada satirica. Esa
mirada le quita su mdscara en el mismo gesto con el que el tirano se infatda
o se inviste.

sPuede leerse el Tratado Politicoy, por qué no, otros pasajes de los escri-
tos de Spinoza como un «prodigioso arte de las regresiones» en el sentido
que propone Deleuze para el poeta satirico y en el contexto que describe
Foucault? Creo que si: desde la supuesta racionalidad de la politica con
sus regimenes mejores y peores a su condicién necesariamente afectivo/
pasional; de las ciudades ideales a las ciudades terrenales, de la fdbula y la
edad de oro de los poetas, a la realidad efectual y, no menos importante, de
la ley natural al derecho natural. Desde alli es posible leer de otro modo
la risa de Spinoza y valorar ciertos pasajes del 7P no exentos de humor,
incluso de un humor que tiene aires de familia con Shakespeare, sobre
todo con Hamlet. Algo que no es sorprendente si se tiene en cuenta que el
drama isabelino, como muestra Pollock, traduce muchos de los motivos y
estructuras del carnaval medieval, es decir, se trata de un auténtico fenéme-
no popular, propio de la potencia de la multitud. Spinoza también parece
tomar nota de ese fenémeno cuando refiere el paso del templo al teatro
y del sacerdote al comediante, en el 77P. Pero también es posible, desde
esta perspectiva, como veremos, interrogar la valoracién de la risa y de sus
especies, que Spinoza despliega en la Etica.

También es interesante observar que buena parte del [éxico de la filoso-
fia politica de Spinoza es de filiacién dramatuirgica. El uso de expresiones
como “sitira” o imitatio affectibus remiten al léxico teatral. De hecho, se
dice comicus al que imita con palabras y gestos; al bufén o comediante. La
palabra imitatio es el femenino de Imitor que tiene usos cldsicos que van

285



desde imago (imagen) a simil (semejanza) y simul (simulacro). Lo mismo
podria decirse del uso de la palabra f#bula por parte de Spinoza o de las
referencias a la risa satirica como risa propiamente befa que encontramos
en el prefacio a la parte 111 de la Etica y en el capitulo I del 7ratado Politico.
Junto a estos pasajes también hay que ubicar la burla como una expresién
de odio (E, IV, 45, corl), a diferencia de la risa y de la broma que son bue-
nas, a condicién de no tener exceso (E, IV, 45, esc.).

En una apretada sintesis hay que decir que la risa satirica y la melancolia
fool van de la mano en el drama isabelino. Jonathan Pollock sostiene que
«El bufén y el melancélico se introducen en el escenario isabelino en el
mismo momento: independientemente de que sean cémplices o antago-
nistas, el humor nace de su conjuncién» (Pollock, 2003, p. 57). No hay
antagonismo entre el melancdlico y el bufén; su fusién da lugar al Mome.
Concluye Pollock: «El humorismo nace cuando el bufén siente la mor-
dedura de la billis negra o cuando el melancélico adquiere la disposicién
de un clown. Aparentemente Hamlet guarda el secreto, aunque intenten
arrancarle el corazén de su misterio». Ese secreto no seria otro que la ac-
tuacién (performance) de la propia pasién o, como dice Pollock la reaccién
a la mordedura de la melancolia. Segtin el propio Pollock esa seria la clave
del discurso bufén que se consuma en el didlogo con el sepulturero y en el
encuentro entre Hamlet y Yorick, un bufén muerto o, mejor, su calavera.

Si bien, como muestran numerosos estudios, el rechazo de la risa sa-
tirica por parte de Spinoza se refiere al género epidictico de la retdrica
moralista de los predicadores y teSlogos respecto de las pasiones humanas,
propia de la retérica de Quintiliano y de la sdtira latina, en la lectura de
Deleuze, se da cuenta de otra tradicién satirica, no latina sino menipea que
puede ser una gramdtica del humor de Spinoza: Petronio, Séneca, Luciano
de Samosata y Tomds Moro®"’ son rios que nutren esta corriente. Desde
esta perspectiva, algunos pasajes del Tratado Politico, de la propia Etica y
de la correspondencia, como ya dije, pueden ser leidos también como una
magquinaria que hace humor del delirio, de los delirios del poder, como
sugiere la consideracién de Deleuze acerca del poeta satirico. Una mdquina
de las regresiones de los delirios del poder.

Asi como hay en su obra un rechazo de la burla y de la sitira, Spinoza
rechaza con igual énfasis el culto de la vida impotente y triste en tanto

213 Moro fue un gran lector de Luciano de Samosata como lo atestigua su correspon-
dencia con Erasmo.

286



expresién de melancolia y alli mismo afirma que, la risa y la broma son
pura alegria y ésta es siempre senal de perfeccién. De ahi que deleitarse con
comida, bebida, juegos, perfumes, teatro, mdsica y plantas reverdecientes

es propio y digno del «varén sabio» (Spinoza, 2023, p. 276-277).

Por otra parte, dispersos en la Etica y en el 7P, hay otros pasajes que
dan cuenta de este humor, como la consideracién de Descartes respecto a
la unién de almay cuerpo por la glindula pineal, en el prefacio de Etica IV
0, en una apretada sintesis de la doctrina de las pasiones, la conclusién que
leemos, muy en linea con la poética de Arist6teles: «Pues, aunque todas es-
tas cosas son incémodas, también son necesarias y tienen todas causas bien
determinadas, mediante las cudles intentamos comprender su naturaleza,
y el alma (mens) goza con su conocimiento verdadero lo mismo que lo
hace con el conocimiento de aquellas cosas que son gratas a los sentidos»
(Spinoza, 1986, p85), como asi también el memorable pardgrafo 27 del
capitulo VII que borra, a tono con Hamlet, las diferencias de naturaleza
entre los que mandan y la plebe: «...La naturaleza es una y la misma en
todos; sin embargo, nos dejamos enganar por el poder y la cultura [...]
Lo caracteristico de quienes mandan es la soberbia. Si se enorgullecen los
hombres con un nombramiento por un ano ;qué no hardn los nobles que
tienen siempre en sus manos los honores? Su arrogancia, no obstante, estd
revestida de fastuosidad, de lujo y de prodigalidad, de cierto encanto en
los vicios, de cierta cultura en la necedad y de cierta elegancia en la inde-
cencia» (p. 172).

O el no menos célebre pasaje del capitulo IV del 7P relativo al derecho
de guerra de la multitud: «aquella sociedad cuya paz depende de la iner-
cia de unos subditos que se comportan como ganado, porque sélo saben
actuar como esclavos, merece mds bien el nombre de soledad que de socie-

dad» (p. 128).

Aquello que Deleuze identifica con la sdtira menipea, propia de Pe-
tronio, cuyo Satiricén estaba en la biblioteca de Spinoza es lo que Pollock
define como humory que tiene su expresién acabada en el drama isabelino,
en cuya mdscara se transforma la vieja teoria de los humores corporales y
de la bilis melancélica por la fusién de ambas. El humor asi entendido
implicaria un tipo de afecto democritico y la risa humoristica bien puede
ser inscripta en el derecho de guerra de la multitud que Spinoza describe en
el capitulo IV del 7P, puesto que la risa humoristica serfa una resistencia
o reaccion a la afeccién de tristeza propia de las maneras de la tiranfa:
respuesta, reaccién adin pasiva, a la mordedura de la tristeza que el tirano

287



necesita expandir para ser lo que es. Resistencia a ceder el derecho natural,
puede decirse. Algo que no estd lejos y, a la vez, lo estd, de la reconstruc-
cién de la hilaritas en tanto afecto pasivo comtin que nos ofrece Laurent
Bove en varios de sus textos. Tampoco estd lejos de los estudios del carnaval
medieval, en Mijail Bajtin o del Risus Pascalis en Marfa Catherina Jaco-

belli.

Hilaritas es un término de dificil traduccién en la obra de Spinoza. Vi-
dal Pefia y Caimi lo traducen como placer o regocijo y Pedro Lomba, como
“jovialidad”. La hilaritas como afecto propio de la multitud democritica, a
saber, una alegria serena que afecta de igual modo los cuerpos y las mentes
y que siempre es buena porque no tiene exceso, parece superior al humor
que sobrepuja como reaccién atn pasiva a la tristeza que impone la domi-
nacién. En todo caso, ésta muestra que también puede haber una acruacion
del conflicto y del antagonismo que no seria menos necesaria ontolégica-
mente que ese afecto que parece indicar cierto horizonte utépico, a pesar
del realista Spinoza: asi como Lordon se interroga acerca de si alguien ha
visto a un ser libre en el sentido 770 en que lo describe la Etica, no serfa
menos interesante la pregunta acerca de si alguien conoce un sujeto colec-
tivo como lo describe Laurent Bove, anclado en la confianza y en la alegria
comun propia de la hilaritas. Un sujeto que no sea el pueblo hebreo, en
un pasaje concreto de su historia teocrdtica, anterior a los privilegios de la
tribu sacerdotal, es decir, anterior a la corrupcién del deseo politico de ese
mismo pueblo. El propio Spinoza dice que la hilaritas es mis ficilmente
concebida que observada (Etica IV, 44, esc.).

Concluyo, provisoriamente:

La risa es disolvente, como muestra Milan Kundera en £/ libro de la
risa y del olvido. Aquello que puede en tanto expresién corporal propia
del humor es interrumpir, aunque sea, episédicamente, el obsequium que
reclaman el tirano o el déspota a partir del miedo u otras pasiones tristes.
Puede adoptar, en ocasiones, la forma de una auténtica estrategia del co-
natus, algo que Freud no dejard de considerar en sus indagaciones sobre
el humor: sobre todo que ama la mdscara, como en general, los afectos
humanos que gustan de investirse, muchas veces incluso, con la expresion
de su opuesto para economizar sufrimiento. Algo que no es ajeno al propio
Spinoza, cuando refiere en Etica IV, 45 esc. que no menos locos que los
que deliran creyendo tener presente un objeto ausente, son aquellos que
mueven a risa, a saber, los que arden de Amor y suefian noche y dia con
su amante o meretriz (E, IV, 44, esc). Al parecer hay una risa de Spinoza

288



que nace de la observacién de la impotencia ajena, de la observacién y
comprension de esa impotencia. Del mismo modo que el Satiricén causa
risa como poema satirico cuyo objeto es la lujuria®'. Parece que ante el
delirio, ante la mordedura del delirio de la dominacién—para utilizar aqui
la metdfora de Pollock, la risa se impone en la transitio —siempre que la
haya— propia de un cuerpo, sea el propio o el de la multitud. Algo que no
contradice el famoso non ridere, non detestari... del prefacio de Etica III
y del comienzo del 7P o, en todo caso, invita a considerar las pasiones
y los afectos bajo el prisma de la misma #ramnsitio, toda vez que Spinoza
mismo advierte que «en su mayor parte, no tienen nombre...puesto que
aun originadas en el Deseo, en la Alegria y en la Tristeza se les suele llamar
con varios nombres por razén de las varias relaciones y denominaciones
extrinsecas a ellos» (Spinoza, 2023, p. 233) segtn nos dice en la dltima
explicacién de las definiciones de los afectos, de Etica III.

La risa de los bufones y de los momes, tramada en la mordedura de la
melancolia ;no suele ser, de hecho, parte de las précticas de resistencia? Los
ejemplos abundan—desde Erasmo y Tomds Moro hasta... £/ gran dictador
de Chaplin, muchas peliculas de Woody Allen; entre nosotros, de Mace-
dornio a Puig, Lamborghini y Ricardo Zelarayan...o, mds recientemente,
Alejandro Zambra, en la literatura. Su potencia desintegradora, desesta-
bilizante, su performdtica de la resistencia a las imposturas e investiduras
delirantes de la dominacién, me llaman la atencién. La risa que provoca
el humor, como hemos intentado exponer aqui, distinguiéndose de la risa
satirica que Spinoza rechaza como mala, puede ser una interrupcién de
ese sentido y una forma de destitucién de las mdscaras infatuadas que toda
dominacién busca instaurar con su mito de referencia, sea cual sea.

Referencias bibliogrdficas
Deleuze, Gilles. (1994). Ldgica del sentido. Barcelona: Paidés.
Deleuze, Gilles. (1996). Diferencia y repeticion. Buenos Aires: Amorrortu.

Foucault, Michel. (2000). Seguridad, territorio, poblacion. México: Fondo
de Cultura Econémica.

214 Cf. Andrea Pac “El placer entre el regocijo y el exceso, Petronio en la biblioteca de
Spinoza” en Spinoza VI Coloquio, Cérdoba, 2009, Diego Tatidn-Sebastian Torres, ed.

289



Pac, Andrea. (2009). “El placer entre el regocijo y el exceso: Petronio en la
biblioteca de Spinoza”. En Diego Tatidn y Sebastidn Torres (eds.),
Spinoza VI. Coloquio. Cérdoba: Ediciones Brujas.

Pollock, Jonathan. (2003). ;Qué es el humor? Barcelona: Paidds.
Spinoza, Baruch. (1986). Tratado politico. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, Baruch. (2023). Etica demostrada segiin el orden geométrico.
Buenos Aires: Colihue.

290



Spinoza en Gotas

Orlando Perrota (UTN Avellaneda)

La democracia se define como un sistema politico en el cual la soberania
reside en el pueblo, que la ejerce directamente o por medio de represen-
tantes.

Estd claro que la democracia es un medio, no un fin en sf mismo, es una
metodologia para tomar decisiones que afectan la vida de una sociedad,
entonces la pregunta es:

:Se pueden tomar decisiones, directas o indirectas, apropiadas en pos de
alcanzar un buen vivir en comunidad, con la tnica condicién de que sean
tomadas por una mayoria de votos de los integrantes de la misma?

La pregunta es retdrica, la respuesta es negativa, las razones pueden
exponerse mediante otras preguntas retdricas:

;Puede un cuerpo complejo, la sociedad, elegir libremente su destino
si los cuerpos mds simples que lo componen, las personas, no acceden
mayoritariamente a un adecuado nivel de conocimiento?

;Puede un pueblo ser realmente soberano si la mayoria de sus integrantes
no son guiados, en buena medida, por la razén? Las respuestas son claras

291



en la Etica: No puede decirse, en absoluto, que el hombre obra segtin la
virtud, en la medida en que es determinado a hacer algo por el hecho de
tener ideas inadecuadas, sino sélo en la medida en que estd determinado
por el hecho de entender» (Spinoza, 2012, p. 201) [...]

En nosotros, actuar absolutamente segin la virtud no es otra
cosa que obrar, vivir o conservar su ser (estas tres cosas sig-
nifican lo mismo) bajo la guia de la razén, poniendo como
fundamento la busqueda de la propia utilidad» (p. 202) [...]
«Los hombres sélo concuerdan siempre necesariamente en na-
turaleza en la medida en que viven bajo la gufa de la razén

(Ibid., p. 208).

Demanda un esfuerzo sin dudas adquirir conocimientos, ideas adecua-
das, es ardua la tarea de potenciar nuestro dnimo guiados por la razén y
moderar asi los afectos de tristeza. ;Son suficientes las ensefianzas adquiri-
das en nuestra educacién formal?

Hace 140 afios se sancionaba la Ley 1420, que establecié la educacién
primaria comun, gratuita, gradual, laica y obligatoria en Argentina; enton-
ces se dio un intenso debate entre diferentes sectores politicos y religiosos
sobre el rol del Estado y la Iglesia en el campo educacional.

No muy diferentes de aquellos debates que llevaron a la publicacién del
Tratado Teoldgico Politico por parte de Baruch Spinoza, militando en favor
de la experiencia republicana y en la separacién de teologfa y filosofia.

Matematicas, lengua y algunas nociones sobre otros temas constituyen
el nucleo de la educaciéon formal, cuya evaluacién PISA corre por cuenta
de una organizacién, OCDE, que coordina politicas econémicas y sociales.

Sin dudas es necesario adquirir conocimientos para que cada uno pueda
sumar su trabajo en busca de satisfacer las necesidades materiales, pero,
sson estos conocimientos suficientes para una vida racional?

En el Apéndice de la misma -Parte IV- de la Etica, podemos leer en su
Capitulo V:

No hay, por tanto, vida racional sin conocimiento adecuado,
Y
y las cosas sélo son buenas en la medida en que ayudan al

292



hombre a disfrutar de la vida del alma, que se define por ese
conocimiento adecuado. Decimos que son, en cambio, malas
las que impiden que el hombre pueda perfeccionar su razén y
disfrutar de una vida racional (Spinoza, 2012 p. 242)

La herramienta democratica deberfa conducir a buenas decisiones si
quienes la utilizan cuentan con conocimientos tales como: leer, escribir,
sumar, restar, comprensién de texto, etc. Si, ademds, ya en pleno siglo
XXI agregamos otras habilidades como manejar computadoras, celulares,
aplicaciones de todo tipo e interactuar con la llamada inteligencia artificial,
entonces el «sentido comtny, sin dudas, conferird a quienes posean estas
aptitudes, capacidad suficiente para tomar decisiones adecuadas para su
vida personal y, por extensién, a través de la via democrdtica, incidir en el
rumbo de la vida comunitaria.

sEstd en lo cierto el sentido comin? Demos un rodeo con la intencién
de responder.

En Argentina se avanzé en una cuestién sensible como es la sexualidad,
generando mayor conocimiento sobre el tema en todos los niveles edu-
cativos, mediante la ley 26150 de Educacién Sexual Integral-ESI con el
propésito de:

ARTICULO 3° — Los objetivos del Programa Nacional de

Educacién Sexual Integral son:

a) Incorporar la educacién sexual integral dentro de las pro-
puestas educativas orientadas a la formacién arménica, equili-
brada y permanente de las personas;

b) Asegurar la transmisién de conocimientos pertinentes, pre-
cisos, confiables y actualizados sobre los distintos aspectos in-
volucrados en la educacién sexual integral;

c¢) Promover actitudes responsables ante la sexualidad;

d) Prevenir los problemas relacionados con la salud en general
y la salud sexual y reproductiva en particular;

e) Procurar igualdad de trato y oportunidades para varones y
mujeres.

293



Pero, ;por qué esta concatenacién de temas? ;Qué tienen que ver la ESI
con la Democracia? El nexo estd en los objetivos de la ley y en la premisa,
no explicitada, de una enorme ignorancia sobre el tema, en los nifios ob-
viamente, en gran parte de los jévenes y en muchos adultos también.

Las consecuencias de que muchos adultos con un primer nivel de cono-
cimiento, sujetos a sus pasiones, piensen, actien y transmitan €sos conoci-
mientos a otras generaciones, se manifiestan en los enormes danos sufridos
por muchos nifios, en los problemas de todo tipo que acucian a tantos
jovenes y en las secuelas que alcanzan a no pocos adultos.

Trabajosamente y con no poca resistencia, atin hoy a 18 anos de su
sancion, se sigue transitando el camino que nos va alejando de tabues y
prejuicios sobre este tema.

Pero, del resto de las cuestiones inherentes a la vida humana ssi tenemos
conocimientos adecuados? pareciera que existe un convencimiento -pala-
bra excesiva, mds bien una despreocupacién al respecto- de que alcanzamos
la vida adulta con una comprensién suficiente acerca de nosotros y del
entorno.

La premisa obvia de que los nifios no nacen con esos conocimientos
acerca de la sexualidad, es extensible al resto de afecciones que los seres
humanos afrontamos desde nuestro nacimiento.

Dice Spinoza en Etica, Parte Segunda:

En virtud de todo lo antedicho, resulta claro que percibimos
muchas cosas y formamos nociones universales: primero, a
partir de las cosas singulares, que nos son representadas por
medio de los sentidos, de un modo mutilado, confuso y sin
orden respecto del entendimiento (Ver Corolario de la Propo-
sicién 29 de esta Parte) y por eso suelo llamar a tales percep-
ciones «conocimiento por experiencia vaga»; segundo, a partir
de signos; por ejemplo, de que al oir o leer ciertas palabras
nos acordamos de las cosas, y formamos ciertas ideas seme-
jantes a ellas, por medio de las cuales imaginamos esas cosas
(Ver Escolio de la Proposicién 18 de esta parte). En adelante,
llamaré, tanto al primer modo de considerar las cosas como a

294



este segundo, “conocimiento del primer género”, “opinién” o
“imaginacién”(Spinoza, 2012, p. 94)

Son esas ideas inadecuadas las que van conformando un conocimiento
precario, generacién tras generacién, impidiendo superar un modo de exis-
tencia que apenas logra lidiar con las pasiones.

Al tiempo que el sentido comun vy las evaluaciones «econémico-socia-
les» sobre el conocimiento, centran su atencién en las aptitudes para fun-
cionar dentro del sistema, la filosofia, ese esfuerzo continuo, guiado por el
amor al conocimiento, es tomado por gran parte de la humanidad como
un ejercicio 0cioso, o un pasatiempo improductivo.

Ni que hablar si, imaginemos, un grupo de personas se encierran cinco
dias entre sierras, rios y arroyos para hablar de todas esas cosas «que tienen
poco que ver con la vida cotidiana y que no sirven para nada». Fantasmales
voces al grito de «Vayan a laburar, agarren la pala» podrian dejarse oir a
través de las ventanas durante ese hipotético encuentro.

Pero también, de manera mids eliptica, y politicamente correcta, se to-
man decisiones con el mismo sustrato ideoldgico, se aumentan las horas
de matemdticas, se incluyen finanzas, tecnologias de la informacién, etc.,
bienvenidos todos estos saberes, me apresuro a aclarar, pero, ;a expensas de
las exiguas horas dedicadas a las materias humanistas?

iSi!, me parece recibir como respuesta, porque el sistema no necesita de
seres humanos con pensamiento critico sino con habilidades competitivas
y productivas.

Esos son los mismos seres humanos que conforman el «pueblo» donde
reside la soberania para decidir el rumbo de la vida en comun, gran parte
de los cuales, nos susurra al oido Baruch: son arrastrados en distintas direc-
ciones y no saben hacia dénde orientarse.

Es inttil pretender que la democracia esté a salvo de déspotas o preserve
la memoria, si una gran parte de la sociedad no logra superar ese primer
nivel de conocimiento, dependeremos de la buena intencién de los diri-
gentes y como lo manifiesta de manera clara en el ZTratado Politico: «Un
Estado cuyo bienestar dependa de la lealtad de algunas personas, y cuyos
asuntos, para estar bien dirigidos, exijan que quienes lo manejan quieran
actuar lealmente, no tendrd ninguna estabilidad». (Spinoza, 2014, p. 31).
Ante esta situacién dos caminos se abren, desechar cualquier intento para

295



superarla o ratificar nuestra pretensién de ser medianamente racionales y
consecuentes con estos conceptos vertidos en la Etica

El bien que apetece para si todo el que sigue la virtud, lo de-
seard también para los demds hombres, y tanto mds cuanto
mayor conocimiento tenga de Dios.

Demostracion:

Los hombres, en cuanto que viven bajo la guia de la razén, son
lo mds util que hay para el hombre (por el Corolario 1 de la
Proposicién 35 de esta parte), y de esta suerte (por la Proposi-
cién 19 de esta parte), es conforme a la guia de la razén el que
nos esforcemos necesariamente por conseguir que los hombres
vivan, a su vez, bajo la guia de la razén [...] (Spinoza, 2012,
p.211)

sPero qué podemos hacer para traducir ese deseo en accién? ;Podriamos
militar por una Ley EFI — Educacién Filoséfica Integral?

Podrd despertar sonrisas el juego de palabras, y sonar disparatada la
idea, pero, ;lo es? Claro que, disparatada o no, aunque muchos estemos
convencidos de las palabras de Baruch en la Carta LXXVI de su Epistola-
rio: «[...]no presumo haber descubierto la mejor filosofia, sino que sé que
conozco la verdadera.» (Spinoza, 2018, p. 280)

Dificilmente logremos que su pensamiento sea divulgado masiva e ins-
titucionalmente, ;entonces? ;Nos conformamos con aprender para alcan-
zar una ldcida resignacién o intentamos algo que logre sumar a muchos
mids seres humanos a cierto nivel de comprensién?

Resignarse no es una opcién para que la democracia deje de ofrecer in-
satisfaccién y mejore efectivamente nuestra vida individual y comunitaria.

Alguien lo definié como médico de la civilizacién, ayudemos a con-
vertir, al menos, su pensamiento en la corriente filoséfica del «sanitarismo
mental», ya que Baruch no se propone tan solo interpretar el mundo sino
propender a su transformacién, como dird Marx un par de siglos mds tar-

296



de, y si bien mostraba cierto escepticismo cuando escribia en el Trazado
Politico:

También hemos demostrado que la razén puede contener y
gobernar las pasiones, pero hemos visto al mismo tiempo que
el camino senalado por la razén es muy dificil, los que se per-
suaden de que es posible hacer vivir de acuerdo con la razén a
las multitudes o a los hombres ocupados en las cosas publicas,
suefian con la edad de oro de los poetas, es decir, se complacen
con la ficcién. (Spinoza, 2014, p. 31)

También es cierto que no por ello dejé de pensar, escribir y actuar como
si, aunque extremadamente dificil, la tarea no fuera imposible de lograr,
al menos acotada a una cantidad suficiente de congéneres. Ese vestigio de
optimismo se puede leer en otros pérrafos del Tratado Politico

Es posible que este escrito sea recibido con risas por los que
adjudican a la plebe, inicamente, los vicios propios de todos
los mortales. La plebe no tiene mesura; es temible cuando no
tiembla; es un humilde esclavo o un arrogante dominador; no
conoce la verdad, es capaz de juzgar, etc. La naturaleza es una
y es comun a todos. Pero nos dejamos enganar por el poderio
y el refinamiento; de ahi que ante dos hombres que actdan de
la misma manera, solemos decir que a uno le estd permitido y

al otro prohibido. (p. 83)

Mis adelante en el Capitulo 9-14:

[...]Jcuando son unos pocos hombres los que deciden todo a
su gusto, es la libertad, el bien comun, lo que perece. El espi-
ritu humano es demasiado obtuso para poder penetrarlo todo
de golpe: deliberando, escuchando y discutiendo se aguza, y a
fuerza de tantear, los hombres terminan por hallar la solucién
que buscan y que cuenta con la aprobacién de todos, [...] (

p. 114)

297



Y antes también en su Tratado de la Reforma del Entendimiento:

[...]JHablar segtn la capacidad del vulgo y hacer todo aquello
que no constituye impedimento alguno para alcanzar nuestra
meta. No son pocas las ventajas que podemos sacar de ahi, si
nos adaptamos, cuanto nos sea posible, a su capacidad. Ané-
dase a ello que, de ese modo, se dispondrdn benévolamente a
escuchar la verdad. (Spinoza, 2014, p. 104)

La licencia otorgada por el mismo Spinoza en esta tltima cita mds to-
das las consideraciones mencionadas anteriormente, impulsaron mi atre-
vimiento para dibujarlo, animarlo y traerlo al Siglo XXI para que vuelva a
charlar con amigos, como lo hacia siglos atrds en Holanda, pero ahora en
un barrio cualquiera, de una ciudad cualquiera, al otro lado del Atldntico.

La idea es imaginar sus conversaciones con un grupo de hombres y
mujeres que se van interesando por sus pensamientos, recreando dudas,
interpretaciones, preguntas, que son las que he vivido y sigo viviendo yo
mismo, en talleres, en libros que estudian su legado y en charlas que sigo
manteniendo con quienes se sienten atraidos por su filosofia.

Un «Spinoza en Gotas», pequefas dosis en videos que no llegan a los
cuatro minutos de duracién, para que la ansiedad de estos tiempos no
amenace con «scrollear », el desafio es despertar el interés por estos temas,
breves estimulos difundidos a través de su propio canal de YouTube: ht-
tps://www.youtube.com/@vida ética

Si seguir cavando en las profundidades de sus pensamientos es tarea ne-
cesaria, priorizar el ancho para divulgarlas es lo que persigue este proyecto
en marcha, abrir un sendero con herramientas de estos tiempos para inci-
tar a adentrarse en el camino de una vida ética, cuantos mas nos sumemos
mayor potencia tendrd la comunidad en constante construccién.

Si todo lo excelso es tan dificil como raro, procuremos alcanzar, al me-
nos, lo adecuado para un buen vivir, esa es la intencién.

298


https://www.youtube.com/@vida_%C3%A9tica
https://www.youtube.com/@vida_%C3%A9tica

Referencias bibliogrdficas

Spinoza, (2012) Etica, Madrid, Alianza.
Spinoza, (2014), Tratado Politico, Madrid, Alianza
Spinoza, (2018) Epistolario, Colihue.

299



El paso del mythos al logos, puntos de corte
y continuidad.

Ezequiel Detez (FFyL, UBA)

Introduccién

En el presente trabajo nos proponemos establecer una analogia entre una
antigua disputa cldsica —la que opone la poesia y la filosofia— y una fun-
damental disyuntiva moderna —la que se propone distinguir las sagradas
escrituras o el conocimiento revelado y la filosofia—. Creemos que este
paralelismo no responde a un simple capricho, sino que puede arrojar luz
sobre una problemdtica que ha surgido desde los inicios de la filosofia y
que ha perdurado hasta los tltimos siglos de nuestra era.

Nuestra finalidad es mostrar que los textos religiosos no son incompati-
bles con la prictica filoséfica, sino que pueden ser medios o formas de ex-
presion utiles y beneficiosas, pero que es necesario hacer un andlisis critico
de ellos, que hay que estar advertidos de que la literalidad de ambos debe
ser puesta en cuestion para evitar consecuencias perniciosas.

Si bien la temdtica es lo suficientemente amplia como para agotarla en
un breve trabajo como el que aqui planteamos, bastard con sefialar algunos
puntos clave que sirvan para futuras investigaciones, ampliando asi nuestra
indagacién. Para defender nuestra hipétesis, nos apoyaremos en las criticas
que Platén realiza a la poesia tradicional en Repiiblica y las vincularemos
con lo expuesto en algunos capitulos del 777 de Spinoza.

La paideia tradicional frente a la paideia filoséfica

Las criticas que Platén dirige a la poesia en Repiiblica sélo pueden ser com-
prendidas si las insertamos dentro de la reforma educativa que el filésofo
ateniense busca llevar a cabo. Dado que los poetas habian monopolizado
la formacién de los jévenes mediante relatos mitolégicos, era necesario
ocupar ese espacio educativo para transformar profundamente la educa-

300



cién de la polis. Pero, ;cudl era el riesgo al que se exponian aquellos que se
formaban con la poesia tradicional?

Si consideramos que los conocimientos transmitidos por los textos
homéricos abarcan una vasta gama, desde saberes técnicos como la na-
vegacion, la medicina y las estrategias bélicas, hasta disciplinas como la
gimnasia, la geometria, la gramdtica y la retérica, y, muy especialmente,
la transmisién de valores civicos, el problema radica en que unos malos
maestros podrian incidir negativamente en sus discipulos, siendo muy di-
ficil reparar ese dano.

Sin embargo, aqui radica el potencial de la poesia. Si bien puede ser
perjudicial y dafina, utilizada adecuadamente puede ser de gran utilidad.
Este potencial se configura, precisamente, hacia el final del libro II, como
parte de un plan educativo integral para toda la polis, que comienza con la
gimnasia y la musica, y culmina con la formacién filoséfica (aunque esta
ultima estard reservada solo para los futuros gobernantes). La formacién
musical, como sabemos, incluye también la poesia: el arte inspirado por
las musas, el relato de fibulas. Por ello, es necesario supervisar qué relatos
serdn narrados a los jévenes, censurando aquellos que resulten nocivos,
como la épica homérica.

Dentro de las directrices propuestas por Platén, encontramos un énfasis
en la representacién de la divinidad y su naturaleza: no debemos concebirla
como principio del mal, ni dotarla de rasgos antropomérficos, debilidades
humanas o actos impios.

En esta primera critica a la poesia, podemos subrayar su rol formativo
y el dano que puede causar a la ciudadania si no es supervisada por la filo-
soffa. En términos actuales, esta critica a la poesia puede entenderse como
una reflexién sobre las ficciones y la produccién literaria destinada a la
ensenanza escolar. El término mimesis, que generalmente se traduce como
«imitacién», abarca dos sentidos complementarios: en primer lugar, el poe-
ta imita lo que quiere representar; en segundo lugar, los jévenes imitan los
comportamientos narrados en los relatos homéricos.

La respuesta platénica serd que la nueva poesia debe imitar valores bue-
nos, bellos y justos, ajustindose a los ideales que deseamos transmitir para
una polis de esas caracteristicas. El orden en la musica de las composiciones
residird en la armonia del alma, cuyas melodias perdurardn a lo largo de
toda la vida.

301



De lo dicho hasta aqui se desprende que la filosofia no se desprende
completamente del mito, sino que lo utiliza a su favor. La filosofia platdni-
ca es, de hecho, un paradigma de poesia filoséfica que no necesita mucha
justificacion aqui.

El mundo a través del espejo

En La Repiiblica X, Platén presenta un nuevo ataque a la poesia, pero desde
una perspectiva diferente: hasta ese momento, las criticas se habfan formu-
lado desde un enfoque pedagégico, es decir, sobre la influencia de la poesia
en la educacion de los jévenes. En este caso, Platén introduce una nueva
dimensién vinculada a la ontologia. Compara a los poetas con fabricantes
de imdgenes, como aquellos que toman un espejo y duplican el mundo
reflejado en él. Al igual que los artistas, los poetas no son capaces de repre-
sentar la realidad tal cual es, sino que imitan una apariencia: es decir, una
imagen de una imagen. La distancia que el poeta tiene de la realidad revela
la deficiencia de su mimesis.

Dado que los valores que los poetas transmiten estdn desconectados
de las verdaderas causas y del conocimiento de las esencias, la poesia se
muestra como algo censurable, pues nos ofrece una imagen distorsionada
y ridicula de los héroes, lo cual debemos evitar.

Sin embargo, queda atin la mayor acusacién contra la poesia: esta incide
en aquella parte del alma que tiende a los excesos, la parte apetitiva e irra-
cional. Segtin Platén, la poesia corrompe incluso a las mejores almas, nos
engafa, nos hace simpatizar con los mds crueles, nos induce a reirnos de
lo mds vil y a experimentar esas emociones de manera indirecta. Cuando
escuchamos a Homero o vemos a los personajes actuar en el teatro, nos
olvidamos de nosotros mismos y nos confundimos con los personajes. Sin
embargo, cuando ya no estamos bajo ese influjo, consideramos reprocha-
ble lo que antes celebrdbamos con entusiasmo.

Asi, entendemos que la poesia no sélo es perjudicial para la formacién
de los jévenes, sino que también pone en conflicto nuestro gobierno inte-
rior, incluso si hemos sido educados con los valores adecuados.

La propuesta final en lo referente a la poesia tradicional es que debe ser
reformulada desde su base, para ser una aliada auxiliar a la filosofia. No se

302



trata de rechazar los mitos, sino de fundar unos nuevos, que nos aproxi-
men a los valores que convienen a la organizacién de la polis.

Hasta aqui hemos esbozado algunas cuestiones que nos permiten ahora
pasar a otro ambiente y clima cultural, el que lo encuentra a Spinoza, con
su condena por herejia, donde creemos poder encontrar algunas simili-
tudes en su propuesta filos6fica, mds especificamente en lo referente a los
textos biblicos y la actitud de la filosofia frente a ellos.

Somos libres y piadosos

Desde el prefacio de su Tratado teoldgico-politico, Spinoza sostiene que
no solo es completamente posible ejercer el pensamiento libre en armonia
con la religién, sino que, ademds, esto es deseable para garantizar la pazy la
prosperidad del Estado. La libertad de pensamiento y la prictica filoséfica
no se oponen a la religién ni al culto; por el contrario, ambas pueden —y
deberian— convivir de forma armoniosa si se aspira a un Estado estable y
tolerante.

La filosofia no estd en conflicto con la religién, ni le es opuesta, ni
puede ser considerada perjudicial. El verdadero problema radica en que
algunos tedlogos intentan limitar el ejercicio del pensamiento filoséfico:
buscan censurar y silenciarlo porque pone en entredicho su autoridad. Un
pueblo que reflexiona y cuestiona no se deja dominar con facilidad. Por
eso, los tedlogos atacan a la filosofia, tratdndola como si fuera una herejia
que amenaza la paz del Estado. Frente a esto, Spinoza se propone demos-
trar lo contrario: defender la filosofia y su valor. Para él, los verdaderos
enemigos del pensamiento libre son precisamente los tedlogos y la teologia
institucionalizada. En su camino, también reivindica a los auténticos pro-
fetas y rescata el valor de la religién cuando esta se reduce a sus principios
fundamentales: el amor al préjimo y la obediencia moral. Es por ello que
el filésofo se propone realizar un interesante estudio de las sagradas escritu-
ras, de los profetas y de la opinién del vulgo sobre estos asuntos.

Desde los primeros dos capitulos se percibe una marcada divisién entre
la teologia y la filosofia. Mientras que la teologia sostiene que la verdad ha
sido revelada directamente por Dios a través de ciertos profetas —y que los
te6logos son los dnicos intérpretes legitimos de esa verdad, de la palabra
divina y de la voluntad de Dios—, la filosofia adopta una postura mis cri-
tica. Esta nos invita a reflexionar sobre el origen de tales revelaciones y nos

303



muestra como la imaginacién puede influir en nosotros, desvidndonos del
verdadero conocimiento de Dios.

Si la profecia es entendida como el conocimiento cierto revelado por
Dios, entonces serfa un conocimiento natural, es decir, las leyes que se
derivan de la naturaleza, las cuales son necesarias e inmutables. Sin em-
bargo, Spinoza utiliza esta idea para hacer un juego de palabras astuto: si
aceptamos que la revelacién o profecia es el conocimiento cierto que Dios
comunica a los humanos, entonces el conocimiento filoséfico o natural
—aque es el conocimiento de las leyes de la naturaleza— también podria
considerarse una forma de revelacién. En otras palabras, Spinoza equipara
el conocimiento filoséfico con el conocimiento divino, pues ambos son
conocimiento cierto de Dios, entendido aqui como la naturaleza misma
(Dios segiin Spinoza).

Este conocimiento sélo se alcanza mediante el uso de la razén humana,
por lo que el ejercicio filoséfico nos convierte en los agentes mds aptos
para conocer las leyes divinas. En contraste, el pueblo comin, movido por
temor o esperanza, desprecia el camino intelectual y se deja llevar por su-
persticiones. Los profetas, a su vez, exaltan un poder misterioso y sobrena-
tural, como si fueran diferentes del resto de los seres humanos. Spinoza no
propone ningun poder sobrenatural especial ni un conocimiento divino
fuera del uso racional que compartimos todos por participar de la misma
naturaleza; su énfasis estd en conocer las causas a través del entendimiento.

Surge entonces la pregunta sobre el lugar que debemos otorgar a las
profecias y a las Sagradas Escrituras. Aunque nada impide que Dios se dé a
conocer por medios distintos a la luz natural, Spinoza examina qué alcan-
ce tienen los pasajes biblicos y cudles son sus limitaciones. Es importante
senalar que Spinoza nunca acepta la visién tradicional de Dios como un
ser personal y antropomorfico que se «revelar. Mds bien, considera que
las Sagradas Escrituras son la fuente més alta de conocimiento disponible
para los humanos sobre Dios, y por ello propone acercarnos a ellas con la
intencién de analizar lo que realmente dicen, sin atribuirles un cardcter
sobrenatural distinto al conocimiento racional.

En primer lugar nos hallamos con los pasajes donde se dice que Dios
se ha manifestado ante los profetas, Moisés y Samuel, mediante palabras
o signos. Inmediatamente se concluye que la voz que aquellos hombres
escucharon era producto de la imaginacidn, ya que la voz que escuchaban

304



era similar a la de otros y por eso en principio la confundieron. Lo mismo
sucede cuando la figura de Dios se revela a través de suenos.

Es interesante observar el trabajo que realiza aqui el filésofo. Por un
lado, ofrece una explicacién racional de los hechos narrados en los pasajes
analizados, mostrando cémo, mediante la imaginacidn, los profetas comu-
nican su comprensién de la naturaleza divina. Pero, al mismo tiempo, les
otorga cierto valor: en lugar de impugnar sus mensajes, los vuelve inteli-
gibles, rescatando de ellos un contenido que puede y debe ser descifrado.
En este sentido, el fildsofo se presenta como un exégeta que guia al pueblo
no mediante el temor o la supersticidn, sino a través del uso correcto del
entendimiento.

Aqui ya puede trazarse un paralelismo con Platén: Spinoza reconoce el
valor del contenido moral que los profetas transmiten —una certeza pric-
tica orientada a una vida buena, expresada en mdximas de conducta—,
sin comprometerse en ningiin momento con la idea de una revelacién
divina en sentido personal. De este modo, realiza un doble gesto. Por un
lado, concede a los profetas una cierta legitimidad, reconociendo que sus
ensefianzas contienen elementos valiosos. Por otro, limita el alcance de
sus profecias, caracterizadoras como un tipo de conocimiento imaginativo,
condicionado por las representaciones propias del profeta.

Asi, Spinoza distingue lo que debe ser conservado —el contenido ético
de las profecias— de aquello que debe ser puesto en duda —su pretendido
origen sobrenatural. Rescata a los profetas, pero “rebaja” el cardcter de sus
mensajes. En contraste, reserva sus criticas mds severas para los tedlogos,
a quienes presenta como agentes del poder mds que como miembros au-
ténticos de la comunidad. Mientras que los profetas comunican un saber
moral dtil para la vida, los te6logos buscan monopolizar la interpretacién
de lo divino, arrogdndose una autoridad que no les corresponde.

El conocimiento de Dios, concluye Spinoza, no debe derivarse de reve-
laciones milagrosas, sino del conocimiento de las causas naturales.

Si atendemos al andlisis de los hombres cultos y eruditos y lo que se
dice de los profetas, resulta evidente que los primeros tienen una imagi-
nacién mds templada, y que evitan mezclarla con el uso de operaciones
intelectuales, mientras que los tltimos hacen uso irrestricto de aquel poder
imaginativo.

305



Pero resulta que ha habido tantas profecias como profetas, y que todos
difieren entre si, de lo que hace evidente que el llamado don profético
jamds ha brindado mejores directrices a la hora de conocer la naturaleza
divina.

De lo que se deduce que el conocimiento de las cosas naturales no debe
buscarse en los libros de los profetas sin que ello implique que la filosoffa
sea una labor atea.

Los falsos intérpretes y la tarea filos6fica

En el capitulo VII el filésofo nos indica el mal uso que hacen de las sa-
gradas escrituras los falsos intérpretes: en efecto estos hacen conformar su
vida con las ensenanzas biblicas. Lejos de buscar la beatitud como una guia
para la conducta humana los tedlogos insertan sus interpretaciones para
encubrirlos bajo la autoridad de Dios. Spinoza denuncia el uso politico y
mezquino que estos hombres hacen para dominar al vulgo, sumado a esta
empresa, los hombres corrientes se dejan llevar por la supersticién antes
que por la razdn, siendo arrastrados por opiniones quiméricas y apartdn-
dose de las mds utiles ensenanzas.

;Cudl es el antidoto para un mal semejante? Se propone un método
eficaz para hacer un uso adecuado de las Sagradas Escrituras: interpretarlas
del mismo modo en que se interpreta la naturaleza, es decir, partiendo
de hechos comprobables y llegando a definiciones precisas. El objetivo es
construir una narracién fiel que permita identificar principios sélidos a
partir de los cuales puedan derivarse conclusiones legitimas, basadas en el
verdadero sentido de las Escrituras.

En este enfoque, el fil6sofo desempefia un papel fundamental: rescata lo
valioso y advierte sobre lo danino. Se promueve asi una cooperacion entre
distintas disciplinas que, aunque conservan su autonomia, no son incom-
patibles entre si, sino que pueden coexistir y enriquecerse mutuamente.

De este modo los milagros y las revelaciones quedan exentos del conoci-
miento de Dios, ya que como ha demostrado en los capitulos previos, son
fenémenos extraordinarios en los que se mezclan opiniones y juicios de los
que los narran y describen.

Por ultimo, para hacer una correcta interpretacién no debe sumdrsele
ninguna doctrina que no resulte de la lectura de las mismas escrituras.

306



Mutatis mutandis

Habiendo establecido los principales puntos de critica a la poesia en el
contexto griego y a la interpretacién de los textos sagrados en el caso del
filésofo neerlandés, pasamos ahora a examinar cémo la filosofia ha inte-
ractuado, de manera fluctuante, con la tradicién religiosa. Al igual que la
poesia desempenaba un papel formador en la construccién de los carac-
teres que los ciudadanos debian imitar, los textos sagrados acttian como
una matriz capaz de modelar el 4nimo de los hombres comunes. De ahi la
relevancia que ambos fildsofos otorgan a la filosofia, ya sea como creadora
de nuevos mitos o como exégeta de la ley divina. En ambas propuestas se
denuncia la limitacién epistemolégica de los malos poetas y los falsos pro-
fetas, quienes, incapaces de expresar adecuadamente la naturaleza divina,
muestran que son los filésofos quienes estdn mejor preparados para llevar a
cabo esta tarea. Finalmente, cabe resaltar que ambas propuestas comparten
una preocupacion por lo irracional en el caso de Platén, y por lo pasional
en el de Spinoza, ya que tales rasgos afectan negativamente al publico,
proponiendo el uso de la razén como respuesta liberadora para el pleno
desarrollo de la vida humana.

Este andlisis nos lleva a preguntarnos cudl es el problema de fondo en
la relacion entre la filosofia y otros saberes, como la poesia o la religion.
Tanto Platén como Spinoza reconocen que estas formas de conocimiento y
expresiéon cumplen un papel fundamental en la formacidn ética y espiritual
del individuo y la sociedad, pero las ven también como potencialmente
engafosas o insuficientes. Para Platén, la poesia y el mito tienen un valor
pedagégico pero deben estar sometidos al escrutinio racional para evitar
que lo irracional corrompa el alma. Para Spinoza, la pasién desmedida que
pueden generar las interpretaciones religiosas es un obstdculo para alcanzar
la verdadera comprensién de la naturaleza y la libertad humana, que sélo
la razén puede proporcionar.

Entonces, ;nos satisface esta visién de la filosofia como superior y co-
rrectora de otros saberes? Desde una mirada contempordnea, la respuesta
podria ser ambivalente. Por un lado, la defensa del uso de la razén como
via para la emancipacién humana y el esclarecimiento es una propuesta po-
derosa y adn vigente. Pero, por otro lado, esta perspectiva podria subesti-
mar el valor intrinseco de otras formas de conocimiento y experiencia que
no se reducen a lo racional o a la légica formal. La tensién entre la filosofia
y los saberes «no racionales» que plantean Platén y Spinoza sigue siendo un

307



tema abierto que invita a reflexionar sobre la pluralidad de modos en que
los seres humanos comprenden y dan sentido al mundo.

En definitiva, profundizar en esta problemdtica nos permite entender
que el vinculo entre la filosofia y otros saberes es complejo y dindmico,
marcado por un equilibrio entre critica y didlogo, exclusién y reconoci-
miento. Este equilibrio es crucial para pensar una convivencia intelectual
que no solo valore la razén, sino también las multiples dimensiones de la
experiencia humana.

Referencias bibliogrdficas
Platén. (2000). Repiiblica (trad. C. Eggers Lan). Madrid: Gredos.

Spinoza, Baruch. (1986). Tratado teoldgico-politico (trad. Atilano Domin-
guez). Madrid: Alianza Editorial.

308



Incertezas. Del reconocimiento al
resentimiento

Mariana Gainza (UBA-CONICET-UNSAM)

I- El reverso de lo cierto

Envié un titulo de compromiso para el programa de este coloquio, sin
saber de qué iba a hablar. Incertezas, dije. Lo tomo entonces como punto
de partida, asumiendo una dificultad, que es la de muchos y es la mia, para
pensar con claridad y orientarse en este mundo dificil.

Spinoza es, sin embargo, el filésofo que nos ofrece una concepcidn fuer-
te, y a la vez enigmdtica, sobre la certeza:

Nadie que tenga una idea verdadera ignora que la idea verda-
dera implica una certeza suma (...) pues tener una idea verda-
dera no significa sino que se conoce una cosa perfectamente, o
sea, del mejor modo posible, y nadie puede dudar de ello, a no
ser que piense que una idea es algo mudo como una pintura
sobre un lienzo, y no un modo del pensar, a saber, el hecho
mismo de entender (...) ;Qué puede haber mds claro y cierto,
como norma de verdad, que la idea verdadera? Ciertamente,
la verdad es norma de si misma y de lo falso, al modo como la
luz se revela a si misma y revela las tinieblas. (E, II, 43, esc.)

El lado fuerte de esa concepcién podria llevarnos a homologarla con las
ilusiones histéricas del racionalismo que, al combatir los prejuicios y la su-
mision a la autoridad que limitan los modos tradicionales de conocer, ter-
mina asumiendo la omnipotencia de la luz natural de la razén en su avance
sobre cada rincén oscuro del universo. Sin embargo, el lado enigmdtico de
la nocién spinoziana de certeza la disocia del pujante racionalismo de su
época y nos habla directamente a nosotros, en cuanto comprendemos esa ex-
periencia a la cual Spinoza se refiere: la certeza tiene un cuerpo sensible, de
manera que cuando entendemos algo sabemos que lo entendemos porque

309



existe una sensacion de la inteleccién que acompana el acto de nuestro en-
tendimiento, nuestro entendimiento en acto. ;Pero qué pasa entonces con
la incerteza? ;Cudl seria el reverso de la plena certidumbre que sentimos
cuando tenemos una idea verdadera? ;Hay una experiencia productiva de
la incertidumbre que Spinoza pueda ayudarnos a pensar?*>. Pero no voy a
hablar hoy de esto... Dejo esta pregunta, entonces, como ruido de fondo,

y sigo...

I1- El reverso del reconocimiento

Se describe habitualmente este tiempo de postpandemia, crisis, y guerras,
en sus determinaciones subjetivas, apelando a un amplio arco de estados
animicos negativos, como el abatimiento, la desesperanza, la desespera-
cién, la impotencia, la ansiedad; y reactivos, como el odio y la crueldad,
la venganza, la revancha, la desconfianza o el resentimiento. El resenti-
miento, en particular, viene siendo considerado por distintos autores como
una pasién que alimenta la expansién social y politica de las ultraderechas
mundiales, que les da su energfa en tanto ideologias que reaccionan contra
el progresismo —genéricamente calificado como “marxismo cultural”- y
contra lo que es etiquetado como “correccién politica” —un epiteto que
sirve para atacar a un conjunto vago de politicas y discursos igualitarios,
inclusivos, universalistas—. Valiéndose de la fuerza a la vez aglutinadora y
desintegradora del resentimiento, el neoliberalismo fascistizado reacciona
contra las funciones redistributivas de los Estados y las aspiraciones a la
justicia social; mientras se trata, a la vez, de darle consistencia a un nuevo
sujeto popular a través de la serie de interpelaciones antifeministas, ho-
mofébicas, racistas, que componen lo que las ultraderechas denominan
la “batalla cultural”. De esta manera, parecen saldarse los famosos debates
sobre el peso relativo de la redistribucién y el reconocimiento, al atacarse
sin distincién las bases de la lucha por la igualdad en el terreno econémico,
social, politico, civil y cultural.

sQué es lo que le da su fuerza al resentimiento? La misma palabra
senala hacia la existencia de una repeticién: volver a sentir un sentimiento
reactivo, hostil, frente a alguien o algo. En cuanto no se trata simplemente
de recordar lo que una vez se sintié, sino de la continua reexperimentacién

215 Una experiencia que no sea, por supuesto, el famoso “hay que a aprender a vivir en
la incertidumbre y disfrutarla” que recomendé el ministro de educacién del gobierno de
Macri en el ano 2017.

310



de una emocién, mis alld de las primeras circunstancias que la provocaron,
se produce una renovacién, una reproduccién, una recarga del afecto
original, que lo hunde cada vez mis profundamente en la subjetividad,
torndndolo m4s denso, mds consistente, mds durable. Por eso, se trata de
una reaccién, no inmediata, sino mediada: una reaccién a una reaccién,
un afecto de segundo orden que supone que un primer sentimiento, una
indignacién o un enojo, se siente otra vez en un nuevo afecto. Un afecto,
entonces, cuyo contenido es otro afecto.?’® A diferencia de un grito, que
expresa de modo inmediato el dolor, la rabia o la desesperacién que lo
provocan (y, en ese sentido, puede ser pensado como un signo de esa afec-
cién), los afectos de segundo orden orientan la atencién hacia el aspecto
complejamente mediado de los humores sociales. Para intentar entender
los pasajes desde politicas del reconocimiento hacia politicas del resenti-
miento, entonces, hay que pensar en unos enojos largamente macerados,
que le fueron dando consistencia a una reaccién de amplio alcance. Terri-
torio de lo mediado, diferido, estratificado. Afectos compuestos por afectos
contradictorios; reacciones que prolongan o interrumpen otras reacciones.
Donde el objeto al que las pasiones reactivas refieren se pierde, queda a
distancia de la marafa afectiva en la que las imaginaciones traban su lucha.
El “objeto” de los deseos y afectos sociales no se encuentra inmediatamente
en el plano real/ donde lo buscamos.

Esa no correspondencia es la que de modo clésico planteé Wilhelm
Reich (1972), frente al ascenso del fascismo en Alemania, con una pre-
gunta que vuelve siempre en tiempos criticos: ;Cémo explicar que en el
momento mds intenso de la crisis mundial, las masas se inclinaron a la
derecha, y no a la izquierda? El argumento de Reich es muy conocido:
mientras que el marxismo vulgar suponia que “una crisis econémica de
la magnitud de la de 1929-1933 tenia que producir inexorablemente la
evolucién ideolégica hacia la izquierda de las masas afectadas”, result6 lo
contrario: la crisis condujo a “una evolucién hacia la extrema derecha de la
ideologia de las capas proletarizadas y de aquellas otras que se habian su-
mido en una miseria mds profunda que nunca” (p. 18). El sentido comuin
revolucionario chocd, entonces, contra una realidad que no habia podido
anticipar, “el triunfo, en lo mds profundo de la crisis y de la indigencia, de
la mistica del nacionalsocialismo sobre el socialismo” (p. 16). De manera

216 Remito aqui al andlisis de Rachel Jaeggi (2022). “Modes of Regression. The Case
of Ressentiment”. Critical Times 5 (3), pp. 501-537. Disponible en: https://read.dukeu-
press.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-Regression The-Case-of-Res-

sentiment

311


https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment

que es exactamente alli, “donde fracasa la explicacién socioecondémica sin
mediaciones” (p. 32), donde se abre un campo nuevo de investigacién, que
él intentd desarrollar como prolongacién de la psicologia de masas freu-
diana. A partir de aquella intervencién, Reich fue reivindicado como aquel
que, en vez de aludir al desconocimiento o a la ilusién para dar cuenta del
fascismo, encaré los desafios de una explicacién considerando el deseo.
Deleuze y Guattari plantearon en esos términos la rehabilitacién tardia de
Reich, en una asociacién ya candnica con Spinoza [“el problema funda-
mental de la filosofia politica sigue siendo el que Spinoza supo plantear (y
que Reich redescubrid): «;Por qué combaten los hombres por su servidum-
bre como si se tratase de su salvacién? (...) ;Por qué soportan los hombres
desde siglos la explotacién, la humillacién, la esclavitud, hasta el punto de
quererlas no s6lo para los demds, sino también para si mismos? (...) No,
las masas no fueron engafiadas, ellas desearon el fascismo en determinado
momento, en determinadas circunstancias, y esto es lo que precisa explica-
cién, esta perversion del deseo gregario” (1985, p. 36).

Sintonizando hasta cierto punto con este tipo de interrogaciones, Hora-
cio Gonzélez llamaba la atencién en 2017 sobre la necesidad de pensar en
la ruptura de las clases populares con su representacién cldsica, que se da en
todo el mundo debido a que el concepto de interés de clase fue sustituido
por la idea de pulsién, o de clases de pulsiones. Es decir, por el consumo
de mitologias. La atraccién por pasiones fantasmdticas colectivas y por f6r-
mulas construidas para la credulidad inmediata surgida de amenazas inde-
terminadas. Esa indeterminacién, repleta de bandos y proscripciones, mo-
mentdneamente ha triunfado. El ‘se robaron todo” adquiere la dimensién
de un grito de guerra (...), y una vez mds nos vemos abrumados por una
cuestién fundamental que toda sociedad atraviesa en los momento de ma-
yor peligro: la confusién entre el mito y la realidad. La palabra corrupcién
hizo su magna cosecha, porque a diferencia de otras palabras menos bibli-
cas, ésta no estd sujeta a la pausa necesaria entre significado y significante.
Corrupcién es una unidad maciza e impenetrable de significado y signifi-
cante. Su sonoridad interna, su pictograma que sale de lenguas encendidas,
su pronunciacién afiebrada y martillante, todo en ella ya consagra el juicio
preparado de antemano. La corrupcién es un manchén siniestro y vacio,
que basta invocdrselo para reunir toda la significacién kirchnerista.?'”

217 Gonzilez, H. (31 de octubre de 2017). Derroteros. Pdginal2. Disponible en:
https://www.paginal2.com.ar/72541-derroteros

312


https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros

La palabra “corrupcién” en aquellos aflos macristas, y la palabra “casta”
ahora, en tiempos Milei, son consignas instrumentalizadas contra todo
lo que expresa o representa alguna lucha histérica o actual por la justicia
social y la igualdad. En cuanto respuesta de algunos poderes y privilegios
afectados durante la primera larga década de este siglo en América Latina
logrd, sin embargo, irradiarse mas alld del nucleo original de la reaccién.
De ahi, la importancia de la apelacién a la casta, como enemigo que debe
ser asumido por la amplia capa de los damnificados por la crisis, la infla-
cién, la precariedad y el deterioro general de las condiciones de vida. Y
también, la relevancia de prestar atencién a las tentativas de movilizacién
del resentimiento, como afecto articulador de un sujeto popular que los
profetas neofascistas buscan interpelar.

Quienes actualmente buscan analizar el ascenso global de las ultrade-
rechas en clave de resentimiento, hacen un movimiento andlogo al de la
recuperacién contempordnea de Reich, relanzando su pregunta: ;Cémo es
posible que el sufrimiento social, la indignacién, las maltiples crisis (del
capitalismo, del neoliberalismo, etc.) no desemboquen en movimientos
emancipadores sino en tendencias reaccionarias, autoritarias y fascistas?
(Jaeggi, 2022, p. 504). Ya no remiten a Spinoza o a la servidumbre volun-
taria de La Boetie, sino a Max Scheler, quien, inspirdndose en Nietzsche,
trataba de entender la furia nacionalista en los tiempos de la Primera Gue-
rra Mundial. Tratan entonces de actualizar las intuiciones de Scheler para
pensar hoy la reaccién neofascista en el contexto de la crisis del capitalismo
neoliberal, abriendo la pregunta por cémo reconectar el malestar social con
sus verdaderas causas, interrumpiendo la légica de la descarga del odio en
chivos expiatorios. Decia Scheler, en E/ resentimiento en la moral:

La mdxima carga de resentimiento deberd corresponder a
aquella sociedad en que, como la nuestra, los derechos poli-
ticos —aproximadamente iguales— y la igualdad social, publi-
camente reconocida, coexisten con diferencias muy notables
en el poder efectivo, en la riqueza efectiva y en la educacion
efectiva; en una sociedad donde cualquiera tiene ‘derecho’ a
compararse con cualquiera y, sin embargo, ‘no puede compa-
rarse de hecho’. La sola estructura social —prescindiendo ente-
ramente de los caracteres y experiencias individuales— implica
aqui una poderosa carga de resentimiento. A este factor se ana-

313



de este otro: que el sentimiento de venganza se convierte tanto
mds en resentimiento cuanto mas se transforma en un estado
permanente, continuamente ‘ofensivo’, y sustraido a la volun-
tad del ofendido; cuanto mds es sentida la ofensa como un
sino. Este caso se da, principalmente, cuando un individuo o
un grupo sienten su misma existencia y condicién como algo
que, por decirlo asi, clama venganza. (Scheler, 1938, p. 24)

III- El reverso de la tolerancia

Una politica del reconocimiento podria quedar asociada con cierta imagen
de la reconciliacién. En ese caso, el reconocimiento social funcionando
fluidamente produciria una dindmica general de la adecuacién, un ajuste
entre posiciones, intereses, cultura e ideologia, en virtud del cual la dispo-
sicién compartida por todos a reconocer lo que cada uno es y a reconocer
al otro, suspenderfa una dindmica de la distorsién, dominada por las falsas
atribuciones y las falsas proyecciones. El reconocimiento seria, en ese caso,
afin a cierta nocién de desalienacion presente en las ideologias de la trans-
parencia o del sinceramiento; y que serfa, mds bien, un desconocimiento de
la alienacién, como base de un “pluralismo” represivo, dispuesto a recono-
cer las “diferencias”, es decir, las posiciones diferenciales de las que depende
una sociedad jerdrquica y desigual.

En cuanto la actitud de la tolerancia podria ser asociada con un reco-
nocimiento de las diferencias de esa indole, la perspectiva de Spinoza fue
muchas veces distinguida de esa tradicién, llamando la atencién sobre el
hecho de que quien tolera conserva su disposicién a despreciar. Goethe
expresa, quizds, su spinozismo, cuando afirma que “tolerar significa ofen-
der”, y que “la tolerancia sélo deberia ser un estado de espiritu pasajero,
que condujera al reconocimiento”'®. Encontramos la misma sustitucién

de la tolerancia por el reconocimiento en autores como Filippo Mignini*"’

218 Goethe, ]J. W. “Méximas y reflexiones”. In: Obras completas (rtomo VII). Traduccién
de Rafael Cansinos Asens. Madrid: Aguilar, 2003, p. 329. Citado por Forst, R. “Tolerar
significa ofender. Tolerancia, reconocimiento y emancipacién”, en Forst, R. Justificacidn y
critica. Perspectivas de una teoria critica de la politica. Buenos Aires: Katz/Capital Intelec-
tual, 2015, pp-149-170.

219 “;Puede en verdad considerarse ‘virtud’ y llamarse ‘tolerancia’ al reconocimiento y
al respeto al derecho ajeno? (...) Spinoza se sitia més all4 de los presupuestos tedricos de

314



y Diego Tatidn**. Marilena Chaui, por su parte, llamé la atencién sobre
el hecho curioso de que las primeras y mds intensas criticas que Spinoza
recibi6 provinieron, precisamente, de defensores de la tolerancia religiosa
y de la libertad de conciencia (como Blijenbergh, Velthuysen, Limborch,
Oldenburg, Henry More, Boyle, Le Clerc o Bayle)**!, de manera que re-
sulta interesante preguntarse ;por qué Spinoza se vuelve especialmente in-
soportable para los tolerantes?

Probablemente, sea por lo mismo que nos impide que lo consideremos
sin reparos como un teérico del reconocimiento. Més bien, en cuanto pen-
sador de lo que hay de problemdtico y ambivalente en todo lo que refiere
a los asuntos humanos, sus abordajes se ubican exactamente en el filo de
las cosas, en ese borde donde sus sentidos se bifurcan, de manera que la
invitacién que Spinoza nos hace —podriamos decir— consiste en considerar,
de todas las cosas, tanto el anverso como el reverso. Esa orientacién, que
vuelve inconsistentes las tentativas de elaborar, en base a su filosofia, una
“teorfa positiva” de lo que sea (del reconocimiento, de la tolerancia, del
deseo, de la libertad, etc.), nos ofrece en cambio una perspectiva critica para
pensar los problemas a los que esos términos apuntan.

Ese filo critico spinoziano, que nos permite vislumbrar qué hay de cierto
en la afirmacién de que zolerar es ofender, también nos permite intuir que,
en buena medida, reconocer(se) es estar de acuerdo. Por esta via podemos
entender, incluso, el hecho de que Axel Honneth acepte que las criticas al
reconocimiento inspiradas en el spinozista Althusser tienen en principio
un lado desafiante para quien, como él, pretende fundamentar en ese con-
cepto una teorfa de la constitucion social y subjetiva, como reflexividad no
coactiva capaz de apuntar mds alld de la institucionalidad presente y mani-
festarse criticamente frente a la dominacién politica establecida*. Segun

la idea de tolerancia. El ideal histérico de tolerancia resulta objetivamente criticado y su-
perado, tanto en su posicidn tedrica, como en su actitud ética”. Filippo Mignini, Spinoza
smds alld de la idea de tolerancia? (Cérdoba: Encuentro Grupo Editor, 2009), 113, 134.

220 “La libertad de conciencia, la diferencia de los cuerpos y su derecho a la existencia
y a la expresién no admiten ser toleradas: solo admiten ser reconocidas”. Diego Tatidn,
“Formas del reconocimiento en Spinoza”, en Spinoza, el don de la filosofia (Buenos Aires:

Colihue, 2012), 63-76.

221 Cf. Chaui, M. La nervadura de lo real. Imaginacion y razén en Spinoza, México:
Fondo de Cultura Econémica, 2020.

222 Cf. Honneth, A. La lucha por el reconocimiento. Por una gramdtica moral de los con-
flictos sociales. Barcelona: Grijalbo, 1997.

315



la sugerencia althusseriana, el reconocimiento es el mecanismo elemental
de toda sujecién ideoldgica: en los rituales del reconocimiento, los indivi-
duos son entrenados en una forma de relacionarse consigo mismos y con
los otros que los prepara para realizar lo que se espera de ellos, es decir, para
asumir voluntariamente los papeles que la divisidn social del trabajo les re-
serva. Si se acepta este modo de ver las cosas, el sentido del término sobre el
que Honneth pretende construir su teoria critica de la sociedad resulta sus-
tancialmente invertido: conformismo y adecuacién al orden, aceptacién de
las expectativas institucionalmente consagradas y servidumbre voluntaria
frente a los poderes vigentes. Las estructuras sociales del reconocimiento
reciproco se convierten, asi, en la matriz de la reproduccién ideolédgica de
la sociedad capitalista, y de ningtin modo podrian considerarse como alia-
das de la afirmacién de un horizonte de liberacién:

Althusser se sirve como es sabido del doble significado del
concepto francés de ‘subjectivation’ para aclarar su catego-
ria de ideologia: los individuos se convierten en sujetos, en
el sentido de la adquisicién de una conciencia de las propias
responsabilidades y derechos, ante todo en la medida en que
son sometidos a un sistema de reglas y atribuciones sociales
que les otorga identidad social. Pues bien, al ser concebido en
esta consideracién el acto de reconocimiento segtin el modelo
de la confirmacién social, pierde repentinamente (...) toda
connotacion positiva y se convierte en el mecanismo central
de toda ideologia: reconocer a alguien significa inducirlo, en
virtud de requerimientos repetidos y continuados de forma ri-
tualizada, exactamente al tipo de autocomprensién que encaja
adecuadamente en el sistema establecido de expectativas de
comportamiento. (Honneth, 2006, p. 130)

La solucién de Honneth frente a la objecién que le dirige desde el pasa-
do la perspectiva althusseriana consiste en distinguir entre las formas ideo-
logicas y las formas adecuadas o moralmente justificadas de reconocimiento,
que serfan aquellas capaces de enfrentar criticamente, en cada sociedad, las
précticas de humillacién y menosprecio.???

223 En la medida en que la teorfa toma nota de las injusticias que laceran la pretendida
plenitud de un orden, esto es, parte del registro de las “manifestaciones actuales de reco-

316



IV- El reverso de la estima

El menosprecio (despectus) es definido por Spinoza junto con otras
dos pasiones, la sobreestima (existimatio) y la soberbia (superbia), que for-
man una constelacién que permite entender el “delirio” imaginativo que
suelta amarras respecto de la justa apreciacion de las cosas, en cuanto esas
cosas son amadas u odiadas. Se trata de los mecanismos puestos en juego
por lo que Francesco Toto, en un articulo esclarecedor, denomina la “eco-
nomia de la estima” (2021, p. 5), que se activa en las luchas por el recono-
cimiento —unas luchas que envuelven tanto el desconocimiento de si y de
los otros, como el primado de las relaciones de rivalidad y competencia que
la reproduccién social de la dominacién requiere—. Leemos en el escolio de
la proposicién 26 de E 111

Ficilmente acontece que el hombre se estime a si mismo y
estime la cosa amada en mds de lo justo y, al contrario, en
menos de lo justo la cosa que odia, y esa imaginacién, cuando
concierne al hombre que se estima a si mismo en mds de lo
justo, se llama soberbia, y es una especie de delirio, porque el
hombre suefia con los ojos abiertos que puede realizar todas
las cosas que alcanza con la sola imaginacién, a las que, por
ello, considera como reales, y exulta con ellas, mientras no
puede imaginar otras que excluyen la existencia de aquéllas y
limitan su potencia de obrar. Asi pues, la soberbia es una ale-
gria surgida del hecho de que el hombre se estima en mds de lo
justo. Ademds, la alegria que surge del hecho de que un hom-
bre estime a otro en mds de lo justo, se llama sobreestimacién,
y, por ultimo, se llama menosprecio, la que surge del hecho de
estimar a otro en menos de lo justo. (Spinoza, 1988, p. 143)

La insuficiencia y el exceso en la estima de los otros y de si se montan
sobre la disposicién imaginaria a afirmar la presencia de todo lo que resulta
conveniente para cada cual y los suyos, asi como de todo lo que desfavorece
y entristece a aquellos que se odia; y, a la inversa, la disposicién a negar la

nocimiento fallido o defectuoso”, por las cuales “se les escatima a los sujetos una forma
fundada de reconocimiento social y con ello una condicién decisiva de la formacién de
su autonomia” (Honneth, 2006, p. 131), el concepto de reconocimiento darfa cuenta de
su impulso critico.

317



presencia de lo que desfavorece a uno y a sus cosas amadas, y fortalece a los
que se odia —afirmaciones y negaciones que se dan independientemente
de la realidad de lo que se afirma o se niega. El investimiento libidinal del
mundo es indisociable, entonces, de eso que Spinoza describe como una
especie de delirio, que hace a los hombres sonar con los ojos abiertos y dar-
le entidad real a lo que imaginan: ese “modo alucinatorio, onirico” de cum-
plimiento del deseo, que podemos asociar con el narcisismo, como una
sobrevaloracién del yo, guiada por el principio de placer, inseparable de la
sobreinvestidura de la cosa amada y la desestimacién de lo que se aborrece.
La “economia de la estima”, entonces, segtin Toto produce esa subjetividad
autorreferencial y solipsista, para la cual la cual la consideracién o la des-
consideracién de los otros en relacién a la consideracién de si mismo sélo
pueden darse bajo la forma del exceso, como exaltacién o devaluacién que
hace que en los modos socialmente dominantes de apreciar “las virtudes,
los méritos y los derechos” de las personas y los grupos prime la injusticia.

Esa peculiar injusticia del juicio, que se expande y se generaliza cuando
la forma de lo incierto toma cuerpo social, y reina esa dimensién opresi-
va de lo imaginario a la que me estuve refiriendo, las imdgenes asociadas
con el encierro en afectos negativos: la reiteracién de una pasién que no
se mueve, que se refuerza, que no se desplaza; las imdgenes asociadas con
el resentimiento reaccionario, que repite e intensifica una ira que se va
hundiendo cada vez mds profundamente en el sujeto; las imdgenes asocia-
das con ciertas palabras-bloque (“corrupcién”, “casta”), que suprimen la
distancia entre el significado y el significante, unas palabras-bala infinita-
mente repetidas (“izurdos!”, “jcomunistas!”) que, al mismo tiempo en que
son “disparadas” contra personas o grupos, destruyen al lenguaje publico
desde adentro, desacreditando la argumentacién y bloqueando cualquier
posibilidad de intercambio. Todas esas imdgenes, sugiero, constituyen ese
mundo de lo imaginario opresivo, inseparable de los modos de sujecién
que cancelan las posibilidades de que se generen respuestas a la crisis con
un sentido emancipador. Cuando el territorio de las mediaciones es to-
mado, cuando el intervalo, el hiato, la dilacién (entre afectos primarios
y afectos de segundo orden, entre un modo de imaginar y otro, entre lo
que se supone que una palabra dice y lo que quiere significar, entre una
pasién y un pensamiento capaz de entenderla, entre un pensamiento y un
acto) resulta masivamente colonizado... O dicho de otra manera: cuando
el espacio de ese desacople es abandonado por la natural dificultad para
fluidificar los intercambios genuinos (culturales, afectivos, politicos), ese
espacio acaba siendo el territorio que explotan una serie de “mediaciones”,

318



entre las cuales, las mds nocivas y expropiatorias probablemente sean las
que se realizan a través de las nuevas tecnologias digitales.

Pero hay otra légica de la duplicacién que abre posibilidades de quiebre
de las légicas de sujecidon. Otra légica, asociada con la dindmica de lo que
Spinoza llama el “autémata espiritual”, cuando introduce su nocién sobre
la “idea de la idea”, que refiere a desplazamientos indisociablemente précti-
co-afectivos e intelectuales. “Los afectos humanos pueden ser incémodos,
pero son necesarios y tienen causas bien determinadas. El alma goza con su
conocimiento verdadero”. Es el mismo espacio entre los afectos, las ideas y
las palabras que los dispositivos reaccionarios bloquean, el que puede abrir-
se para dar lugar a elaboraciones criticas que nos dispongan a comprender
a los otros y a nosotros mismos como parte del pueblo que queremos ser.

Referencias bibliogrdficas

Chaui, Marilena. (2020). La nervadura de lo real. Imaginacion y razén en
Spinoza. México: Fondo de Cultura Econémica.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix. (1985). El Anti-Edipo. Capitalismo y es-
quizofrenia. Barcelona: Paidds.

Forst, Rainer. (2015). “Tolerar significa ofender. Tolerancia, reconocimien-
to y emancipacién”. En Justificacion y critica. Perspectivas de una
teoria critica de la politica. Buenos Aires: Katz / Capital Intelectual.

Goethe, Johann Wolfgang von. (2003). “Mdximas y reflexiones”. En Obras
completas (t. VII). Trad. Rafael Cansinos Asens. Madrid: Aguilar.

Gonzdlez, Horacio. (2017, 31 de octubre). “Derroteros”. Pdgina/12. Dis-
ponible en: https://www.paginal2.com.ar/72541-derroteros

Honneth, Axel. (1997). La lucha por el reconocimiento. Por una gramdtica
moral de los conflictos sociales. Barcelona: Grijalbo.

Honneth, Axel. (2006). “El reconocimiento como ideologia”. Isegoria. Re-
vista de Filosofia Moral y Politica, (35).

319


https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros
https://www.pagina12.com.ar/72541-derroteros

Jaeggi, Rahel. (2022). “Modes of Regression. The Case of Ressentiment”.
Critical Times, 5(3). Disponible en: https://read.dukeupress.edu/
critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-Regression-

The-Case-of-Ressentiment

Mignini, Filippo. (2009). Spinoza ;mds alld de la idea de tolerancia?
Cérdoba: Encuentro Grupo Editor.

Reich, Wilhelm. (1972). Psicologia de masas del fascismo. Madrid: Ayuso.
Scheler, Max. (1938). El resentimiento en la moral. Madrid: Caparrés Edi-

tores.

Spinoza, Baruch. (1980). Etica. Trad. Vidal Pefa. Madrid: Alianza Edito-

rial.

Tatidn, Diego. (2012). “Formas del reconocimiento en Spinoza”. En Spi-
noza, el don de la filosofia. Buenos Aires: Colihue.

Toto, Fabrizio. (2021). “Superbia, existimatio, and despectus: an aspect of
Spinoza’s theory of esteem”. Intellectual History Review. https://doi.
org/lo. 1080/17496977.2021.2001885

320


https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://read.dukeupress.edu/critical-times/article/5/3/501/315799/Modes-of-RegressionThe-Case-of-Ressentiment
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885
https://doi.org/10.1080/17496977.2021.2001885

Afectos, ciudad y vida cotidiana.
Conceptos para el estudio histérico de los
habitantes de la ciudad de San José, Costa

Rica, entre 1960 y 1980

Héctor Ferlini Cartin

Introduccién

El presente texto sirvi6 de base para la ponencia intitulada «Memorias de
alegrias, tristezas, esperanzas y miedos de las y los habitantes de la ciudad
de San José, Costa Rica, entre 1960 y 1980», presentada en el XIX Colo-
quio Internacional Spinoza: democracia, despotismo, memoria, realizado
en Cérdoba, Argentina, en el ano 2024.

La ponencia, a su vez, es un recuento de algunos de los aspectos tedricos
de una investigacién mds amplia, llevada a cabo como tesis de la Maestria
Académica en Historia de la Universidad de Costa Rica (Ferlini Cartin,
2024), cuya defensa fue también en el afio 2024, y que tenia como obje-
tivo general analizar los afectos de los habitantes de la ciudad de San José,
Costa Rica, en torno a la vida en la ciudad, para la comprensién de su vida
cotidiana.

321



Como se ve en el objetivo anterior, hay un triple interés conceptual, a
saber, los afectos, la vida cotidiana y la ciudad. El asunto central de este
texto, entonces, es referirse a la manera como estos conceptos pueden im-
bricarse para producir un marco tedrico que permita el estudio histérico de
los afectos cotidianos de ciertos habitantes de una ciudad. Como modelo
tedrico, por supuesto, la relacién entre estos conceptos puede aplicarse al
estudio de otros casos y no se limita al estudiado en la susodicha tesis de
maestria.

Empero, antes de ingresar a la exposicién de los conceptos, es necesa-
rio hacer una breve aclaracién metodolégica, proclive a senalar cémo es
posible recuperar o, quizds sea mejor decir, operacionalizar los afectos de
los habitantes de una ciudad desde una perspectiva histérica. La respuesta
breve es a través de la memoria. Es decir, la cuestién metodolégica de la
investigacion consisti6 en averiguar por medio de testimonios de personas
informantes, todas ellas adultas mayores que vivieron en San José entre
1960 y 1980, anos del llamado Estado benefactor, cémo estas recuerdan
que la ciudad, entre los afos senalados, les afectaba cotidianamente. De
tal manera, la necesidad de operacionalizacién afiade un concepto mds a la
triple relacién antes propuesta: la memoria.

Los afectos

Los afectos fueron comprendidos, evidentemente, desde la filosofia de Spi-
noza, poniendo especial atencién a la alegria y a la tristeza, en sentido ge-
nérico; a la esperanza, al miedo, a la seguridad y a la desesperacion y a afec-
tos no comunes, puntualmente, el regocijo (hilaritas) y la melancolia. Es
ampliamente conocido qué entendia Spinoza (1987) por estos afectos, sus
definiciones ntimero 2, 3, 12, 13, 14 y 15, de la seccién Definiciones de los
afectos, de la tercera parte de la Etica, dicen lo siguiente, respectivamente:
«la alegria es el paso del hombre de una menor a una mayor perfeccién»
(p. 263), «la tristeza es el paso del hombre de una mayor a una menor per-
feccién» (p. 263), «la esperanza es una alegria inconstante, que brota de la
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algin
modo» (p. 267), «el miedo es una tristeza inconstante, que brota de la
idea de una cosa futura o pretérita, de cuya efectividad dudamos de algin
modo» (p. 267), «la seguridad es una alegria que surge de la idea de una
cosa futura o pretérita, acerca de la cual no hay ya causa de duda» (p. 267)

322



y «la desesperacién es una tristeza que surge de la idea de una cosa futura o
pretérita, acerca de la cual no hay ya causa de duda» (p. 267).

En cuanto a los afectos no comunes, la definicién no es tan directa
como la de los anteriores y hay que extraerla negativamente, con base,
principalmente en la idea que aparece en el escolio de la proposicién 44 de
la cuarta parte de la Etica:

los afectos que cotidianamente nos asaltan se relacionan, por
lo general, con una parte del cuerpo que es afectada mis que
las otras, y, por ende, los afectos tienen generalmente exce-
so y sujetan a la mente de tal modo en la consideracién de
un solo objeto, que no puede pensar en otros; y aunque los
hombres estén sometidos a muchisimos afectos -encontrdndo-
se raramente, por ello, a alguien que esté siempre dominado
por un solo y mismo afecto-, no faltan, con todo, hombres a
quienes se aferra pertinazmente un solo y mismo afecto (1987,

p. 330).

Los afectos comunes son aquellos que «cotidianamente nos asaltan» y se
refieren a la afeccién de una parte del cuerpo. Por su parte, los afectos no
comunes son los que tienen su efecto sobre todas las partes del cuerpo al
mismo tiempo, sumiendo a los individuos a un comportamiento constante
y definiendo su personalidad. De este cariz son el regocijo (hilaritas) y la
melancolia, al punto que es posible decir que un individuo melancélico,
por ejemplo, hace todo o casi todo en su vida melancélicamente.

A propésito de la memoria, baste recordar que el referente principal son
los escolios de las proposiciones 17 y 18 de la segunda parte de la Erica.
Especialmente, en el del 18, Spinoza (1987) sehala que la memoria «no es
otra cosa que cierta concatenacién de ideas que implican la naturaleza de
las cosas que estdn fuera del cuerpo humano, y que se produce en la men-
te** segtin el orden y concatenacidn de las afecciones del cuerpo humano»

(p. 142).

224 He modificado la traduccidn de Vidal Pea, de cuya edicién he tomado esta cita, para
que se lea mente en lugar de alma, pues en el original en latin Spinoza utiliza la palabra
«Mente» (con mayuscula).

323



De la mano con estas conceptualizaciones es posible satisfacer la parte
teérica del objetivo de analizar los afectos de los habitantes de la ciudad de
San José, Costa Rica, en torno a la vida en la ciudad, para la comprensién
de su vida cotidiana, en cuanto a la parte afectiva se refiere, y, también, te-
ner una orientacion clara con respecto al método de estudio, especialmente
en conexién con la necesidad de operacionalizar historiograficamente los
afectos. En otras palabras, gracias a la teorfa afectiva de Spinoza se puede
tener un marco referencial suficiente para preguntarle a los habitantes de
una ciudad cémo dicho lugar le afectaba en un periodo de tiempo del
pasado, qué elementos de la ciudad le producian alegria y tristeza, cudles
esperanza y miedo, qué lo llevaba a la seguridad o a la desesperacién vy,
finalmente, quiénes y cémo eran los individuos singulares protagonistas de
afectos no comunes, como el regocijo (hilaritas) y la melancolia.

Ahora bien, dado que la investigacién historiografica a la que se ha
aludido tuvo como objeto los habitantes concretos de una ciudad en es-
pecifico, en un periodo de tiempo definido, es imperativo, como se dijo
antes, vincular la teorfa afectiva a conceptos sobre la ciudad y lo cotidiano.

Lo cotidiano

Una buena alternativa para abordar el concepto de lo cotidiano o la vida
cotidiana es la obra de Henri Lefebvre, que, en el acervo marxista, es el
mds famoso y explicito esfuerzo por traducir la concrecién del abordaje
del capitalismo en un corpus de interpretacion de las relaciones cotidia-
nas. Lefebvre no escatimé palabras y plasmé sus pensamientos en los tres
volamenes de Critica de la vida cotidiana (1958), en los que, quizds, una
de las tesis mds importantes es que la vida cotidiana, al ser parte de la rea-
lidad, puede ser conocida con métodos cientificos, dentro de los cuales se
enfatiza el materialismo dialéctico, por supuesto, sin menoscabo de otros
acercamientos, como el discurso filos6fico. El materialismo dialéctico tra-
zarfa las coordenadas de la exploracion: estructura econémica, historia de
la lucha de clases, circulacién del capital, trabajo constitutivo y alienado,
praxis, revolucién... mientras, a lo interno de ellas, habria espacio para la
investigacion de otros objetos que, condicionados por las coordenadas, no
dejarfan de tener cierta autonomia o funcionamiento interno propio y ca-
racteristico, como el uso de signos, los campos semdnticos y la correccién
légica formal, los cuales exigen y permiten expandir el mapa de las preocu-
paciones e intereses marxistas a través de lo cotidiano.

324



Este mapa es el espacio social. Su dialéctica consiste en que él da cabida
a la complejidad de la estructura, con sus coordenadas, y a los objetos y
précticas que se suceden en ellas, pero es también el resultado de la co-or-
denacién que producen las contradicciones de la base econémica material
en conjunto y tensién con los comportamientos de los individuos. Segin
Lefebvre, el espacio social es la difuminacién de lo macro y lo micro, de
lo publico y lo privado, escisiones que adoptan en su internalidad mucho
de su contraparte, por lo que, verbigracia, las logicas del espacio laboral,
su velocidad, divisién, lenguaje, etcétera, aparecen en los lugares intimos
de convivencia de los trabajadores, sus familias, sus hogares. En corto, la
produccién social del espacio es el ejercicio cotidiano por antonomasia vy,
también a la inversa, la cotidianidad es producir un espacio social.

En este sentido, a partir de la lectura marxista de Lefebvre, puede afir-
marse que ninglin espacio es un receptdculo que llenamos con nuestra
presencia y la de nuestros objetos. Al contrario, es el desenvolvimiento de
nuestra practica en la produccién de la objetividad. Para no morar en la
generalidad, hay que decir que este espacio puede ser una ciudad o una
zona rural. De modo que la base sobre la cual se pensé la complejidad de
San José es un corolario del concepto de lo cotidiano.

La ciudad

:Qué es exactamente una ciudad? La respuesta también puede basarse
en Lefebvre. Para él, sin embargo, conviene distinguir entre ciudad y
urbanismo. En E/ derecho a la ciudad (2017), el urbanismo no aparece a
través de una definicién corta. Es, mds bien, el resultado de un hilo argu-
mentativo que trasmite este concepto como un proceso o desarrollo que
integra, a la vez que segrega, a la sociedad, o a las sociedades a lo interno
de un pais, segtin los pardmetros y las operaciones de una estructura social
amplia. Es decir, el urbanismo es el medio como la estructura social se
concreta en un espacio, para llegar a todos los lugares, pues, de acuerdo
con Lefebvre, el campo también estd sujeto a lo urbano. De modo que, en
el capitalismo, el urbanismo es la manera como la sociedad organiza el es-
pacio para plasmar en él la estructura social capitalista. Nétese que la orga-
nizacién es demostrativa de una intencién, de un pensamiento teleoldgico,
quizds no total, pero si suficiente para convertir la intencién en prictica.
De esta forma, la organizacién que supone el urbanismo lo convierte en
una ideologia. En las sociedades capitalistas, entonces, Lefebvre ve en el

325



urbanismo la materializacién de una ideologia para convertir las ciudades,
que han existido mucho antes de que el capitalismo surgiera, en el espacio
donde las relaciones sociales capitalistas hacen su practica.

Evidentemente, para que una ideologia capitalista de organizacién del
espacio social se pueda consolidar, es imprescindible la participacién del
Estado, y como los Estados son entidades sumamente complejas que in-
tegran muchisimas orientaciones politicas —convicciones sobre el bien
comun, creencias religiosas, etc., ademds de las ideologfas netas de la pro-
duccién econémica—, si se quiere entender su influencia o fuerza organi-
zativa sobre la ciudad o el espacio, en conjunto con otros actores sociales,
como las empresas, los movimientos sociales o los partidos politicos, se le
debe pensar de acuerdo con sus caracteristicas histéricas especificas y no
solamente a partir de una base abstracta.

En fin, ;cudl es el concepto de ciudad, o conviene decir, de la ciudad
capitalista? Lefebvre (2017) lo define como el espacio de la simultaneidad,
la conjuncién y la convergencia de los procesos del urbanismo (p. 104). La
ciudad capitalista es el espacio sintomdtico de la praxis de la lucha de clases
en torno al proceso industrial.

A riesgo de que lo anterior no haya aclarado con satisfaccién qué es una
ciudad, puede echarse mano del pensamiento de David Harvey, quien, a su
vez, escribe bajo la estela lefebvreviana. En el primer capitulo de Ciudades
rebeldes. Del derecho a la ciudad a la revolucion urbana, Harvey (2013) razo-
na que la ciudad es el resultado del proceso de urbanizacidn, al que senala
como el medio que tiene la burguesia, en el capitalismo, para absorber el
excedente de los procesos de produccién de capital, es decir, la plusvalia.
En palabras mds llanas: la forma mds fuerte que tienen los capitalistas,
como clase social, de volver a invertir sus ganancias y hacerlas crecer. Har-
vey reconoce, desde luego, que existen otros modos de absorcién del exce-
dente, como la inversién en nuevas tecnologias, para hacer mds eficientes
los procesos de produccién industrial, la publicidad, con el fin de acceder
a nuevos mercados, etc., pero senala a la urbanizacién y a la produccién de
la ciudad que le es intrinseca como el mds impactante a nivel global porque
tiene el efecto material de la segregacién y la divisién de clases que se hace
visible en el espacio.

Basado en el razonamiento anterior, entonces, es posible afirmar que
estudiar los afectos de los habitantes de la ciudad de San José, de 1960 a
1980, e incluso diez anos antes, época del Estado de bienestar, en torno a

326



la vida cotidiana en la ciudad, no tiene que ver con un sentimentalismo
individualista o un discurso sobre las emociones, que podria plantearse en
términos de como le estresa la saturacién de vehiculos o la criminalidad a
un individuo, por ejemplo, sino que se encuentra en el camino de cémo le
afectd el capitalismo industrial emergente en Costa Rica a los habitantes
de la ciudad de San José, porque la ciudad es el objeto resultante donde
se da la simultaneidad, la conjuncién y la convergencia de una ideologia
capitalista de organizacién espacial.

Simultaneidad, conjuncién y convergencia de las contradicciones de
clase, de la divisién del trabajo, de la industria, con el centro del poder
politico con sus instituciones, donde se toman decisiones que afectan al
conjunto o a la mayoria de la poblacién, y la informacién es creada ad-
ministrada y difundida. Todas estas cuestiones, en realidad, facultan uno
de los rasgos de las ciudades capitalistas, sin importar su tamafio, mayor-
mente criticados por Lefebvre, el de la preponderancia del valor de cambio
sobre el valor de uso en la organizacién del espacio. Con toda la presién
del mercado, la abundancia de servicios, la necesidad de pagar rentas para
vivir, para trabajar, la ciudad es, sobre todo, un centro neurdlgico del valor
de cambio. Pero esto es principalmente para la vida puablica, donde los
individuos tienen que vestirse de una labor que les ha encomendado la so-
ciedad. Asi, mds alld de esta investidura, también hay espacio para el valor
de uso, literalmente para usar el espacio que es la ciudad. ;Cudndo sucede
esto o bajo qué formas? En el habitar, en la vida cotidiana. Tampoco quiere
decir esto que los habitantes de una ciudad estdn siempre completamente
escindidos, por una parte, disponiéndose a enfrentar al colectivo con va-
lores de cambio y, por otra, cuidando su intimidad en valores de uso. No.
El valor de uso sufre asimismo las consecuencias del peso atmosférico de
la estructura social capitalista y el paso del cambio al uso es constante y en
ambos sentidos, progresa y regresa. El punto aqui es que los habitantes de
la ciudad necesitan usar la ciudad como espacio de desenvolvimiento de
la vida para seguir reproduciendo las condiciones sociales en las que estdn
insertos. No escogen los espacios que habitan ni su lugar en la estructura
social, las adoptan a la fuerza y los afectos responden.

Conclusién

De acuerdo con lo desarrollado hasta ahora, el objetivo general de la inves-
tigacién a la que este pequefio texto ha hecho referencia, o sea, analizar los

327



afectos de los habitantes de la ciudad de San José, Costa Rica, en torno a la
vida en la ciudad, para la comprensién de su vida cotidiana, entre 1960 y
1980, es equivalente a determinar cémo el capitalismo de la época del Es-
tado benefactor costarricense afectaba a los habitantes de la ciudad. ;Qué
de dicha vida en el capitalismo les producia alegria, tristeza, esperanza,
miedo, seguridad, desesperacién? ;Qué individuos encontraban algin tipo
de regocijo en aquella vida y cudles otros se sumian en la melancolia?

Ciertamente, para una determinacién semejante, la filosofia de Spino-
za no es suficiente, en tanto el andlisis de los afectos, sin una base social,
serfa sumamente abstracta. Por ello, fue necesario acompanar a la teoria
afectiva spinoziana del soporte conceptual de otras teorias que permitieran
entender el espacio y la vida cotidiana que se desenvuelve en él. Como este
desenvolvimiento ocurrié en el pasado a individuos efectivos, el concepto
de memoria es el basamento intelectivo de la operacionalizacién metodo-
légica. Sin la conceptualizacién de la memoria y su relacién con los afectos,
sin duda serfa mds arduo historizar la afectividad.

:Es posible a partir de esto tltimo derivar una teoria de la historia con
base en la filosofia de Spinoza? Por supuesto, para responder a esta pregunta,
serfa necesario discutir cémo la filosofia spinoziana aporta herramientas
intelectuales para entender cientificamente el pasado. De estas cuestiones
surge otra: ;cémo convertir los conceptos en objetos empiricos para su
estudio cientifico? Quedard para otra ocasién.

Referencias bibliogrdficas

Ferlini Cartin, Hazel. (2024). Alegria, tristeza y deseo. Historia de los afectos
de los habitantes de San José en torno a la vida cotidiana en la ciudad,
1960—-1980 [Tesis de maestria en Historia]. Universidad de Costa
Rica, San José, Costa Rica.

Harvey, David. (2013). Ciudades rebeldes. Del derecho a la ciudad a la revo-
lucién urbana. Madrid: Akal.

Lefebvre, Henri. (1958). Critique de la vie quotidienne (3 vols.). Paris: LAr-
che Editeur.

Lefebvre, Henri. (2017). El derecho a la ciudad. Madrid: Capitin Swing.

328



Spinoza, Baruch. (1987). Etica demostrada segun el orden geométrico.
Madrid: Alianza Editorial.

329



Algunos comentarios sobre etologia,
movilidades y afecciones en Spinoza

José Basini (Universidade Federal do Amazonas, Brasil)

1. Introduccién

Formas de vida diferentes exigen formas de comunicacién diferentes, lo di-
ferente como lo no existente, o no imaginado atn, o dicho de otra manera
sobre formas posibles imaginadas o no. Eso fue, tal vez, lo que Spinoza tra-
dujo como etologias. No la comprendié como una comparacién de com-
portamientos animales y humanos, eso seria una moral antropocéntrica.
La etologia no es una etiologia, es por sobre todo una ética que respeta las
velocidades diferenciales, asi como las lentitudes y los reposos. Una salida
a través de la «via« de la inmanencia para una teorfa de la comunicacién
para antropoldgica, entendiendo ésta como una gramdtica de descomposi-
cién en relacién a cualquier visién antropocéntrica que quiera subordinar
lenguajes. Las grandes teorias de la Etica, dice Deleuze (2013) refieren a
la unicidad de las substancias, la univocidad de los atributos, inmanencia,
paralelismo. El camino de la ética se hace en la inmanencia. Pero como
humanos tenemos solo dos atributos para conocer, la extensién (cuerpo)
y el pensamiento (Spinoza, 2007, p. 236). Pues bien, conocemos a partir
de los efectos, siempre dentro de los lenguajes experimentales que com-
prenden el uso de percepciones altamente subjetivas. Un punto o nodo
de convergencia puede ser lo cromdtico, la cualidad de una superficie, la
perspectiva visual y espacial. En otras palabras, la conveniencia que define
un sentido para la afeccién como lo que me afecta y en esa dimensién me
interesa, no me deja indiferente.

2. El mundo propio

Es en esa perspectiva que Deleuze (2013) dentro de su filosofia de la inma-
nencia y su reescritura spinoziana, refiere a Uexkiill (1933) y la percepcién
etoldgica de este para problematizar el «<mundo propio» de los diversos ani-
males. Uexkiill & Kirisat (Uexkiill, 1933, p. 25) sostienen que los animales

330



son sujetos que registran, distinguen y actian, y como tales, poseen un
mundo-de- percepcién y un mundo-de-accién. Ambos constituyen una
unidad integrada que corresponde al mundo propio del sujeto.

Dos aspectos fundamentales de este hallazgo es la salida a dos impor-
tantes trampas: el antropocentrismo o mascotismo y el mecanicismo del
modelo maquinico. En el primer caso la critica estriba en pretender asociar
los animales al comportamiento humano, a la subordinacién, mimetiza-
cién e a instancias caprichosas de todo tipo, como el caso del mascotismo.

En segundo término, se trata de diferenciar el mecanismo de una ma-
quina y las especificidades de los seres orgdnicos, de su individualidad y las
formas propias de vivir, de producirse a si mismo, de desplegar su vitalis-
mo.

Uexkiill mostré a través de diversos ejemplos que el plano de construc-
cién de un organismo no estd situado fuera de si como el de una maquina.
Su tesis se inscribe en la afirmacién que los organismos se construyen por

si propios. (Portmann apud Uexkiill, 1933, p. 19)

3. Movimiento, cuerpos y para-antropologia

También Verdu (2020) entiende que para Spinoza la etologia debe ser com-
prendida dentro de la nocién de ethos, concepto que luego la antropologia
cultural se apropia desde una nocién mds substantiva que refiere a modos
culturales particulares, pero que en Spinoza pareceria estar situado desde
una perspectiva mds amplia. Dicho de otra forma, se trata de superar fron-
teras disciplinares para ingresar en una para-antropologia reflexiva. con los
diversos sistemas y modos de vida orgdnica. Una antropologia reflexiva
segun Ghasarian (2007) objetiva realizar una critica a las formas vernd-
culas de la etnografia. Ya una para-antropologia no sélo se interesaria por
lo que se ha llamado de relacién entre humanos y no humanos o también
de mds-que-humanos sino un sistema relacional y comunicacional amplio
entre seres que cooperan y operan -dentro de un vitalismo- que se vin-
culan en un diagrama inmanente. También una para-antropologia coloca
los limites de estudios antropoldgicos y abre la posibilidad a estudios que
van mds alld de lo disciplinar. Entendemos que la inmanencia se vincula
a la conexidn, ya el diagrama a un plano en sentido geométrico. «Ya no se
trata de la afirmacién de una substancia dnica, se trata del despliegue de
un plan comdn de inmanencia» (Deleuze, 2013, p. 149). Pienso que esta

331



provocacién spinoziana podemos establecer sistemas de valores singulares
que puedan ser relacionales, atendiendo al mundo propio de los lenguajes,
entendiendo estos como afectos, la creacién de vidas que se comunican
y construyen su mundo. Asimismo, estamos expectantes de posibilidades
asertivas entre la atraccién de seres. En ese sentido la afeccién se realiza y
se corresponde con diferentes modos de ser y de percibir el mundo. Claro
estd que aqui viene el asunto de la velocidad que destaca Spinoza dentro
de un plano de inmanencia, ni todos los seres se mueven llevados por los
mismos extractos, deseos y contingencias espacio-temporales. El cuerpo
entonces se definirfa a partir del movimiento, por una cinética y no por
una forma o por funciones. Desde esta clave es que se codifican las metéfo-
ras geogréficas de la longitud y la latitud, para mostrar los diferentes ritmos
del movimiento incluyendo la lentitud y el reposo.

Lo relevante del movimiento es su demostracién, como decian los eled-
ticos «el movimiento se demuestra andando» (Zendn de Elea 490/485a.C
- 430 a.C ), y precisamente desde esa inquietud, la movilidad desaffa un
tnico conocimiento aparejado al dualismo; o en otro sentido, a los modos
extensién y pensamiento; en otras palabras, lo que se encuentra anclado
en el mundo propio de un organismo. La etologia es una clave en este
sentido para acceder a un tipo de comunicacién a partir del estudio de las
composiciones de relaciones o de poderes de cosas diferentes. Ahora bien,
la composicién es un acierto, no un secuestro ni una captura, opera por
atraccion entre seres diferentes que se afectan buscando utilidades que le
son propias a su ser. No obstante, esa asociacién es un desafio en términos
espacio-temporales.

4. Composiciones y cuerpos

El tornarse lo que uno es, segin el dictado de Pindaro, y que subtitula
el Ecce Homo, la obra péstuma de Nietzsche (2003), se realiza en medio
de composiciones, de atracciones, relaciones y afecciones entre diferentes
seres en contexto de necesidades universales y dentro de un plan de inma-
nencia. Los hdbitos se instalan por las rutinas que buscan los seres ani-
males y humanos; como analiza Uexkiill (1933), son facilitadores para los
mundos propios, pero éstos existen y se mantienen en el tiempo (categoria
arbitraria para un pensamiento multi-especies) por la potencia relacional
que converge en el vitalismo. El tornarse lo que uno es, es una construc-

332



cién, no un mecanismo sobrepuesto desde una interioridad como lo puede
ser la versién socrdtica del conocer.

La cuestion fundamental del movimiento se explica en la conversacién
que Spinoza inicia problematizando «;qué es un cuerpo?» , y c6mo se rela-
cionan los cuerpos entre si. Un cuerpo atiende a una importante variedad
de situaciones abstractas, tamanos, formas perceptivas, organizaciones. Si
bien el cuerpo comporta una infinidad de particulas no constituye para
Spinoza una substancia, al igual que el pensamiento, es un modo.

El cuerpo es reconocido a través del movimiento en instancias que de-
tallan aspectos relativos a la velocidad, la lentitud y también el reposo — o
la in-movilidad del movimiento. Todos estos aspectos no son secuencias
definidas, ellos son elementos no formados. También el cuerpo se reconoce
por la intensidad que imprime. El primer aspecto es cinético, el segundo
dindmico. (Deleuze, 2013, p. 150). Deleuze (2013) explora categorias del
campo geogréfico que referencia en su estudio a partir de usos de lenguaje
propios de la Edad Media europea. Ellas refieren a la longitud y la latitud.
La longitud es la cinética de los cuerpos en cuanto la latitud es la potencia
de ellos, su intensidad, su fuerza de existir, el poder de afectar y ser afec-
tado.

El cuerpo como modo actda de forma individual, asi como el pensa-
miento, -el otro modo-; ambos poseen dimensiones propias, y no se de-
finen por funciones, formas, u 6rganos. Es lo que no comprende Niels
Stensen cuando acusa a Spinoza de promover una «religién de los cuerpos»
y no de las almas, que en consecuencia lleva a reducir el amor al préjimo
a «acciones necesarias para la conservacion del individuo y la propagacién
de la especie» (Spinoza 2007, p. 260). Del mismo modo que a Stensen,
Spinoza responde a G.H. Schuller (p.236) frente a la descalificacién y la
acusacion, argumentando sobre las limitaciones del conocimiento huma-
no, también expuestas en la proposicién 7 de la segunda parte de la Erica:
«(...) el poder de entender del alma, se extiende solo a las cosas que contie-
nen en si esta idea del cuerpo o que de la misma se siguen. Pero esta idea
del cuerpo no implica ni expresa ningtin otro atributo de Dios fuera de la
extensién y del pensamiento» (Spinoza 2007, p. 238 ).

La molestia de Spinoza se expresa con mayor contundencia con los
«teologastros», aquellos pastores que apelan a la mentira y a la distorsién
de los argumentos teoldgicos. Asi como no distinguen lo que proviene del
campo teoldgico y del filoséfico. A pesar de ello, Enrique Oldenburg, trata

333



de convencer a Spinoza que publique sus obras mds alld de su aguzada

cautela. (2007, p. 40).

5. Conatus y etologia

Tal vez lo que los teologastros ocultaban o no deseaban comprender era el
significado del comatus, su potencia de vida mds alld del primado de una
salvacién individual. En la otra perspectiva, la ética se constituye como una
verdadera etologia, ella compromete un amplio programa basado en rela-
ciones que incluyen diferentes tipos de vida y singularidades llevando en
consideracién la nocién de afeccién®?. El territorio comin de la afectacién
es el interés comun. Esa afeccién que posee un vinculo importante con lo
util, también propicia ser un ser mejor ya que me vincula a otros seres, a la
propia naturaleza dentro de un plan inmanente. En lugar, por consiguien-
te, de evitar la muerte, y esa pretendida salvacién del alma que seria otra
forma de muerte, Spinoza reflexiona que persistir en la vida es una forma
de resistencia colectiva, de perfeccionarnos colectivamente a lo largo de la
vida. El conatus como percepcién y deseo de continuidad es la definicién
de un categérico vitalismo que enfrenta la especie humana inmersa en la
naturaleza tal como Spinoza la comprende. En este sentido, dice Deleuze
(2013) que el vinculo no se establece por género ni por especie sino a partir
de una etologfa, una composicién de cuerpos que definen con mds claridad
que la ética es una cuestién etoldgica.

6. Nietzsche y Spinoza: como alguien se torna lo que es

Puede insinuarse que conocer el cuerpo favorece una importante salida de
las pasiones tristes

225 «Pero si el hombre se encuentra en medio de individuos constituidos de tal
modo que concuerdan con la naturaleza, por ese mismo hecho, su poder de accién serd
aumentado y fortalecido. Pero si él, por el contrario, se encuentra entre ellos, y ellos no
concuerdan con la naturaleza, no serd una gran alteracién de si mismo y él podrd adaptar-
se a ellos. Todo hombre existe por derecho soberano de la Naturaleza. En consecuencia,
por el derecho soberano de la Naturaleza, todo hombre realiza los actos que resultan de la
necesidad de su naturaleza. Y, en consecuencia, por el derecho soberano de la Naturaleza
todo hombre juzga lo que es bueno y lo que es malo, velar por su utilidad segtin su manera
de vivir, se esfuerza en conservar lo que ama, y de destruir aquello que él odia» (Spinoza
(2022) De la droite maniére de vivre, cap. VII, p. 23, trad. J.-G. Pratt, Paris: Allia; traduc-
cién castellana nuestra).

334



Nietzsche (2003) en un pasaje de la obra péstuma Ecce Homo O como
alguien se torna lo que es desarrolla la nocién del «<nuevo fisiélogo», en otras
palabras, de cémo utilizar el cuerpo como una expresién de conocimiento.
Spinoza por otro lado traeria un relevante asunto sobre la inmanencia de
los cuerpos (no apenas humanos), y un perturbador cuestionamiento para
el dualismo cuerpo/alma, y la subordinacién en términos trascendentales
del cuerpo en relacién al alma. Spinoza preguntaria, por tanto: ;cudnto
puede un cuerpo? Dice Nietzsche que el nuevo fisidlogo es aquel que trae
lucidez en los momentos de debilidad, decadencia y enfermedad. Ambos
pensadores participan de la critica a un cierto humanismo que alimenta la
lastima o la pena de los otros, o de buscar refugiarse en el resentimiento.
Este tipo de critica se configura como un recurso del propio vitalismo para
desnudar la naturalizacién de los valores cristianos basados en la muerte:
sufrimiento, culpa, resentimiento, ldstima, y de cierta forma de entender
la compasién y la esperanza. A esto Spinoza va llamar de pasiones tristes.
Por el contrario, la persistencia de la vida constituye un camino para per-
feccionarse, de cierto modo, el camino para tornarse uno mismo, como
una expresién radical de la singularidad, segiin el dictado de Pindaro que
refiere Nietzsche: como un destino, y contrario a la nocién socrética del
«condcete a ti mismo». Poder, potencia, perspectiva para Nietzsche van en
aquella linea de raciocinio.

7. El nuevo método

Spinoza concibe un método que desenmascara los asuntos moralistas. Ese
nuevo método se asienta sobre la base del vitalismo, de nuevas composicio-
nes. La paradoja es que esas composiciones desafian otras construcciones
(se salen de ellas y las descomponen), como lo son: la gravedad acusatoria,
la culpabilidad, la lastima y el resentimiento, que alientan los teologastros.
Hay un desvio importante en su obra para hablar de Dios, de la naturaleza
y de la religién. El lo hace desde una concepcion ética, fuera de la moral.
Robando las ideas estéticas de Nietzsche dirfamos que recurre a lo bueno
que existe en la levedad, en la alegria y amabilidad que ella irradia. Si en
Nietzsche, se trata de ir «mds alld del bien y del mal»**, en Spinoza el

226 Podria pensarse que la critica de Spinoza al humanismo consiste en ir contra

la especie o desinteresarse de ella. Spinoza evidencia todo lo contrario cuando insta a
la busqueda de virtudes como a la justicia, la discrecion y el respeto por los ausentes
(Cfr. Deleuze, 2013; 2008, p. 32-34)

335



«afuera» estd mas alld del hombre como centro, de su construccién an-
tropoldgica civilizatoria, pero sin deslindar la potencia que conecta a los
humanos por medio de la expresién que envuelve el conarus.

Referencias bibliogrdficas
Deleuze, Gilles (2008). En medio de Spinoza. Buenos Aires: Cactus.

Deleuze, Gilles (2013). Spinoza: filosofia prictica. Buenos Aires: Tusquets.

Ghasarian, Christian (2008). De la etnografia a la antropologia reflexiva.
Nuevos campos, nuevas prdcticas, nuevas apuestas. Buenos Aires: Edi-
ciones del Sol.

Nietzsche, Friedrich (2003). Ecce homo. Como alguém se torna o que é. Sao
Paulo: Companhia das Letras.

Spinoza, Baruch (2007). Epistolario. Buenos Aires: Colihue.

Spinoza, Benedictus de (2010). Etica. Ed. bilingiie latin/portugués. Belo
Horizonte: Auténtica.

La critica de Spinoza reside en la forma que se utilizaron ciertos valores para favore-
cer los poderes politicos y religiosos contemporaneos, tergiversando su significado.
Es entendible entonces que Spinoza haya iniciado el proyecto de una nueva Etica y de
nuevos tratados politico — religiosos.

Ahora bien, ;cual es la importancia de mantener la naturaleza de la especie humana?
Se trata, en primer lugar, de que los humanos podamos conservar nuestro ser: en eso
radica la felicidad; segundo, que la virtud esté vinculada a desear, eso es lo mas ttil,
y en tercer lugar, que quién se entrega a la muerte se opone a su propia naturaleza,
que es persistir en la vida. No obstante, no se trata solo de sobrevivir sino de mejorar,
perfeccionarse. Esa perfeccion se consigue fuera de si mismo, en la composicion, ya
que, si dos individuos totalmente de la misma naturaleza se unen entre si, componen
un individuo dos veces mas poderoso que si estuviesen separados. Nada es mas util
al hombre que el hombre; los hombres, nada pueden desear que valga mas para la
conservacion de su ser, que todos estén de acuerdo en todas las cosas, de modo que las
mentes y los cuerpos compongan una mente y un cuerpo. (Cfr. Spinoza, 2022, p. 40)

336



Spinoza, Benedictus de (2014). Obra completa IV. Compén-
dio de gramdtica da lingua hebraica. Sao Paulo: Perspectiva.
Spinoza, Benedictus de (2022). De la droite maniére de vivre. Paris:

Allia.

Uexkiill, Jakob von (1933). Dos animais e dos homens. Digressies pelos seus
proprios mundos. Doutrina do significado. Lisboa: Livros do Brasil.
Verdd, Mateus (2020). «Deleuze, Espinoza e nés: acerca do Trata-
do da Etologia». Linha Mestra, 41, pp. 280-288. doi: https://doi.
org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288.

337


https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2020n41p280-288

XVl Coloquio Internacional Spinoza

Spinoza: democracia,
despotismo y memoria

Sebastidn Torres

Bautista Alberione Schiavi
Agostina Aldana Griguol
Yamil Romdn Gonzdles Busto
Camila Rocio Torres

Pilar Zirate

Cristina Pésleman
Marcela Rosales

Emanuel Carlos Balducci
Ramiro Gentile

Daniel Santos Da Silva
Nicolds Lona Kleinert
Carlos Mauricio Ferolla
Esteban Dominguez

Luis César Guimardes Oliva
Pablo Pires Ferreira
Fernando Alfon

Rodrigo Miguel Benvenuto
Franco Cardozo

Natalia Romé

Carolina Re

Francisco Ferraz

Natalia Sabater

Ricardo Polidoro Mendes
Alex Lib

Antonio Miguel

Dana Ibarrola Colman
Boris Papez

Ericka Marie Itokazu
Diego Tatidn

Guillermo Ricca

José Parrota

Ezequiel Detez

Mariana De Gainza
Hector Cartin

José Basini

¢

CLES ¢ BIGG G0

ISBN 978-987-688-641-3

9178 413“

987611886

EI XIX Coloquio Internacional Spinoza, realizado en Villa
Giardino del 2 al 6 de diciembre de 2024, propicid un espacio
de encuentro, discusion y debate entre intelectuales,
investigadores y estudiantes de Argentina, Brasil, Colombia,
Chile, Venezuela y Costa Rica. Reuni6 un conjunto heterogé-
neo de lecturas de la obra de Spinoza y una reflexion activa
sobre sus efectos tedricos en el abordaje de nuestra realidad
social, politica y cultural.

El libro Spinoza: democracia, despotismo, memoria recoge y
proyecta esas discusiones como una invitacion a leer a una
figura central para el pensamiento filoséfico moderno, como
lo fue Spinoza. Al hacerlo desde los mdrgenes geogréficos y
tedricos construidos durante varios afios a través de un
espacio de encuentro entre disciplinas diversas y campos del
saber en América Latina, los textos habilitan mojones de
reflexion en torno del derecho, la politica, la epistemologia, la
ética, la ontologia, la estética y la religion. Su publicacion
busca ampliar el acceso a los debates que se desarrollaron
durante los dias del Coloquio, contribuyendo a la consolida-
cién de un spinozismo latinoamericano entendido como un
proyecto tedrico abierto y en curso, en didlogo con otras
tradiciones globales de estudio.

Spinozismo
Contemporaneo

Usiversidad Nasicnsl da San Martin

GERMANI

filosofia

B Pt 01 B B

munp  Universidad Nacional de | Secretaria

° /
Uanedg Rio Cuarto | Académica




